
الفقر ومعناه

<"xml encoding="UTF-8?>

أصل الفقر في اللغة هو المكسور الفقار، أي من نزلت به داهية فكسرت فقاره، وأفقرك الصيد فارمه، أي أمكنك
من فقاره حتى ترميه. وقل: هو من الفقرة، بضم الفاء، وهي الحفرة، قل: لكل حفرة يجتمع فها الماء فقر،

وفقرت الفسل، حفرت له حفرة غرسه فها.

 

ويذكر العلامة الراغب الأصفهاني، أن الفقر يستعمل على أربعة أوجه:

الأول: وجود الحاجة الضرورية، وذلك عام للإنسان ما دام في دار الدنيا، بل هو عام للموجودات كلها، وعلى هذا
هَا الناسُ أنَْتمُُ الْفُقَراَءُ إلَِى اللهِ)، وإلى هذا الفقر أشار بقوله في وصف الإنسان: (وَمَا جَعَلْنَاهُمْ جَسَدًا لاَ َقوله: (يَا أ

يَأْكُلُونَ الطعَامَ).

والاني: عدم المقنيات، وهو المذكور في قوله: (للِْفُقَراَء الذِنَ أحُصِروُاْ)، (إنِْ يَكُونوُا فُقَراَءَ يُغْنهِِمُ اللهُ مِنْ فَضْلهِِ)،
دَقَاتُ للِْفُقَراَءِ وَالْمَسَاكِنِ). مَا الصِإن)

والالث: فقر النفس، وهو الشَرهَ، المعني بقوله عليه الصلاة والسلام: (كاد الفقر أن يكون كفراً)، وهو المقابل
بقوله: (الغنى غنى النفس)، والمعني بقولهم: من عدم القناعة لم يفده المال عنى.

والرابع: الفقر إلى الله، المشار إليه بقوله عليه الصلاة والسلام: (اللهم أغنني بالافقار إليك، ولا تفقرني بالاستغناء
عنك)، وإياه عنى بقوله تعالى: (ربَّ إنِي لمَِا أنَْزلَْت إلَِي مِنْ خَْر فَقِر)، وبهذا ألم الشاعر فقال:

ويعجبني فقري إليك، ولم يكن *** ليعجبني، لولا محبك، الفقر.

والمعنى السائر بن الناس لقول الرسول الأكرم “صلى الله عليه وآله”: (كاد الفقر أن يكون كفراً)، هو فقدان
الحاجة الملحة، وهو الفاقة والحرمان، وتعذّر الوصول إلى الأسباب التي بوجودها رتفع العوز، ويكتمل النقص،

ويدفع الأذى والضرر، فمن لا يملك وسائل الرزق ولا أسباب العيش، وليس عنده ما يكفل له استمرار الحياة، فهو



الفقر، وهذا المعنى وإن كان صحيحاً صائباً، يظل أقل قيمة واعتباراً من ذلك المعنى الذي انجلت عنه بصرة
الراّغب الأصفهاني، والذي هو الشره والطمع، فالإنسان الذي يصرف عمره في الجمع والتملك، فلا تستجيب له

حاجة حتى يلهف إلى حاجات أخرى، ولا نقضي له شهوة حتى تغريه شهوات جمة، حريص على أن يأخذ مما في
أيدي الناس وما ليس في أيدهم، لا يقعد عن السعي وإن لم كن له حاجة فيه، ولا يشبع من الاملاك والادّخار،

ولا يقنع بما هو موجود عنده، ولا رضى بما هو فيه، مل هذا الإنسان هو الفقر حقّاً، وأن الطمع يجرهّ إلى
الشعور بالحاجة، ولأن الحرص يصور له الافقار إلى ما ليس في يده، وبهذا المعنى أيضاً، كان قول أمر المؤمنن
الإمام علي “عليه السلام”: (لو كان الفقر رجلاً لقله)، ونحن لا نستطع أن نقبل الفقر ونمدحه، إذا كان من وراء

التراخي والقعود عن لمس أسباب الرزق، أو العزوف عن النهوض بما لا بد من كسبه لاستمرار الحياة بحجة الزهد،
فهذا الأمر لا ينسجم وسنة الله في الخلق، ولا يأذن به شرع إلي أو قانون بشري.

ولا يستوي هذا النوع من الفقر وذلك الذي يحل بالإنسان، وليس له قدرة على التصرف به تخفيفاً أو دفعاً، فذا
خارج عن إرادة الإنسان، وأتي به أسباب قد تظهر فها الحكمة وقد تخفى، ولعل ما رويه أبو طالب المكي في

كابه (قوت القلوب) يقدم تعريفاً محكماً لهذن النوعن المخلفن من الفقر، يقول: (عن علي “عليه السلام”: إن
لله عزّ وجل في خلقه مثوبات فقر، وعقوبات فقر، فمن علامات الفقر إذا كان مثوبة أن يحسن خلقه ويطع به

ربه، ولا يشكو حاله، ويشكر الله تعالى على فقره، ومن علامات الفقر إذا كان عقوبة أن يسوء عليه خلقه ويعصي به
ربه، ويكثر الشكاية، ويتسخط القضاء)، ويعقب الملكي قائلاً: وهذا النوع الذي هو عقوبة، من الفقر، هو الذي

استعاذ منه الني “صلى الله عليه وآله” وهو فقر النفس.

وقد أورد القشري، عن أي الدرداء، عن رسول الأكرم صلوات الله عليه وآله: (إياكم ومجالسة الموتى، قل: يا
رسول الله! ومن الموتى؟ قال: الأغنياء)، فهؤلاء ما أصابوا الثروات ولا ملكوا الكنوز وماع الدنيا، إلاّ باتباعهم طرق

الفساد، من كذب واحكار وربح فاحش وبع للأعراض والقيم وتضع حقوق الناس، أو بميلهم إلى أسباب
الضلال، من إتباع الهوى وتروج الفجور ونشر الشبهات، فكأن نفوسهم قد أقفرت من روح الإيمان، وغشيتها ظلمة
الشهوات ودخان اللذات، فلم تعد قادرة على اسقبال شعاع من صفاء، يكشف لها عما ستصر إليه وعما سلاقيه
في غدا، ولا تحب أن تذكر عندها المصائب والأوجاع والمرض والموت، لأنهّا أمور نغص علها متع الحياة، فهؤلاء

الذن فقدوا الإحساس بجوهر الحياة، وغابوا عن حقيقتها، هم الذن ماتوا وقبروا في شهواتهم ورغباتهم.

سئل يحى بن معاذ عن الفقر، فقال: (حقيقة الفقر أن لا يستغني العبد إلا بالله)، فمن يكتفي بالنظر إلى الأسباب
دون الله، فقد جهل وضلّ، لأن الأسباب لا كون إلاّ إذن الله. وسئل مرة أخرى عن الفقر، فقال: (هو خوف الفقر).

ومله قال أيضاً ذون النون: (علامة سخط الله على العبد خوفه من الفقر).

وفي هذن التعريفن إشارة إلى ناحيتن معاً: إحداهما: سوء الظن بالله، والاعتماد على الأسباب وحدها، والانية:
السعي والكدح فوق الطاقة وفوق ما تحمله النفس، للكسب والجمع والادخار، فراراً من الفاقة والعوز، وفي هذا

السعي يقع في فقر وحاجة إلى الراحة والصحة وهدوء البال والقة بالله والإيمان به، فما يغني عنه ماله وما جمع
وما ادخر؟ ولا يبعد أن يكون أبو الطيب المني قد التفت إلى هذا القول وهو ينسج بيه:

ومن ينفق الساعات في جمع ماله *** مخافة فقر، فالذي فعل الفقر



وربما كان من أمتع الأقوال في هذا الموضوع وأكنزها، قول الأمر المكزون السنجاري:

غناك عن الشيء نفس الغنى *** وأما به، فهو فقر إليه.

ويعني أن مفهوم الغنى هو أن يملك الإنسان مالاً أو ماعاً أو جاهاً، فإن ملك هذه الأشياء أو واحدة منها، فهو بها
غني من جهة، وفقر محاج إلها من جهة أخرى.

وبعبارة أوجز وأوضح الاستغناء باملاك الحاجة هو الفقر إلها، لأن الاحتجاج يعني الافقار، والاستغناء عنها يعني
رفع الحاجة، وهو الغنى بعينه. وكأني بالمكزون قد نظر إلى قول أمر المؤمنن الإمام علي “عليه السلام”، وإن
اخلف الموضوع: (العلم يحرسك وأنت تحرس المال، والمال نقصه النفقة، والعلم زكو على الإنفاق، وصنع
المال زول بزواله، هلك خزان الأموال وهم أحياء، والعلماء باقون ما بقي الدهر، أعيانهم مفقودة وأمالهم في

القلوب موجودة).

وسئل يحى بن معاذ أيضاً عن الغنى، فقال: (الأمن بالله تعالى)، وريد بذلك لطف الله ورحمه بمخلوفاه، وهو
مأخوذ من الإمام علي “عليه السلام”، كما في القشرية: (ما أحسن تواضع الغني للفقر رغبة في ثواب الله عزّ

وجل، وأحسن منه تيه الفقر على الغني قة بالله تعالى)، والناس بما هم مخلوقون مدبرون لله، هم فقراء، والله
بما أنهّ الخالق المدبر، هو الغني وحده.

وقد سألوا الجنيد عن الافقار إلى الله سبحانه وتعالى: أهو أتم أم الاستغناء بالله تعالى؟ فقال: إذا صح الافقار
إلى الله عزّ وجل، فقد صح الاستغناء بالله تعالى، وإذا صح الاستغناء بالله تعالى كمل الغنى به، فلا يقال: أهما

أتم الافقار أو الغنى؟ لأنهما حالان لا تم إحداهما إلاّ بالأخرى.

وإلى هذا المعنى ذهب الشبلي، فقد سألوه عن حقيقة الفقر، فقال: ألا يستغني العبد بشيء دون الله عزّ وجل،
وفي تعريف الفقر يقول مظفر القرمسيني: (هو الذي لا يكون له إلى الله حاجة)، ويشرحه القشري، بأنه الإشارة
إلى سقوط المطالبات وانتفاء الاختيار. والرضى بما يجريه الحق سبحانه، فيصر المعنى أن الفقر المؤمن لا ريد

إلا ما ريده الله له، ولا يخار لنفسه إلا ما يخاره سبحانه، وإلى هذا المعنى قصد محمد المسوحي بقوله: (الفقر
هو الذي لا رى لنفسه حاجة إلى شيء من الأسباب).

والمخلوقات كلها تصف بالفقر الذاتي إلى الله سبحانه، لأنها محاجة إليه في الوجود والحياة، ولا قيام لشيء إلاّ
بفيض جوده، والعارف لا رى له حولاً ولا قوة إلاّ بالله، ويستحي أن يدّعي له ملكاً، أو ينسب لنفسه اسقلالاً

بتملك، وقد أجاد بن خفيف بقوله عن الفقر أنه (عدم الإملاك والخروج من أحكام الصفات).

وإلى مل هذا المعنى قصد الحكيم العارف حسن حمزة الشرازي في افاح كابه (النبيه) ورساله (الأذكار
الموصلة إلى حضرة الأنوار) وهذه عباره: (يقول الفقر من الفقر إلى الفقر)، ويعني أ، الشعور بالافقار إلى الله

وحده، والحاجة إليه دون غره، هو أول مراقي الإيمان، وكلّما ناى هذا الشعور عند العبد ناى عنده الإيمان،
وازداد ترقياً ورفعة، حتى لا يحس بوجود إلا لخالقه، ولا رى لنفسه كياناً، وحينئذ يكون قد وضع قدمه في أول

درجة من درجات الفقر، وانجلى له الطرق السوي إلى الله، وبهذا المعنى يفهم قول المزن: (كانت الطرق الموصلة



إلى الله أكثر من نجوم السماء، فما بقي منها طرق إلاّ طرق الفقر، وهو أصح الطرق).

 


