
حقيقة الأدب على ضوء مذهب أهل البيت

<"xml encoding="UTF-8?>

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي علّم الإنسان ما لم يعلم .

والصلاة والسلام على أشرف الخلق سيّد الأنبياء والمرسلن محمّد المصطفى الأكرم ، وعلى آله الطاهرن ساسة
العباد وأركان البلاد .

واللعن الدائم على أعدائهم ومنكري فضائلهم ومناقبهم ومخالفي مذهبهم ودينهم .

 

حقيقة الأدب على ضوء المذهب(۱) مذهب أهل البيت (علهم السلام)
الأدب في القرآن والسنةّ

لقد تشرفّ الإنسان بحكمة الله البالغة على سائر مخلوقاه بعقله الدراّك ، فإنّ العقل جوهرة ربانية أودعها الله
سبحانه في الإنسان ، ليحلّق بها في سماء الفضائل وآفاق العلوم ، ويسمو بها قاب قوسن أو أدنى ، ويبلغ بها

قمم الكمال والجلال ، حتىّ ليكون مظهراً لأسماء الله الحسنى وصفاه العليا ، وإنهّ كلّما ازداد كمالا وجمالا ، فإنهّ
يكون مظهراً للاسم أكثر شمولية ، حتىّ يصل مقام الفناء في الله ، ويكون مظهراً لاسم الجلالة ، تجلّى وتبلور فيه

جمع الأسماء والصفات الإلهية .

( وَما رمََيْتَ إذْ رمََيْتَ وَلـكِن اللهَ رَى )(۲) .

( وَما يَنْطِقُ عَنِ الهَوى إنْ هُوَ إلاّ وَحْيٌ ُوحى )(۳) .



( إن الذنَ يُبايعِونكََ إنما يُبايعِونَ اللهَ )(۴) .

( مَنْ يُطِعِ الرسولَ فَقَدْ أطاعَ اللهَ )(۵) .

فالرسول الأعظم (صلى الله عليه وآله وسلم) بلغ العلى بكماله ، وكشف الدجى بجماله ، فكان المظهر الأتمّ لربهّ
جلّ جلاله ، فرميه رمية الله ، وكلامه كلام الله ، وبيعه بيعة الله ، وإطاعه إطاعة الله عزّ وجلّ ، وليس ذلك إلاّ

بلطف من الله ولكمال عقله .

فعظمة الإنسان وشموخه وعلوّ مرتبه وامتيازه عن العجماوات والمخلوقات وسعاده في الدارن إنمّا هو بعقله ،
والعقل ما عُبد به الرحمن واكتسب به الجنان وله جنود ، منها حسن الأدب ، كما أنّ للجهل جنوداً ومنها سوء

الأدب ، فالعاقل يكون أديباً ومؤدّباً ومعلّماً للآداب في سلوكه وأقواله وحركاه وسكناه .

ويقول أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : الأدب كمال الرجل .

وقال : الأدب أحسن السجيّة ، أفضل الشرف الأدب .

وقال (عليه السلام) : خر ما ورثّ الآباء الأبناء الأدب ، حسن الأدب خر مؤازر وأفضل قرن .

وهذا يعني أنّ أفضل من يؤازرك ويعاضدك ورافقك في صعوبات الحياة ومشاكلها ، وخر زاد في الحياة هو أدبك
.

وقد قال الأمر (عليه السلام) : طالب الأدب أحزم من طالب الذهب ، ومن لم يكن أفضل خلاله أدبه كان أهون
أحواله عطبه ، وإنكّ مقوّم بأدبك فزيّنه بالحلم ، يا مؤمن إنّ هذا العلم والأدب ثمن نفسك فاجتهد في تعلّمها ،

فما زيد من علمك وأدبك زيد في ثمنك وقدرك .

أجل ، قيمة كلّ امرئ ما يحسنه ، وثمنه أدبه ، بل قال الأمر (عليه السلام) : الأدب كمال الرجل . وقال : عقل
المرء نظامه ، وأدبه قوامه ، وإنّ الناس إلى صالح الأدب أحوج منهم إلى الفضّة والذهب . ولاث ليس علهنّ

مسزاد : حسن الأدب ومجانبة الريب والكفّ عن المحارم .

ولمّـا بعث النيّ الأكرم معاذ إلى اليمن قال : يا معاذ ، علّمهم كاب الله ، وأحسن أدبهم على الأخلاق الصالحة .

وربما يكون الإنسان شريفاً في حسبه ولكن لسوء أدبه يسقط من العون وينحطّ في المجتمع ، وربما كان وضيعاً
في نسبه إلاّ أ نهّ يسمو ويسود الآخرن بحسن أدبه .

ويقول أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : الأدب أحد الحسبن ، وأشرف حسب حسن أدب ، وأكرم حسب حسن
أدب ، وحسن الأدب أفضل نسب وأشرف سبب ، وطلب الأدب جمال الحسب ، وعليكم بالأدب فإنهّ زن الحسب ،

وقلل الأدب خر من كثر النسب ، وحسن الأدب ينوب عن الحسب ، ولا حسب أنفع من الأدب ، وكلّ الحسب
مناه إلاّ العقل والأدب ، وحسن الأدب يستر قبح النسب ، وفسد حسب من ليس له أدب .

والأدب اج ورث السموّ والسيادة .



قال الأمر (عليه السلام) : لا زينة كالآداب ، ولا حلل كالآداب ، والأدب حلل جُدَد ، والعلم وراة كريمة ، والآداب
حلل مجدّدة .

وممّـا يشهد به الوجدان أ نهّ قد يفقد الإنسان شرفه وحسبه ونسبه بسوء أدبه .

قال أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : لا شرف مع سوء الأدب ، ومن قلّ أدبه كثرت مساويه ، ومن وضعه دنائة
أدبه لم رفعه شرف حسبه ، وبئس النسب سوء الأدب ، ولا أدب لسيء النطق .

فلا بدّ من المجاهدة والمابرة من أجل كسب الآداب فإنهّ ورد في الحديث العلوي الشريف : النفس مجبولة على
سوء الأدب ، والعبد مأمور بملازمة حسن الأدب ، والنفس تجري في ميدان المخالفة ، والعبد يجهد بردّها عن

سوء المطالبة ، فمتى أطلق عنانها فهو شريك في فسادها ، ومن أعان نفسه في هوى نفسه فقد أشرك نفسه في
قل نفسه .

فالعقل وإن كان موهبة من الله سبحانه ، إلاّ أ نهّ لا يكتفى به في الحياة ، بل لا بدّ من مقارنه بالأدب .

إنّ أمر المؤمنن علي (عليه السلام) يقول : نعِمَ قرن العقل الأدب ، وإنّ صلاح العقل الأدب ، وكلّ شيء يحاج
إلى العقل ، والعقل يحاج الأدب ، ولن ينجع الأدب حتىّ يقارنه العقل ، والآداب لقح الأفهام ونتيجة الأذهان .
وإنّ الأدب صورة العقل ، وإنهّ في الإنسان كشجرة أصلها العقل ، وحسن الأدب زينة العقل ، ولا أدب لمن لا عقل

له ، وإنّ الأدب والدن نتيجة العقل ، وأفضل العقل الأدب ، وآداب العلماء زيادة في العقل ، وإنّ بذوي العقول
من الحاجة إلى الأدب كما يظمأ الزرع إلى المطر ، ومن زاد أدبه على عقله ، كان كالراعي بن غنم كثرة .

من هو المؤدّب ؟

فالعاقل اللبيب يحاج إلى الأدب ، والأدب إنمّا هو من ثمار العقل ، فلا أدب بلا عقل ، ولا عقل بلا أدب .

المؤدّب الأوّل هو الله سبحانه ، وقد أدّب نبيّه الأكرم محمّد (صلى الله عليه وآله) ، ويقول الإمام الصادق (عليه
السلام) : ( إنّ الله عزّ وجلّ أدّب نبيّه فأحسن أدبه ، فلمّـا أكمل له الأدب قال : ( وَإنكَ لَعَلى خُلُق عَظيم )(۶) ، ثمّ

فوّض إليه أمر الناس والامُّة ليسوس عباده )(۷) .

وهذه الرواية الشريفة تدلّ أوّلا : على أ نهّ كلّ واحد يحاج إلى مؤدّب يؤدّبه حتىّ النيّ الأكرم .

وانياً : إنمّا يؤدّبه بحسن الأدب .

والاً : بعد أن اكتمل في الأدب يحقّ له أن يؤدّب الناس وهدهم ويسوس العباد ، فالسياسي لا بدّ أن يؤدّب
نفسه أوّلا بالآداب الحسنة حتىّ يحقّ له أن يسايس ويسوس الناس ، كما أنّ تعلّم الآداب يحاج إلى زمان ليس

بقصر ولا بالأمر السهل .

قال الإمام الصادق (عليه السلام) أيضاً : ( إنّ الله عزّ وجلّ أدّب نبيّه حتىّ إذا أقامه

على ما أراد قال له : ( وأمر بالعرف واعرض عن الجاهلن )(۸) فلمّـا فعل ذلك رسول الله (صلى الله عليه وآله)



زكّاه الله تعالى فقال : ( إنكَ لَعَلى خُلُق عَظيم )(۹) )(۱۰) . وقال النيّ الأعظم : ( أدّبني رّي فأحسن أديي ) . وقال
: ( أنا أديب الله ، وعليّ أديي ) . وقال أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( إنّ رسول الله (صلى الله عليه وآله)

أدّبه الله عزّ وجلّ ، وهو أدّبني ، وأنا أؤدّب المؤمنن ، واوُرثّ الأدب المكرمّن ) .

فالمؤدّب الأوّل هو الله ، ثمّ الأنبياء ، ثمّ الأوصياء ، ثمّ العلماء الصالحن المقّن الذن هم ورة الأنبياء . الأمل
فالأمل ، ثمّ المعلّم والآباء والامُّهات في مقام التربية والتعليم وكسب الآداب .

وعلى كلّ واحد في مقام الأدب : أن يبدأ بأديب نفسه أوّلا ، فيأدّب بآداب الله ورسله وأوليائه الكرام البررة .

قال أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( تولّوا من أنفسكم أديبها ، واعدلوا بها من ضرورات عادتها ) . وقال
(عليه السلام) : ( زك قلبك بالأدب كما زكّى النار بالحطب ، ولا كن كحاطب اللل وغُاء السل . وأفضل الأدب

ما بدأت به نفسك ، ومعلّم نفسه ومؤدّبها أحقّ بالإجلال من معلّم الناس ومؤدّبهم )(۱۱) .

وقال (عليه السلام) : ( من أدّب بآداب الله عزّ وجلّ أدّاه إلى الفلاح الدائم )(۱۲) .

ن عَيْنَيْكَ إلى ما مَتعْنا بهِِ أزْواجاً مِنْهُمْ )(۱۳) ولمّـا نزلت الآية الشريفة : ( لا تمَُد

أمر النيّ (صلى الله عليه وآله) منادياً ينادي : مَن لم يأدّب بآداب الله قطعّت نفسه على الدنيا حسرات .

وقال (عليه السلام) : ( إنّ الله تعالى أدّب عباده المؤمنن أدباً حسناً ) ، فقال جلّ من قائل : ( يَحْسَبهُمُ الجاهِلُ
فِ )(۱۴) . وقال : ( من لم يُصلح على أدب الله لم يصلح على أدب نفسه ) . عَفأغْنيِاءَ مِنَ الت

فالأدب من نعم الله سبحانه على عبده ، وينبغي لكلّ إنسان أن يكسب الأدب ويكلّف نفسه على تحصيله ، فإنّ
الإمام الرضا (عليه السلام) يقول : العقل حباء من الله ، والأدب كلفة ، فمن كلّف الأدب قدر عليه ، ومن كلّف

العقل لم زدد بذلك إلاّ جهداً .

وهذا يعني أنّ ميادن كسب الفضائل وتعلّم الآداب إنمّا هي ميادن واسعة ، يحاج الإنسان في جولانها إلى
الجهد الجهيد والكلفة والمشقّة من أجل نيلها والتحلّي بها ، حتىّ كثر محاسنه وقلّ مساويه ، فإنّ أمر

المؤمنن (عليه السلام) يقول : من كلّف بالأدب قلّت مساويه .
ما هو الأدب ؟

وهنا من حقّ المطالع الكريم بعد أن عرف دور الأدب في الحياة الإنسانية ، ووقف على أهميّه البالغة ، وأنهّ لا
عقل لمن لا أدب له ، وإنهّ لولا الأدب لكان الإنسان في صفّ الحوانات ويضاهي الأنعام بل أضلّ سبيلا ، فله أن

يسأل حينئذ ما هو الأدب ؟ وكيف نره ونصل إليه ؟

وكيف نؤدّب أنفسنا أوّلا ؟

وبأيّ شيء ؟



ثمّ نؤدّب الآخرن ، لا سيّما أولادنا فلذّات أكبادنا ؟ !

والجواب إنمّا نتحراّه ونذكره من خلال الأحاديث الشريفة الواردة عن أهل بيت العصمة والطهارة (علهم السلام) ،
فإنهّم معادن العلم والأدب ، وكلامهم نور ، وأمرهم رشد ، ووصيّتهم القوى ، وفعلهم الخر ، فهم ساسة العباد

وأركان البلاد ، وهم الاسُوة الحسنة والقدوة الصالحة .

ومعنى الأدب(۱۵) : هو الهيئة الحسنة التي ينبغي أن يقع عليه الفعل المشروع إمّا في الدن أو عند العقلاء في
مجتمعهم ، كآداب الدعاء وآداب ملاقاة الأصدقاء ، وإن شئت قلت : الأدب ظرافة العمل .

فإذا كان العمل بعد لطافه ظريفاً بنظر الشرع المقدّس أي الوحي والحجّة الظاهريّة ، أو بنظر العقل السليم
والحجّة الباطنيّة ، فإنهّ يكون من الأدب ، فلا يكون إلاّ في الامُور المشروعة غر الممنوعة ، ولا يتحقّق إلاّ في

الأفعال الاختياريّة التي لها هيئات مخلفة ، حتىّ يكون بعضها متحلّياً وملبّساً بالأدب دون بعض ، كأدب الأكل
ملا في الإسلام فمن آدابه أن يبدأ فيه بالبسملة ويختم بالحمد لله ويؤكل دون الشبع وأن لا ينظر إلى الآخرن

وأن يغسل يديه قبل الأكل وبعده وغر ذلك ، ولكلّ شيء آدابه الخاصّة .

فالأدب يعني الهيئة الحسنة في الأفعال الاختياريّة ، والحُسن بحسب معناه هو الموافقة لغرض الحياة ، وهذا لا
يخلف فيه العقلاء وأنظار الناس والمجتمعات فالحسن مفهومه ومعناه واحد ، إنمّا الاخلاف بن الناس في
المصادق ، وما أكثر الخلاف والبون الشاسع بن المصادق بحسب اخلاف الامُم والشعوب والملل والنحل

والمجتمعات والطبقات ، فالاخلاف بينهم في آداب الأفعال ، فربما آداب مستحسنة عند قوم مذمومة وقبيحة
عند آخرن ، كتحيّة أوّل اللقاء فإنهّ في الإسلام وبن المسلمن هو التحيّة والتسليم مباركاً طيّباً ، وعند قوم برفع

القبّعات والقلانس وعند بعض برفع اليد حيال الاذن أو الرأس ، وعند آخرن بانحناء وخضوع .

والاخلاف إنمّا هو في المصداقيّة لمعنى الأدب ، وأمّا أصل المعنى والمفهوم أي الهيئة الحسنة وظرافة العمل
فهو ممّـا أجمع العقلاء عليه وعلى حسنه ولزومه .

فالأدب في كلّ مجتمع مرآة يحكي عن قافتهم وتمدّنهم واعقاداتهم وأخلاقهم .

إلاّ أنّ الآداب غر الأخلاق التي تعني السجايا والملكات النفسانيّة الراسخة التي لبّس بها النفوس .

بل الآداب أفعال حسنة من منشآت الأخلاق ، والأخلاق من مقتضيات المجتمع بخصوصه بحسب غايه الخاصّة ،
فالغاية المطلوبة للإنسان في حياه هي التي تشخّص أدبه في أعماله ، وترسم لنفسه خطاًّ لا يتعدّاه إذا أتى بعمل

في مسر حياه والقربّ من غايه .

ثمّ الأدب الإلي الذي أدّب أنبياءه ورسله وأولياءه وعباده المقربّن ، هو الهيئة الحسنة في الأعمال الدينية التي
تحاكي غرض الدن وغايه ، وهو العبودية على اخلاف الشرائع السماوية الحقّة بحسب كثرة موادّها وقلّتها ،

وبحسب مراتبها في الكمال .

والإسلام دن الله الحنيف لم يغفل عن صغرة وكبرة ، بل تعرضّ لجمع جهات الحياة الإنسانيّة ، فقد وسع



الحياة أدباً ، ورسم في كلّ عمل هيئة حسنة تحاكي غايه ، وإطار الأدب الإلي هو التوحيد والعبوديّة ، فليس
للإسلام غاية إلاّ التوحيد في مرحلتي الاعقاد والعمل ، فيعقد بالمبدأ والمعاد ، وإنهّ لا بدّ من الإطاعة والعبوديّة

المحضة في أقواله وأفعاله وسائر أبعاد حياه .

فالأدب الإلي والنبوي والولوي وكلّه حقيقة واحدة يعني هيئة التوحيد في الفعل .

وكلّ واحد يبدأ بأديب نفسه أوّلا ثمّ بأديب الآخرن ، فإنّ فاقد الشيء لا يعطيه : ( أفَمَنْ َهْدِي إلَى الحَق أحَق أنْ
ي إلا أنْ ُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تحَْكُمُونَ )(۱۶) . هِدَ نْ لا بَعَ أميُت

ولكم في الأنبياء ورسول الله اسُوة حسنة وقدوة صالحة .

ثمّ لكلّ شيء اصُول وفروع ، وعلينا إلقاء الاصُول وعليكم بالتفرع والتطبق ومعرفة الجزئيّات .
أصُول الآداب :

لا بدّ من مراعاة الاصُول الالية في اكتساب الآداب وتحقيقها :

الأوّل : كفّ النفس عن الصفات الذميمة والأخلاق البذيئة والسجايا السيّئة ، ولو كان ذلك من الاتعّاظ بغرك ،
فإنّ أمر المؤمنن علي (عليه السلام) يقول : ( إذا رأيت في غرك خلقاً ذميماً فتجنبّ من نفسك أماله ) .

وهذا أصل مهمّ في عالم الأدب .

لا نهَ عن خُلُق وأتي مله *** عارٌ عليكَ إذا فعلتَ عظيمُ

وكفى بالمرء سعادةً أن يتعّظ بغره ، فإنّ العاقل من توعّى واتعّظ بغره ، فإذا شاهد من غره منكراً وعملا
مذموماً عند الشرع المقدّس وعند العقلاء ، وأ نهّ يحطّ من قيمة الإنسان وقدره ، فعليه أن يتجنبّ ذلك ، ويكسب
الأدب حينئذ ممّن لم يكن عنده الأدب ، وقد ورد هذا المعنى في الأمال الفارسية : إنيّ تعلّمت الأدب ممّن ليس

له الأدب .

قل لعيسى بن مريم (علهما السلام) : مَن أدّبك ؟ قال : ما أدّبني أحد ، رأيت قبح الجهل فجانبه(۱۷) .

وقال أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( كفاك أدباً بنفسك اجناب ما كرهه من غرك )(۱۸) .

الاني : الصبر ، فإنّ أساس الأخلاق في مراحلها اللاة : التخلّي من الصفات الذميمة ، والتحلّي بالأخلاق الحميدة
، والتجلّي إنمّا هو الصبر ، فهو العنصر الأوّل في علم الأخلاق ، ومن ثمّ كسب الآداب .

يقول أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( ليس شيء أحمد عاقبةً ، ولا ألذّ مغبّةً ، ولا أدفع لسوء الأدب ، ولا
أعون على درك المطلب من الصبر ) .

الالث : البحث ، فإنّ من طلب شيئاً لا بدّ أن يبحث عنه بجد حتىّ يجده ، وإنّ الآداب ممّـا يبحث عنها وهتمّ بها .



قال الإمام علي (عليه السلام) : ( لا يستعان على الدهر إلاّ بالعقل ، ولا على الأدب إلاّ بالبحث ) .

وقال لقمان الحكيم : ( مَن عني بالأدب اهتمّ به ، ومن اهتمّ به كلّف علمه ، ومن كلّف علمه اشتدّ طلبه ، ومن
اشتدّ له طلبه ، أدرك منفعه فاتخّذه عادة ، فإنكّ تخلف في سلفك ونفع به من خلفك )(۱۹) .

وهذا يعني أنّ الأدب في بدايه إنمّا هو من الكلفة والكلّف ، ولكن بعد ذلك يكون ملكة وعادة ينتفع الإنسان بها
في حياه وبعد مماه ، فإنهّ خر مراث ينتفع به الأجيال .

الرابع : العلم ، وقد اهتمّ الإسلام بطلب العلم غاية الاهتمام ، فمن حيث الزمان لا بدّ أن تطلب العلم طيلة
حياك من الوم الأوّل إلى آخر لحظة « اطُلب العلم من المهد إلى اللحد » . ومن حيث المكان فاطلبه في كلّ

بقاع الأرض حتىّ أقصى النقاط وأبعدها من جزرة العرب « اطُلب العلم ولو بالصن » .

فإنّ « العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة » ، و ( َرْفَعِ اللهُ الذنَ آمَنوا منكُم وَالذنَ اوُتوا العِلْمَ دَرجَات )(۲۰) ،
و ( هَلْ يَسْتوَي الذنَ يَعْلَمونَ وَالذنَ لا يَعْلَمونَ )(۲۱) . فالعاقل لا يسأم من طلب العلم ، ومنهومان لا يشبعان :

طالب علم ، وطالب دنيا . فلا بدّ من طلب العلم لل نهار ، فإنّ الله العالم العلامّ يحبّ العلم والعلماء والصلحاء
بغاة العلم ، فإنهّم مظهر من مظاهر علمه الأزلي والسرمدي .

وإنّ العلم يعن الإنسان على كسب الأدب والخلق الحسن .

يقول أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( إذا زاد علم الرجل زاد أدبه ، وتضاعفت خشيه لربهّ ) .

قال الإمام الصادق (عليه السلام) : ( إنّ خر ما ورثّ الآباء لأبنائهم الأدب لا المال ، فإنّ المال يذهب والأدب يبقى
) ، قال مسعدة : يعني بالأدب : العلم .

ومن ثمرة الأدب شحذ الذهن ، فيستعدّ الإنسان لطلب العلم أكثر من غره ، قال أمر المؤمنن (عليه السلام) :
( بالأدب تشُحذ الفِطَن ، فزد في فطانك وذكائك لتستعن بهما على طلب العلم والعمل به بالأدب ) .

الخامس : الخشية ، فإنّ ثمرة العلم النافع الخشية والخوف من الله سبحانه ، فإنّ العالم بن الخوف والرجاء ،
يخاف ذنبه ورجو ربهّ ، وكلّما ازداد علماً نافعاً مع العمل الصالح ازداد خشية من الله ( إنما يَخْشى اللهَ مِنْ عِبادِهِ

العُلَماءُ )(۲۲) ، فالعلم يثمر الخشية .

وقد قال الله تعالى لعيسى : أدّب قلبك بالخشية .

وهذا يعني أنّ لكلّ جارحة وعضو في الإنسان آداب خاصّة ، فأدب العن أن لا نظر إلى ما حرمّ الله ، واللسان أن لا
كذب ولا تفحش ولا تستغيب ولا كفر وغر ذلك ، وأدب الاذُن أن لا تستمع إلى الحرام ، وأدب اليدن والرجلن

أن تسعى في طاعة الله ، كما إنّ للإنسان حسب حالاه آداب خاصّة ، فأدبه مع ربهّ يخلف عن أدبه مع الناس ،
وعليه أن راعي آداب الاسُرة والمجتمع الصغر ثمّ الكبر ، كأدبه في موضع عمله كالمدرسة والإدارة والوزارة

والرئاسة وغر ذلك ، فالمجلس العامّ له آدابه الخاصّة ، كما المجلس الخاصّ له آدابه المختصّة به ، ولكلّ قوم



آدابهم وسننهم وحضارتهم وقافتهم الخاصّة ، فمن أراد أن يعاشر طائفة أو صدق عليه أن راعي الآداب ، كلّ
شيء بحسب نفسه ، وأمّا أدب القلب ، والقلب هو سلطان البدن ، إذا صلح صلحت الجوارح ، وإذا فسد فسدت
الجوارح ، وإذا فسد العالمِ فسد العالَم ، ومعنى ذلك : إذا فسد القلب فسد العالم ، فصلاحه وأدبه هو الخشية

من الله سبحانه ، فأدّب قلبك بالخشية .

السادس : مجالسة العلماء ، فإنّ الإسلام أمرنا في مواطن عديدة أن نجالس العلماء ، وحتىّ نزاحمهم في طلب
العلم ـ زاحم العلماء بركبتيك ، كما قال لقمان ناصحاً ولده ـ فإنّ معاشرة العلماء ومجالستهم توجب النجاة

والسعادة في الدارن ، وفي تحصل الأدب يقول أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( جالس العلماء زدد علمك
ويحسن أدبك ) . والمراد من العالم الذي النظر إليه كان من العبادة هو الذي صدّق قوله فعله ، وفعله قوله . فإذا

أمر الناس بالمعروف فإنهّ يعمل به أوّلا ويأمّر به ثمّ يأمر ، وإذا نى عن منكر فإنهّ يتجنبّه أوّلا ثمّ ينى عنه ،
فالعالم الذي زيد في علمك منطقه ، ورغّبك في الآخرة عمله ، ويذكّر بالله منظره ورؤيه ، هو الذي امُرنا أن

نكتسب العلم منه ، وإلاّ فإذا رأيتم العالم مقبلا على دنياه ولم يعمل بعلمه فاتهّموه ، ولا أخذوا دينكم منه ، فإنهّ
من قطاّع الطرق وسراّق الدن ، ( فَلْيَنْظُرِ الإنْسانُ إلى طَعامِهِ )(۲۳) ، يقول الإمام الباقر (عليه السلام) : ( أي إلى

علمه ممّن يأخذ ) ، فالعالم المقّي الورع لو جالسه فإنهّ زيد في علمك ويحسن أدبك .

السابع : الفهم ، ربما الفهم أخصّ من العلم ، وربما رادفه ، فإنّ الإنسان لا بدّ أن يتفهّم الحياة ويدرك أسرارها
ليعرف قيمه ، وماذا ارُيد منه ، ولمَِ خُلق ، وما المقصود من الخلقة ؟ ولا بدّ لنا أن نؤدّب أنفسنا بالفهم ،

ونستعن بالله على ذلك وندعو الله كما دعا الإمام زن العابدن علي بن الحسن (عليه السلام) قائلا : ( اللّهم …
اجعلنا من الذن تمسّكوا بعروة العلم وأدّبوا أنفسهم بالفهم )(۲۴) .

وهذا يعني أنّ الإنسان في كسب الأدب لا يكتفي بالبحث وطلب العلم والصبر ومجالسة العلماء ويعتمد على
نفسه فقط ، بل لا بدّ من الدعاء والتوسّل بالله ، فمن العبد الحركة ومن الله البركة ، فلا بدّ من اليد الغيبية تعن

الإنسان على حركه وسره إلى الله سبحانه بالتحلّي بالفضائل والمكارم والآداب ، فنسأل الله سبحانه أن يجعلنا
من الذن تمسّكوا بعروة العلم في كلّ أعمالهم وأقوالهم ، وأدّبوا أنفسهم بالفهم ودرك الحقائق والواقعيات (

اللهمّ أرني الحقائق كما هي ) .

الامن : الصدق ، فإنّ من علامات المؤمن أن يكون صادقاً في قوله وعمله ، مع نفسه ومع غره ، فإنّ الكذب
علامة النفاق ، ومنشأه الشرك بالله ، ولهذا ربما المؤمن يسرق أو زني ولكن لا يكذب أبداً ، وإنّ الله الصادق مع

الصادقن ، وقد أمرنا أن نكون مع الصادقن ، وأن نكون من أهل الصدق والصفاء ، يقول أمر المؤمنن علي
(عليه السلام) : ( تحرّى الصدق وتجنبّ الكذب ، أجمل شيمة وأفضل أدب ) .

فعلينا أن نؤدّب أنفسنا بالصدق ، فإنّ المؤمن لا تخرج من فيه كذبة واحدة .

الاسع : ضبط النفس ، فإنّ النفس لأمّارة بالسوء ، وإنّ لها حالة النار كلّما يعطها الإنسان رغباتها وشهواتها ،
فإنهّا تطلب المزيد وقول : ( هَلْ مِنْ مَزيد )(۲۵) ، فالإنسان لا بدّ أن يؤدّب نفسه بضبطها وعقالها عند رغباتها
وملاذّها ، ووقفها عند حدّها ، قال أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( ضبط النفس عند الرغب والرهب من

أفضل الأدب ) .



العاشر : الكفّ عن المحارم ، فإنّ النفس لا كتفي بالحلال ، وإنّ الشيطان وأصدقاء السوء والدنيا المغرية كلّهم
يجذبون الإنسان إلى المهالك واركاب المحارم ، فالمؤمن العاقل عليه أن يؤدّب نفسه ، بكفّها عن المحارم

والمآثم والذنوب والمعاصي ، فإنّ أمر المؤمنن علي (عليه السلام) يقول : ( أحسن الآداب ما كفّك عن المحارم )
، أي كلّ ما حرمّ الله سبحانه فإنّ فيه المفسدة الامّة التي توجب الشقاء والهلاك في الدنيا والآخرة ، فأفضل

ا مَنْ خافَ الآداب وأحسنها أن يتجنبّ الإنسان كلّ ما حرمّه الله سبحانه ليدخل الجنةّ ويكون من السعداء : ( وَأم
مَقامَ ربَهِ وَنَى النفْسَ عَنِ الهَوى فَإن الجَنةَ هِيَ المَأوى )(۲۶) .

ا الذنَ سعدوا فَفي الجَنةِ خالدن فها )(۲۷) . وَأم )

فالأدب وجب سعادة الدارن ، فتدبرّ .

الحادي عشر : الوقوف عند الحدّ ، ومن الأمال المشهورة : كلّ شيء إذا تجاوز حدّه انقلب إلى ضدّه ، وأنّ العاقل
الذي يضع الأشياء في مواضعها من دون إفراط ولا تفريط ، وكنتم امُّةً وسطاً ، وأنّ خر الامُور أوسطها ، فكلّ واحد
لا بدّ أن يؤدّب نفسه أن يقف عند حدّه فلا يتجاوز ولا يتعد حدود الله فيظلم نفسه ويظلم الآخرن ، وطوى لمن
عرف قدر نفسه ولا يتعدّى قدره . يقول أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( أفضل الأدب أن يقف الإنسان عند

حدّه ولا يتعدّى قدره ) .

الاني عشر : ترك مصاحبة السوء ، فإنّ الإنسان سرعان ما يتطبّع بأطباع غره ، فإذا عاشر أهل الصلاح والفلاح
فإنهّ يكسب منهم الخر وحسن السمعة ويصلح حاله ، وأمّا إذا عاشر أهل السوء فإنهّ يأثرّ بهم أوّلا ، ويتهّم انياً ،

إيّاك ومواضع التهم . وإنّ المرء يعرف بقرينه ، وقل لي من تصاحب ؟ حتىّ أقول من أنت ، ومن هذا المنطلق
يقول الإمام الصادق (عليه السلام) : ( أدّبني أي بلاث . قال لي : يا بني ، من يصحب صاحب السوء لا يسلم ،

ومن لا يقيّد ألفاظه يندم ، ومن يدخل مداخل السوء يتهّم )(۲۸) .

وما أروع ما قاله الإمام الباقر (عليه السلام) ، فإنّ المؤمن ملجم لا يكلّم إلاّ بما رضي الله سبحانه من الذكر
وقول الحقّ والنصيحة والموعظة وإرشاد الناس إلى الخر والصلاح والفلاح ، ومن الطبيعي أنّ مَن يدخل مواضع

التهم ومداخل السوء أن يتهّمه الناس ، كما إنّ مَن عاشر أهل السوء والمنكر والفحشاء لا يسلم على نفسه ودينه
وأهله وسمعه ، فلا بدّ أن نؤدّب أنفسنا بمل هذه الآداب الإسلامية ونتجنبّ مداخل السوء ، ونقيّد ألفاظنا ،

ونجترّ الكلمات ولا نسرع ، فكثراً ما يندم الإنسان على كلامه ، ولا يندم على سكوه ، فإنهّ إن كان الكلام من فضّة
فالسكوت من ذهب ، وقد أفلح القيّ الصموت . يقول أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( إذا فاك الأدب فالزم

الصمت )(۲۹) .

الالث عشر : الاهتمام بالواجبات ، فكما أنّ من الأدب ترك المحرمّات ، فكذلك من الأدب إتيان الواجبات مطلقاً ،
سواء الشرعية أو العرفية ، فحياة الإنسان بن الرفض والإيجاب في كلمة التوحيد ، أي ( لا إله إلاّ الله ) فإنهّا رفض

لكلّ الآلهة وإيجاب للواحد القهّار ، فمن أدب الإنسان أن راعي وهتمّ بالواجبات ولا يتهاون بما هو من الضروري
ولا بدّ منه ، كما قال أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( ومن أدبه ـ أي أدب الإنسان ـ أن لا يترك ما لا بدّ منه

. (۳۰)(



الرابع عشر : زكية الأخلاق ، فإنّ من العلم النافع ما وجب تهذيب النفس وزكية الأخلاق ، ومن الأسباب
الموجبة لزكية الأخلاق هو الأدب ، كما قال أمر المؤمنن علي (عليه السلام) : ( سبب زكية الأخلاق حسن

الأدب ) .

فهناك ملازمة وعلاقة وثيقة ربما تصل إلى حدّ العلّية الامّة أو الاقتضائيّة بن زكية الخلق وحسن الأدب ، فمن
لم يحسن أدبه كيف زكّي أخلاقه ؟ وإنمّا ينجو الإنسان ويحلّق في آفاق المكارم والعلى بجناحن : زكية الأخلاق

وحسن الآداب ، وربما يكونا وجهن لحقيقة واحدة ، كوجي السكّة والعُملة ، فأمّل .

الخامس عشر : حسن المعاشرة ، فإنّ المعاشرة لها آدابها الخاصّة ، والجامع فها هو حسن الآداب وطيب
المعاشرة من انبساط الوجه وحلاوة الكلام وحرارة اللقاء وحسن المجالسة وغر ذلك من مجالات المصادقة

والمودّة والمرافقة .

والواقع أنّ لكلّ واحد من هذه الامُور آدابها الخاصّة ، ولكن إنمّا ذكرنا امُّهات الآداب واصُولها الأوّلية وقواعدها
الكلية ، وأمّا الموارد الخاصّة والجزئيات والمصادق فنحل أحكامها ودساترها ومواردها إلى المطالع النبل

اللبيب ، فيمكنه أن يستخرج من الاصُول التي ذكرناها اصُولا وفروعاً اخُرى لائم مع بيئه ومحيطه ومجتمعه
ومع من يعاشرهم ، فمن امُّهات آداب المعاشرة ما قاله أمر المؤمنن علي (عليه السلام) :

عن الشعي قال : كلّم أمر المؤمنن (عليه السلام) بتسع كلمات ارتجلهنّ ارتجالا ، فقأنَ عون البلاغة وأيتمن
جواهر الحكمة وقطعن جمع الأنام عن اللحاق بواحدة منهنّ ، لاث منها في المناجاة ، ولاث منها في الحكمة ،

ولاث منها في الأدب :

فأمّا اللاتي في المناجاة ، فقال : ( إلي كفى ي عزاًّ أن أكون لك عبداً ، وكفى ي فخراً أن كون لي رباًّ ، أنت كما
احُبّ فاجعلني كما تحبّ ) .

وأمّا اللاتي في الحكمة ، فقال : ( قيمة كل امرئ ما يحسنه ، وما هلك امرؤ عرف قدره ، والمرء مخبوء تحت لسانه
. (

واللاتي في الأدب ، فقال : ( امُنن على من شئت كن أمره ، واحتج إلى من شئت كن أسره ، واستغنِ عمّن
شئت كن نظره )(۳۱) .

قل : الأدب أدبان : أدب النفس وأدب الدرس ، فأدب النفس أشرف من أدب الدرس ، كشرف النفس على الجسد
، لأنّ أدب الدرس ينفع ولا يضرّ ، وأدب الدرس بلا أدب النفس فليس يكون عن عقل لكن عن أديب يجري مجرى

أديب القرد والدبّ والفل وما يجري مجراها من البهائم .

وجهاد النفس من الجهاد الأكبر .

( وَالذِنَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنهُمْ سُبُلَـنَا )(۳۲) .



ـــــــــــ
([۱]) طبع في مجلّة ( الكوثر ) العدد الرابع سنة ۱۴۱۷ هـ .

(۲) الأنفال : ۱۷ .
(۳) النجم : ۳ .
(۴) الفتح : ۱۰ .

(۵) النساء : ۸۰ .
(۶) القلم : ۴ .

(۷) بحار الأنوار ۱۷ : ۴ .
(۸) الأعراف : ۱۹۹ .

(۹) القلم : ۴ .
(۰[۱]) بحار الأنوار ۱۷ : ۸ .

(۱[۱]) المصدر ۲ : ۵۶ .
(۲[۱]) المصدر ۹۲ : ۲۱۴ .

(۳[۱]) الحجر : ۸۸ .
(۴[۱]) البقرة : ۲۷۳ .

(۵[۱]) مقتبس من تفسر المزان للعلامّة الطباطبائي (قدس سره) ۶ : ۲۵۵ ـ ۳۰۵ .
 ([۱]۶)ونس : ۳۵ .

(۷[۱]) البحار ۱۴ : ۳۲۶ .
(۸[۱]) المصدر ۷۰ : ۵۷۳ .

(۹[۱]) البحار ۱۳ : ۴۱۱ .
(۲۰) المجادلة : ۱۱ .

([۱]۲) الزمر : ۹ .
(۲۲) فاطر : ۲۸ .

(۲۳) عبس : ۲۴ .
(۲۴) البحار ۹۴ : ۱۲۷ .

(۲۵) سورة ق : ۳۰ .
(۲۶) النازعات : ۴۰ .

(۲۷) هود : ۱۰۸ .
(۲۸) البحار ۷۸ : ۲۶۱ .
(۲۹) البحار ۷۱ : ۲۹۳ .
(۳۰) البحار ۷۸ : ۴۰۰ .
(۳۱) البحار ۷۷ : ۴۰۰ .
(۳۲) العنكبوت : ۶۹ .

 


