Imam Sadik mir neka je na nj

<"xml encoding="UTF-8?>

IMAM DZAFER SADIK

Y Tek F --.
K =
<~ o iy |
WIANA AL HASSARAIM COMPERSIARM !

e L * -

Kratak osvrt na biografiju Imama Sadika, mir neka je na nj!

Sesti imam zvao se Dzafer, a znan je i kao Ebu Abdullah te po nadimku Sadik. Njegov
postovani otac bio je Imam Bakir, mir neka je na nj, a majka mu se zvala Ummi Feruh.
Roden je 17. rebiul-evvela 83. godine po Hidzri u Medini, a umro je u 65. godini Zivota, 148.

hidzretske godine, i sahranjen je uz mezar svoga oca na poznatom groblju Bekija.

Halife Imamovi savremenici

Imam Sadik, mir neka je na nj, preuzeo je imamat 114. h.g., te se period njegovog imamata
poklapa sa krajem emevijske vlasti, koja je okonCana 132. h.g., odnosno pocetkom abasidske
vlasti koja poc€inje s navedenom godinom.

Imam Sadik, mir neka je na nj, bio je savremenik sljede¢im emevijskim halifama:

- HiSam ibn Abdul-Melik (105-125. h.g.);



- Velid ibn Jezid ibn Abdul-Melik (125-126. h.g.);

- Jezid ibn Velid ibn Abdul-Melik (126. h.g.);

- Ibrahim ibn Velid ibn Abdul-Melik (70 dana tokom 126. h.g.);

- Mervan ibn Muhammed, poznat kao Mervan Hamar (126-132. h.g.).
Kad je o abasidskim halifama rije¢, njegovi savremenici bili su:

- Abdullah ibn Muhammed, poznat kao Sefah (132-137. h.g.)

- Ebu DzZafer, poznat kao Mensur Devaniki (137-158. h.g.).

Ucéenost Imama Sadika, mir neka je na nj

O naucnoj velicini Imama Sadika, mir neka je na nj, postoji mnostvo svjedoCanstava i u tom
pogledu nema nikakvih razilazenja medu Siitskim i sunitskim ucenjacima. Fukaha (ucenjaci
fikha) i veliki znanstvenici ponizno obaraju glavu pred Imamovom nauénom veli¢inom i
prihvataju njegovu prednost u znanju.

Ebu Hanifa, Cuveni utemeljitelj hanefijskog mezheba, govorio je: “Nisam sreo nikog ucenijeg od
Dzafera ibn Muhammeda.” Takoder je rekao: “Kad je Mensur (Devaniki) jednom pozvao
DZafera ibn Muhammeda k sebi, rece mi: ,Ljudi su privrzeni Dzafera ibn Muhammedu. Zato
pripremi neka teska pravna pitanja koja ¢emo mu postaviti, e kako bi on bio porazen.

Pripremio sam, tako, ¢etrdeset teskih pitanja. Jednog dana Menusur me pozva u Hiru (njegov
dvor). Kad udoh na skup, vidjeh da Dzafer ibn Muhammed sjedi s Mensurove desne strane.
Kad ga pogledah, njegovo dostojanstvo i veli¢ina ostavise na mene dojam kakav nikad nisam
osjetio pri pogledu na Mensura. Mensur mu se onda obrati: ,Ovo je Ebu Hanifa , a on odgovori:
,Da, poznajem ga. Onda mi Mensur rece: ,0 Ebu Hanifa, raspravi svoja pitanja sa Ebu
Abdullahom (DZaferom ibn Muhammedom)! Tada poéeh postavljati pitanja. Sta god da bih
upitao, odgovorio bi mi: Vi u vezi s tim kazete ovako, Medinjani kazu onako, a mi smatramo
sljedece... U pogledu nekih pitanja slozio se s nama, u pogledu nekih se slozio s Medinjanima,
a u pogledu nekih pitanja razilazio se s oba stava. Tako mu postavih Cetrdeset pitanja, i dobih
odgovor na svako.” Dosavsi dotle, Ebu Hanifa pokaza na Imama Sadika, mir neka je na nj, i
rece: “Najuceniji medu ljudima, najobavjesteniji o razilazenjima ljudi u pogledu fetvi i fikhskih
pitanja.”

Malik, utemeljitelj malikijskog mezheba, kaze: “Neko vrijeme posjecivao sam Dzafera ibn
Muhammeda, i uvijek bih ga zaticao u jednom od tri stanja: ili je klanjao, ili je postio, ili je u€io
Kur'an. Nikad ga nisam vidio da bez abdesta prenosi hadis. Nekoga ko bi po poboznosti i
skrusenosti bio bolji od Dzafera ibn Muhammeda oc¢i nisu vidjele, usi nisu Cule, niti je srce

zapamtilo takvoga.”Sejh Mufid piSe: “Od Imama je preneseno toliko znanja da su ljudi pri¢ali



samo o njemu i glas o njemu svugdje je stigao. Ni od koga iz njegove porodice nije preneseno
toliko znanja i nauke koliko je od njega.”

Ibn Hidzr Hejtemi pise: “Od njega je preneseno toliko znanja da su ljudi pric¢ali samo o njemu i
glas o njemu svugdje je stigao. Najveéi prvaci (fikha i hadisa) poput Jahje ibn Saida, Ibn
Dzeriha, Malika, Sufjana Sevrija, Sufjana ibn Ujina, Ebu Hanife, Suabea i Ejuba SidZestanija
prenosili su predaje od njega.”

Ebu Bahr Dzahiz, jedan od poznatih u¢enjaka iz 3. hidzretskog stoljeca, kaze: “DZafer ibn
Muhammed je onaj Cija u¢enost i znanje su ispunili svijet. KaZze se da su njegovi ucenici bili i
Ebu Hanifa i Sufjan Sevri, a ucenistvo ove dvojice kod njega dovoljan je dokaz njegove
velicine.”

Sejjid Amir Ali, ukazuju¢i na vjerske skupine i filozofske skole za peiroda vladavine Emevija,
piSe: “Fetve i vjerska misSljenja samo su kod gospode i izuzetnih licnosti iz Fatiminog
potomstva imale filozofsku aromu. Napredak nauke u to vrijeme potakao je duh rasprave i
tragalastva, tako da je svuda postalo uobicajeno voditi u drustvu filozofske rasprave. Vrijedno
je napomenuti da su predvodnici ovog intelektualnog pokreta bili pripadnici nau¢ne skole koja
je cvjetala u Medini. Ovu Skolu osnovao je cukununuk Alija ibn Ebu Taliba poznat kao Imam
Dzafer ili po nadimku Sadik. On bijase aktivan istrazivac i veliki mislilac, i bio je odlicno upoznat
sa znanostima onog vremena, te je prvi ko je u islamu osnovao temeljne filozofske Skole.
Njegovim predavanjima nisu prisustvovali samo oni koji ¢e kasnije utemeljiti fikhske mezhebe,
nego i filozofi i ljubitelji filozofije iz svih krajeva tadasnjeg svijeta. Hasan Basri, utemeljitel;
basranske filozofske $kole, i Vasil ibn Ata’, osniva¢ mutezilitske sljedbe, bili su njegovi ucenici i
gasili su svoju zed za vrela njegove ucenosti.”

Cuveni histori¢ar Ibn Halakan pise: “On je jedan od dvanaestorice imama mezheba imamija i
jedan je od velikana poslanicke porodice, a zbog svoje ispravnosti i iskrenog govora prozvan je
Sadik. Njegova vrlina i veli¢ina isuviSe je poznata stvar da bi je trebalo dodatno objasnjavati.
Ebu Musa Dzabir ibn Hajan Tertusu bio je njegov ucenik. DZabir je autor knjige obima hiljadu

listova koja je sadrzavala uCenja Dzafera Sadika kroz pet stotina traktata...”



