Nekoliko Siitski uvjerenja

<"xml encoding="UTF-8?>

Siitska uvjerenja

1. Siije klanjaju i poste, te iz svoje imovine izdvajaju zekjat i hums. Oni kao vadzib (obavezu)
smatraju to da bar jednom u toku zivota obave hadz (hodoc¢asce) i umru, a ukoliko su u
mogucnosti da to obave vise puta, oni to smatraju mustehabom (pohvalnim djelom). Pozivaju
na dobro, a odvracaju od zla. Druze se sa Bozijim prijateljima i sa prijateljima Njegovog
Poslanika, dok su neprijatelji s njihovim neprijateljima. Oni se na Bozijem putu bore i ¢ine
dzihad protiv svakog nevjernika i musrika koji javno proglasi rat i borbu protiv Islama i
Muslimana, i koji priprema zavjeru protiv Islamskog ummeta.

Oni svoje ekonomske, drustvene i porodicne obaveze poput privrede, trgovine, iznajmljivanja,
braka, razvoda, miraza, vaspitanja, dojenja deteta, hidzaba, vjerske nosnje itd. — obavljaju
shodno Islamskim propisima. Oni te propise preuzimaju od bogobojaznih i fakiha (islamskih
pravnika) koji iste izvode iz Kur'ana i ispravno prenesenih rivajeta i hadisa (sahiha) od Ehlul-
bejta, kao i iz racionalnih zaklju¢aka (al-'akl) i idZma'-a, tj.prenosa u kojim su svi muslimanski

ucenjaci saglasni.

2. Siije smatraju da svaki od obaveznih dnevnih namaza (sabah, podne, ikindija, ak§am i jacija)
imaju svoje posebno i odredeno vreme, te da treba da se obavljaju u pet razli¢itih vremena. Oni

smatraju da je najbolje te nhamaze obaviti u njihovo odredeno vreme. Naravno, ovdje



napominjemo da oni podne i ikindiju namaze, te akSam i jaciju namaze obavljaju uporedo, jer ih
je i Boziji Poslanik s.a.v.a. obavljao uporedo bez ikakvog posebnog razloga, i u vremenu kada
nije bio ni bolestan niti je bio na putovanju. Ova Cinjenica je prenesena u Muslimovom Sahihu,

ali i drugim knjigama, a i danas je, zbog olaksavanja obaveza ummeta uobicajen Cin.

3. Siije poput ostalih muslimana uce ezan, ali nakon regenice ,Hajja alal-falah” (PoZurite ka
blaZzenstvu), oni izu¢avaju i re¢enicu ,Haja ala hajril-'amal” (Pozurite ka najboljem djelu).
Kasnije je Omer ibn Hattab izdvojio tu recCenicu iz ezana na osnovu svog licnog zakljucka o
tome da ukoliko narod bude saznao da je namaz najbolje djelo, ne¢e prisustvovati dzihadu
(borbi na BozZijem putu). (O ovome su pisali alama Kus$¢i As'ari u svom komentaru na knjigu
Tadzridul-i'tikad [Apstrakcija uvjerenja] i Kindi u svojoj knjizi al-Musannaf, kao i Muttaki Hindi u
knjizi Kanzul-'Ummal. Oni su takode pisali da je Omer ezanu dodao recenicu ,as-Salatu hajrun
minan-naum” (Namaz je bolji od spavanja) koja u doba Bozijeg Poslanika nije koristena).

Ovdje isticemo da su u Islamu, ibadet i djela koja uvode u ibadet, u direktnoj vezi sa Bozijim
narebama i dozvolama. Drugim rijeCima, svi propisi u Islamu moraju biti zasnovani na
eksplicitnom ili univerzalnom tekstu iz Kur'ana ili sunneta BozZijeg Poslanika. U suprotnom, taj
propis ¢e oznacavati novotariju (al-bid'a) koja se mora odstraniti i zakljuciti da ona pripada
osobi koja ju je izmislila (a ne samoj vjeri). Prema tome, bilo kakva redukcija ili poveéavanije u
propisima koji su u vezi sa ibadetima i ostalim vjerskim odredbama, na osnovu individualnih
zaklju¢aka i tumacenja jeste netac¢an i neosnovan ¢in.

Medutim, to Sto Siije u ezanu nakon svjedocenja o poslanstvu i robovanju Bozijeg Poslanika
Uzvisenom Gospodaru (EShedu enne Muhammadan 'abduhu ve resuluhu) dodaju i svjedocéenje
o tome da je Ali (ibn Ebi Talib) blizak Bogu (EShedu enne Muhammadan 'abduhu ve resuluhu)
preuzeto je iz rivajeta prenesenih od Bozijeg Poslanika i ¢lanova Ehlul-bejta koji tvrde da na
vratima dZenneta, reéenica ,Muhammadun resulullah” (Muhamed je BoZiji Poslanik), nikada
nije ispisana a da nakon nje ne stoji recenica ,Alijun velijjullah” (Ali je prijatelj Boziji). Ova
tvrdnja ukazuje na to da Siije Alija ibn Ebi Taliba ne smatraju niti Bozijim Poslanikom, niti
Bogom.

Prema tome, spominjanje ove recenice u ezanu, nakon dva svjedoc¢enja (o jednoc¢i BozZijoj i o
tome da je Muhammed Njegov Poslanik), dozvoljeno je ukoliko sa time Zeli posti¢i zadovoljstvo
Bozije. Medutim, tu recenicu ne treba spominjati s uvjerenjem da je ona dio ezana, i da je
obaveza izreéi je. To je juridicka presuda glavnine i vecine Siitskih dzaferitskih pravnika.
Shodno tome, taj dodatak u ezanu — koji se kao Sto rekosmo ne izgovara s uvjerenjem da je dio
ezana — ne spada u grupu neosnovanih stvari u vjeri, te samim tim ne podlijeze definiciji

novotarija.



4. Siije sedzdu &ine na zemlji, sitnim kamenc¢i¢ima, stijenama i ostalim dijelovima zemlje i
onoga $to nice iz nje poput slame, a ne na tepihu, platnu i jestivim i ukrasnim materijalima. Taj
Cin je preuzet iz mnogobrojnih rivajeta koji su preneseni u Siitskoj i sunitskoj literaturi, a na
osnovu kojih se tvrdi da je Boziji Poslanik sedzdu Cinio na zemlji, te da je muslimanima
naredivao da ga u tome slijede, te da Cine isto.

Kao primjer mozemo spomenuti da je jednog dana, Bilal Habasi klanjao na omotu svog turbana
kako ga vrelina zemlje ne bi mucila. U tom trenutku, Poslanik mu je ispod Cela izvukao omot i
rekao: ,O Bilale, spusti svoje ¢elo na zemlju!”

Takode, Poslanik je Sahibu i Rabahu rekao: ,0 Sahibe i Rabahe, spustite svoja ¢ela na zemlju!”
Takode, na osnovu onoga S$to je preneseno u Buharijevom Sahihu, ali i u ostaloj literaturi,
Poslanik a.s. je kazao: ,Zemlja je za mene odredena kao mjesto za sedzdu i mjesto koje Ce
procisc¢avati.”

Slijedeéi razlog za tu Cinjenicu jeste to sto spustanje Cela i Ciniti sedZzdu na zemlji predstavlja
najpovoljnije stanje za sedzdu pred Bogom. Taj Cin ukazuje na najveci nivo skrusenosti pred
Gospodarom, te covjeka podsjeca na njegovo ishodiste i korijene, tj. na zemlju. UzviSeni Bog

govori:

—t

o

855 33350 ghog @33ugd Lguss SSUALS Loio]

P

s3>

,Stvorili smo vas iz nje [zemlje] i u nju ¢emo vas vratiti i ponovo ¢emo vas iz nje iznijeti.”

Takode, kao razlog mozemo spomenuti i to da sedzdzda zaista predstavlja krajnost
skrusenosti. Medutim, ta skrusenost nece biti uspostavljena sa sedzdom na sedzadi, tepihu,
platnu ili skupocijenim ukrasnim materijalima. Jedini nacCin realizacije te skrusenosti jeste to da
najdrazi dio svog tela, tj. svoje ¢elo spustimo na najbezvrijedniju stvar, tj. na zemlju. Naravno,
zemlja treba da bude Cista, te upravo iz tog razloga, Siije sa sobom nose komadié¢ osusene
gline (kao ploc¢ica za sedzdu) u ¢iju ¢istoéu su sigurni. Radi blagoslova i beriéeta, ¢esto je taj
komadic¢ gline sacinjen od blazene zemlje iz Kerbele gde je imam Husein a.s. pao kao Sehid.
Slicno ovom cinu vidimo i kod ashaba Bozijeg Poslanika koji su sa sobom nosili sitne
kamencice iz Mekke kako bi u svojim putovanjima na njima Cinili sedzdu.

Medutim, dzaferitske Siije ne insistiraju na tom dijelu i ne upraznjavaju ga stalno. Naime, oni
bez ikakve sumnje i dvoumljenja Cine sedzdu na svakom cistom kamenu poput onoga Sto se
nalazi u dzamiji Bozijeg Poslanika s.a.v.a i Mesdzidul-haramu.

Oni u namazu ne stavljaju svoju desnu ruku na lijevu, jer su uvjerenja da Boziji Poslanik s.a.v.a.

nije tako Cinio i da vezanje ruku u namazu nije dokazano nijednim ajetom ni jasnim i pouzdanim



rivajetom. Upravo iz tog razloga primjecujemo da ni malikije ne upraznjavaju taj Cin.

5. Dzaferitske Siije prilikom abdesta svoje ruke peru od lakata do vrhova prstiju, a ne suprotno,
jer su propise abdesta preuzeli od Ehlul-bejta a.s., dok su oni isto ucinili od Bozijeg Poslanika
s.a.v.a. Posto ovi predvodnici bolje od svakog znaju kako je njihov predak (Poslanik) uzimao
abdest, mozemo ustanoviti da je Poslanik sigurno to obavljao upravo na taj nacin. Interpretatori
Kur'ana su termin ,ila“ (od) koji se spominje u kur'anskom ajetu koji govori o abdestu

|y (4

protumacdili u obliku termina ,ma'a“ (sa). U prilog ovome isti¢emo da je i Safi'i Sagir (maniji) u
svojoj knjizi Nihaja al-muhtadz isto ucinio.
Oni (Siije) takode u abdestu potiru (al-mash) svoju glavu i noge, i ne peru ih. Jedan od razloga

smo vec¢ spomenuli, a ovdje isticemo i drugi. Ibn Abas je rekao:
>0l>gmnog Vgumzo gl (lizunog (lilumé sgubgll<

,Abdest se sastoji od dva pranja (gaslatan) i dva potiranja (mashatan); odnosno od dvije

oprane i dvije potrane stvari.”

6. Dzaferitske Siije privremeni brak smatraju dozvoljenim, a za autenti¢nost te izjave osvréu se

na eksplicitini iskaz iz Kur'ana koji glasi:

i3] Gl s & i Ld

A Zenama vasim s kojima ste imali bracne odnose podajte viencane darove kao Sto je

propisano.”

Slijededi razlog jesu upravo potvrdna djela muslimana koji su Zivjeli u doba Bozijeg Poslanika
s.a.v.a., kao i djela njegovih ashaba (poslije njega) sve do perioda hilafeta Omera ibn Hattaba.
Ovdje istiemo da se privremeni brak odnosi na vjerski (Serijatski) brak koji je u slijede¢im

elementima slican stalnom braku:

a) Zena ne smije biti udata, a molitva koja oznacava pocéetak braka i implementira propise
relevantne njemu (u oba slu¢aja) mora biti propraéena s eksplicitnim zahtjevom (al-idzab) zene

i eksplicitinim prihvatanjem (al-kabul) muskaraca .

b) Zeni se moraju odrediti i predati vjencani darovi koji se u stalnom braku nazivaju mehrom.

Kao sto malocCas rekosmo, to se evidentno zakljucuje iz Kur'anskog teksta.



c) Nakon eventualnog razvoda, Zena je u obavezi da u periodu koji je po Serijatu jasno odreden

(al-'idda) ne stupi u ponovni brak.

d) Nakon eventualnog razvoda, dijete pripada muskarcu.

e) Zena ne moze (u istom vremenu) imati vise od jednog supruga.
f) Dijete i otac, kao i dijete i majka obostrano naslijeduju miraz.

Medutim, razlika izmedu privremenog i stalnog braka jeste u tome $to je u prvom nuzno da se
odredi period braka, te sto muskarac u tom slucaju nije u obavezi da izdrzava Zzenu. U tom
obliku braka, treba istaci da, Zena i muskarci ne nasleduju miraz. Takode, okonc¢anje tog braka
se ne izvrSava razvodom, vec¢ se to uspostavlja protokom odredenog bracnog perioda, ili
odustajanjem od ostatka tog vremena prilikom bracne molitve.

Osnovna filozofija ove vrste braka u Islamu jeste u tome da se pruzi validan i autenti¢an
odgovor prirodnim potrebama muskaraca i Zena koji nisu u moguénosti da pripreme sve uslove
za stalni brak, ili koji su zbog smrti svog supruznika u posebnoj situaciji, a koji ujedno Zele da
Zive Casno i dostojanstveno. Prema tome, privremeni brak je najprije institucionalizovan kako bi
rijeSio jedan od znacajnih drustvenih problema, kako islamska zajednica, blagovremeno ne bi
propala u jamu unistenja i nonSalantnosti. Naravno, privremeni brak se nekada koristi i u cilju
Serijatski dozvoljenog utemeljenja obostranog upoznavanja pred stalnim brakom.

Na taj nacin, sprijeCava se uspostavljanje Serijatski nedozvoljenih odnosa, preljuba i ugusivanje
tijelesnih potreba, kao i upustanje u ostale nedozvoljene (haram) naéine poput masturbacije
kod osoba koje ne mogu da imaju samo jednu zenu, ili koje nisu u finansijskom stanju da
odrzavaju jednu ili viSe Zena (u skladu sa Serijatom), a koje ujedno ne Zele da ¢ine nedozvoljeni
(haram) ¢in.

U svakom slucaju, ova vrsta braka proizlazi iz Kur'ana, sunneta i dijela ashaba Bozijeg
Poslanika s.a.v.a. u duzem periodu. Prema tome, ukoliko ova vrsta braka bude spadala u grupu
preljube, to bi znacilo da su Kur'an, Poslanik s.a.v.a i njegovi ashabi preljubu smatrali
dozvoljenom, te da je osoba koja je stupila u privremeni brak neko vrijeme cCinila preljubu.
UtjeCemo se Bogu od ove tvrdnje! Takode, treba istaci da tvrdnja o pobijanju i presuda o
prekidanju perioda (an-nash) vazenja ove vrste braka niposto nisu zasnovane na Kur'anu i na
sunnetu. Stavise, ne postoji eksplicitan i snazan dokaz u korist takvoj tvrdnji. Ipak,
napominjemo da Siije imamije, oslanjajuéi se na Kur'an i hadise, iako smatraju da privremeni
brak spada u grupu Serijatski dozvoljenih (halal) brakova, ipak isticu da je stalni brak i osnivanje

porodice uzviSeniji i bolji €in, jer je porodica osnova zdrave i snazne zajednice.



Dakle, Siije u praksi ne pokazuju veliku naklonjenost privremenom braku — koji se u Islamu
naziva al-mut'a — iako ga na osnovu imperativa Islamske vjeroispovijesti i sunneta Bozijeg
Poslanika s.a.v.a. smatraju dozvoljenim.

Ovdje valja napometi i to da Siije imamije, osvréuci se na Kur'an, hadise, predaje i preporuke
besprijekornih predvodnika iz porodice Ehlul-bejta a.s. uvazavaju veliki respekt i poStovanje
Zzenama. Oni Zeni pridaju veliki znacaj. U domenu vezanom za polozaj, ulogu i prava Zene,
posebno kada je rije¢ o moralnom ponasanju s njom, kao i u pravnim pitanjima o vlasnistvu,
braku, razvodu, starateljstvu, dojenju, bogostovlju i trgovinama — u islamskoj jurisprudenciji i

prenosima besprijekornih predvodnika Ehlul-bejta a.s. postoje uzviSene i zapanjujuce stavke.

7. Dzaferitske Siije smatraju da su slijedeci postupci nedozvoljeni (haram): preljuba (az-zina),
istopolni odnosi (al-lavat), kamata (ar-riba), ubijanje neduznog ¢ovjeka (al-katl), konzumiranje
alkohola (al-hamr), kocka (al-kumar), nevijera, varanje, prevara, nedozvoljeno uskladistavanje
(al-ihtikar), zakidanje na vagi, bijes, krada, neprijateljstvo, nedozvoljena muzika (al-gina), ples,
neosnovana tvrdnja, klevetanje, spletkarenje, lumpovanje (al-lahv va al-la'ib), mucenje vjernika,
ogovarenje, psovanje, laganje, netacna tvrdnja i ostali maniji ili veéi grijesi. Prema tome, oni se
uvijek trude da koliko mogu budu odstranjeni od takvih €ina, te da u skladu sa svojim
mogucnostima, koristeéi razliCite pribore i metode poput pisanja i publikacije moralnih i
vaspitnih knjiga i skripti, formiranjem raznih skupova, predavanja i govora na dzum'a namazima

itd., sprijeCe rasprostiranje takvih grijeha u zajednici.

8. Siije moralne vrline i norme smatraju vaznim, te zbog toga u sebi gaje ljubav prema
savjetima i poucnim iskazima. Oni voljno slusaju takve iskaze, te iz velikog entuzijazma, u
ku¢ama, dzamijama i trgovima, u raznim prilikama odrzavaju sjednice. Upravo iz tog razloga,
oni se pretiCu u izuCavanju korisnih i znacajnih molitva prenesenih od Bozijeg Poslanika s.a.v.a.
i precistih predvodnika a.s. U tom nizu, valja napomenuti molitve poput Kumeila, Ebu Hamze
Sumalija, Samata, Dauseni kebira, Makarim al-ahlak-a i Iftitaha (koja se izuCava u toku
mjeseca ramazana). Ove molitve koje su prepune uzviSene i dragocjene sadrzine, oni izucavaju
uz veliku skrusenost, tugu, duhovnost, plac i jecaj. Taj Cin uzrokuje procis¢avanje njihovih dusa
i njihovo zblizavanje UzviSenom Gospodaru. (Ove molitve mozemo pronaci u enciklopedijskom
djelu koje je u poslednje vrijeme objavljeno pod nazivom al-Mausu'a al-ad'ija al-dami'a
[Obuhvatna zbirka molitva]. Takode, moZemo ih procitati i u uobicajenoj tradicionalnoj literaturi

koja je i te kako poznata kod islamskih korifeja i slavnih licnosti.)

9. Siije pridavaju posebnu paznju i vaznost mezaru Bozijeg Poslanika s.a.v.a. i njegovog



precistog Ehlul-bejta a.s. U tom nizu, mozemo spomenuti mezar imama Hasana Mudztabe
a.s., imama Zejnul-'abidina (Sedzada) a.s., imama Muhameda Bakira a.s. i imama Dzafera
Sadika a.s. u Baki'u (u Medini), mezar imama Alija a.s. u Nedzefu, mezar imama Huseina ibn
Alija a.s., njegovog brata, kao i njegove djece i prijatelja, i djece njegovog brata koji su na danu
cuvenom kao Asura, na Kerbeli pali kao Sehidi, mezar imama Hadija a.s. i imama Hasana
Askerija a.s. u Samari, mezar imama DZevada a.s. i imama Kazima a.s. u Kazimejnu, mezar
imama Reze (Ride) a.s. u Mashadu (u Iranu) kao i mezari njegove kéerke i sina u Komu i Sirazu,
mezar prvakinje na Kerbeli, Zejnebe u Damasku, te i mezar Nafise, jedne od ¢lanova porodice
Bozijeg Poslanika s.a.v.a. u Kajru. Ovaj ¢in se uvazavao radi odavanja pocasti Bozijem
Poslaniku s.a.v.a., jer na poStovanje osobe moze da se ukaze kroz postovanje prema njegovoj
djeci. Primjer ovakvog postupanja mozemo primjetiti i u samom Kur'anu gdje se hvale ¢lanovi
porodica Imranovih, Jasinovih, Ibrahimovih i Ja'kubovih, te se njihov polozaj veli¢a, dok neki od

njih nisu ni bili Boziji poslanici. Kur'an o tome govori:

[Lass oo pass &33)

»Sve porod jedan od drugog — a Allah sve Cuje i sve zna.”

Drugi razlog za ispravnost ovog cCina jeste to Sto Kur'an nije prigovarao osobama koje su

govorile:
[FERRPREIERAES)
»A onda oni do cijih se rijeCi najvise drzalo rekose: Napravicemo na ulazu u nju bogomolju.“

Kur'an ovaj njihov posao ne smatra Sirkom, zato Sto vjernik Cini sedzdu i rukuu' iskljucivo za
Boga i samo Njega oboZava, a zato Sto je mezar BozZijih prijatelja posvecen zbog toga sto su
oni u njemu sahranjeni, vjernik svoj ibadet Cini upravo pored njihovog mezara. Isti sluc¢aj vidimo

u cuvenom makamu poslanika Ibrahima a.s. koji je postao svet i blazen. UzviSeni Bog govori:

Jbas @ 53] plas oy Tgdsdls]

»Neka vam mjesto na kome je stajao Ibrahim bude prostor iza kog cete molitvu obavijati.”

Dakle, nije ispravno smatrati da se klanja Ibrahimovom makamu onaj ko klanja iza njega, kao

Sto nije ispravno smatrati ni to da se klanja planinama Safi i Mervi onaj ko Boga Stuje na



razdaljini izmedu njih. UzviSeni Bog je za ibadet svojih robova odredio sveta i blagoslovena
mjesta koja su u posebnoj vezi sa Njegovim postojanjem. Bez sumnje, dani poput Jaum al-
‘arafa i podneblja poput Mine i Arafata odiSu posebnim sakralnim duhom, a glavni uzrok

njihove svetosti jeste njihova posebna veza sa UzviSenim Bogom.

10. Upravo iz tog razloga, dzaferitske Siije poput drugih obavijeStenih muslimana koji vrlo
dobro poznaju ulogu Bozijeg Poslanika s.a.v.a. i hjegove preciste porodice a.s., iz velikog
postovanja prema njima, kao i zbog ucenja pouka od njih i obnavljanje svojih duhovnih zavjeta
s njima — obracéaju posebnu paznju posjecCivanju mezara Ehlul-bejta a.s. Oni na taj nacin
insistiraju na vrline i norme zbog kojih su se te preciste duse na bozijem putu borili i najzad pali
kao Sehidi.

Posijetioci tih ¢istih mezara se u svojim zijaretima prisje¢aju vrline i prednosti njihovih vlasnika
(Cestitih osoba koje su u njima sahranjene) poput borbe na Bozijem putu (dzihad), otpornosti u
namazu, davanja zekjata i snosljivosti muka i tortura. Stavise, svojom ljubazno$éu i sauéeséu
koje pokazuju prema potlacenim potomcima Bozijeg Poslanika s.a.v.a., oni aktivno sudjeluju u
njihovim tugama i Zalosti.

Zar nije Boziji Poslanik s.a.v.a. nakon Hamzinog Sehadeta (uz veliku tugu) rekao: ,Ali Hamza
nema nekoga ko ¢e za njim plakati“?! Zar nije on zaplakao povodom smrti svog voljenog sina
Ibrahima?! Zar nije on Cesto obilazio mezare koji su se nalazili u Baki'u?! Zar nije on govorio:
,Posecujte mezarja, jer vas ona podsjecaju na ahiret!“?!

Da! PosjecCivanje mezarja besprijekornih imama Ehlul-bejta a.s. i prisjecanje na njihove Zivote i
razloge njihovih borbi na Bozijem putu, zaista nove generacije upoznaje sa samopozrtvovanosti
ovih velikana na putu velicanja islamske vjeroispovjesti i svih muslimana. Taj ¢in takode u
njima gaji duh hrabrosti, odvaznosti, predanosti i Sehadeta na BozZijem putu.

Posjeta mezarima (zijaret) jeste humani, kulturoloski i racionalni ¢in. Narodi, uglavnom, veli¢aju
svoje korifeje i utemeljivace svoje civilizacije. Raznim povodima i na razne nacine, oni
pokuSavaju da sjecanje na njih odrze vitalnim i zZivim. Takva tradicija prouzrokuje ponos,
pozitivhu hvalisavost i kolektivho postivanje vrijednosti preostalih od njih. Ona takode podstice
i paznju drugih naroda prema njima i njihovim vrijednostima, a to je upravo ono na $ta Casni
Kur'an, prilikom hvalisanja izvornih strateskih usmjerenja Bozijih poslanika, Njegovih prijatelja i
ostalih dobrih ljudi, kroz propovijedanje glavnih dogadaja u njihovim Zivotima, obra¢a posebnu

paznju.



