
Sklonost vjeri nalazi se u samoj biti ljudskoj

<"xml encoding="UTF-8?>

Sklonost vjeri nalazi se u samoj biti ljudskoj

    
Sklonost vjeri nalazi se u samom zatu – biti ljudskoj. Budući da je
Bog Apsolutna Ljepota i Dobrota, to je i čovjek sklon lijepom i
dobrom. Sada se može postaviti pitanje: “Ako je sklonost vjeri u
zatu čovjeka i ako stoga čovjek teži ljepoti u čemu je, onda, smisao
objave i šerijata?” Odgovor bi glasio: Cilj šerijata i kur’anske objave
jeste skretanje pažnje čovjeku na njega samog i njegovo motiviranje da potpali iskru koja je već
usađena u njegovu bit. Šerijat je tu da ukloni prepreke u aktiviranju te čovjekove prirode.
 Naprimjer, ako znamo da ispod zemlje postoji izvor, koristit ćemo se mašinama i bušilicama
da izvučemo vodu jer voda sama ne bi izbila. Slično tome, šerijat je kao kompresor koji vrti,
buši i crpi iskru zapretane vjere u nama.
Allame Tabatabai kaže: “Šerijat je ogledalo u kome se ogledamo da bismo se upoznali sa
sobom." To ogledalo kaže: 

"O čovječe, to si ti!”

نُ الْقَيمُ وَلَكِن أكَْثرََ الناسِ هِ ذَلكَِ الدلَ لخَِلْقِ اللِهَا لاَ تبَْدَْاسَ عَلتيِ فَطَرَ النهِ النِ حَنيِفًا فِطْرةََ الل فَأقَِمْ وَجْهَكَ للِد
لاَ يَعْلَمُونَ

Ti upravi lice svoje vjeri, kao pravi vjernik, djelu Allahovu, prema kojem je On ljude načinio
(pravoj vjeri koja je formula tvog stvaranja –tvoja vjera, upravo to si ti). 
Ovo je tajna usklađenosti islamskih propisa sa ljudskom prirodom. Izlišno je govoriti o tome
kako islamski propisi odgovaraju prirodi čovjeka kad su oboje izraz iste zbilje. Fitreti insan jest
jednako dini-hanif (ljudska priroda jednako je prava vjera). Čovjekova sklonost vjeri nije nešto
nametnuto (obaveza, teret); ona je čovjekova čast i znak njegove vrline.
Kad bi ljudski um bio zdrav, neukaljan, i kad ne bi dozvolio da se u njemu talože prljavštine,
priznao bi nužnost slanja objave i poslanika, kako je to kazao Ibn-Sina: 



“Ljudski um, ma koliko bio sposoban, nije u stanju otkloniti sve prepreke na čovjekovom putu,
pa otuda potreba za objavom. Samo ta dva dijela jedne cjeline mogu, nadopunjavajući se,
odvesti čovjeka cilju.”
Čovjek je u stanju spoznati činjenice, ali na putu približavanja njima ne može sam otkloniti sve
prepreke i prepoznati sve putokaze, te zaključuje da bez vodiča ne može daleko stići, a taj vodič
njegov jeste Poslanik, s.a.v.a. Dakle, um nam kazuje o neophodnosti Poslanikovog prisustva u
društvu.

وَالذِنَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنهُمْ سُبُلَنَا وَإنِ اللهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِنَ

One koji džihad čine u Nama (radi Nas, odnosno čiji sam Ja cilj) Mi ćemo sigurno uputiti
Našim putevima (taj put nije negdje van, nego je u samom čovjeku i nije put nebeski), a zaista
je Allah uz dobročinitelje. 
Ovo saputništvo Allaha sa stvorenjima je dvovrsno: On je sa svima ali posebno sa onima koji
su muhsini (dobročinitelji). Božijeg Poslanika s.a.v.a. su pitali:

 “Ko su muhsini? Šta je ihsan? Šta znači to da je On na poseban način uz muhsine?” 

On je odgovorio:

 “Ihsan je da se Allahu klanjaš kao da ga vidiš, jer ako ti ne vidiš Njega, budi siguran da On vidi
tebe!” 

Prema tome, podrazumijeva se obostrana prisutnost jer u suprotnom, ako bi jedna strana
nedostajala, ibadet bi bio manjkav.

Imam Sadik, a. s., kaže: 

“Užitak sagovorništva sa Uzvišenim Bogom briše sve teškoće i zahmete.”

U Iranu je uveden običaj da djeca proslavljaju ulazak u teklif (vjersko punoljetstvo), a prvi je
tako uradio Seid Ibn-Taus. Kad su ga pitali zašto tako postupa, rekao je: “Od toga dana postao
sam sagovornik jer do tada sam bio dijete i tu sam čast htio podijeliti s drugima.”
Zato, kad čitamo dove i hadise Poslanika, s.a.v.a., i Imama a. s. koji govore o njihovim
ibadetima, pa u njima vidimo dubinu i ljepotu, to je otuda što su oni svakim korakom i pokretom
u ibadetu postajali sve ljepši i uzvišeniji, i svaki korak im je priskrbio novu istinu, a sve zato što
su sebe u ibadetu vidjeli lijepim, a čovjek je zadovoljan kad je lijep.


