Nehdzul-belaga, knjiga ispred svog vremena

<"xml encoding="UTF-8?7>

Nehdzul-belaga, knjiga ispred svog vremena

*lyedna od istaknutih osobina Nehdzul-belage jeste da mnoge od njenih tema prednja?e u
razumijevanju svog vremena. U nasem vremenu, kada protjeCe trinaest i po stoljeca otkada su
izreCeni govori i napisana pisma, joS uvijek, kao i u svakom vremenu, u¢enjaci, govornici i
komentatori obradaju se Nehdzul-belagi i zadubljuju se u nju. Medutim, u svakom tom
vremenu samo dijelovi njenih uCenja uzimani su u obzir, kao Sto se, recimo, u jednom vremenu
obradivala stilistika i ljepota govora Nehdzul-belage, Sto su govornici obilato koristili u svojim
govorima. U nekim vremenima ko je god htio govoriti o njoj, ukazivao bi na njene irfanske i
isposniCke govore.

U tim vremenima nije bilo prostora da se govori o drugim aspektima Nehdzul-belage, kao Sto ni
razmisljanja naucnika nisu isla u skladu s tim, sve dok se u posljednje vrijeme nisu pojavile
drustvene promjene i jedna skupina sociologa-mislilaca s novim razmisljanjima. Oni su,
obracajuci se Nehdzul-belagi, otkrivali nove Cinjenice, kao $to je pismo Imama Alija Maliku
Astaru, kojeg su kroz stolje¢a naucnici iSCitavali i samo prolazili pored njega. Medutim, u novije
vrijeme oni su ovo pismo sa svojim novim pogledima podvrgli detaljnijem razmatranju i izvukli
nove suptilnije zakljucke.

Drugim rijeCima, poimanje i razumijevanje nauchika u svakom vremenu imalo je svoj odrezeni
kapacitet kojim nisu mogli razumjeti sva pitanja Nehdzul-belage. Protjecanjem vremena,
mozda razumijevanja naucnika takoder raste, a time i njihovo okoris¢avanje samim govorima

Zapovjednika vjernih — Imama Alija a.s.

Halil Dzubran o Imamu Aliju

Halil Dzubran, arapski kr§éanin, istaknuti je pisac i pjesnik. Njegova brojna djela na dvama
jezicima, arapskom i engleskom, u svojoj su vrsti bila predmetom mnogih priznanja i pohvala.
Dzu-bran o Imamu Aliju kaze sljedece:

“Ja ne dokucujem tajnu svijeta - zasto su neke licnosti toliko ispred svog vremena. Po mom

uvjerenju Ali ibn Ebi Talib nije bio onog vremena. Ali se rodio ispred svog vremena. Po mom



uvjerenju Ali ibn Ebi Talib prva je osoba od Arapa, koja je uvijek bila u harmoniji s Univerzalnom
dusom svijeta. On bijase Covjek koji je no¢i bdio s Univerzalnom dusom svijeta.”

Ukratko, kao Sto je preneseno u predajama, sura lhlas ima tajni koje ¢e otkriti mudraci
posljednjeg vremena ili je, ustvari, ona i objavljena radi njih. Nehdzul-belaga, takoder, posjeduje
mnoge tajne koje su se nama neke tek u posljednjim desetlje¢ima otkrile, dok ¢ée se neke druge
tek u buducénosti razrijesiti. Ova osobina Nehdzul-belage bila je uzrokom da je kroz sva
vremena, kako za muslimana tako i za ne-muslimana, bila svjeza i imala je nesto novo

ponuditi. Ovo je vrijednost koja je uzdize iznad svih ljudskih napisanih djela.

Upotrebljivost NehdZul-belage

Jedna od istaknutih vrijednosti Nehdzul-belage jeste njena uskladenost s ljudskim potrebama,
problemima i njenim rjeSenjima u svim ljudskim drustvima kroz sva vremena. Imam Ali a.s.,
kao Sto je receno, poznaje covjeka i njegovo stvaranje i pored svih njegovih kompleksnosti. U
skladu s tim, Imam Ali poznaje:

1) sve materijalne i duhovne potrebe ¢ovjeka za dosti-zanja njegove potpune srece i
savrsenstva;

2) sve nedostatke u razvoju i usavr$avanju covjeka;

3) sve nacine lije¢enja njegovih bolesti, kao i puteve uklanjanja nedostataka.

Prema tome, govori Imama Alija u stalnom su kontaktu sa zdravim fitretima i u skladu s njima
te su s preporukama i ukazivanjem puteva lijeCenja i oCiS¢éenja dusSe. S obzirom na to da je
fitret ljudi od prvog Covjeka do ¢ovjeka danasnjice jednak, tako je i ova knjiga jos uvijek lije¢nik
dusa.

Imam Ali a.s. u 192. govoru na sljedeci nacin govori o sredstvima dostizanja savrSenstva i
nedostacima c¢ovjecnosti:

“On (bogobojazni) blagost prozima znanjem, a rije¢ djelom. Ti vidi§ da su nadanja njegova
blizu, posrtaji rijetki, srce skruseno, dusa zadovoljna, obrok jednostavan, vjera sigurna, strast
umrtvljena i srdzba savladana. Od njega se ocekuje samo dobro i od njega se ne treba bojati
zla. Cak, ako bi se zatekao medu onima koji su zaboravni, ubrajao bi se u one koji se sjeéaju.
Ako je medu onima koji se sjecaju, ne ubraja se u one koji su zaboravni. Oprasta onome koji je
bio nepravedan prema njemu. Daje onome ko njemu uskracuje. Obilazi onoga koji njega ne
obilazi. Govor ruzan daleko je od njega, a njegova je rijec blaga, zlo njegovo ne postoiji, vrlina je
njegova prisutna, dobro njegovo dolazi, zlo njegovo odlazi. Dostojanstven je tokom nevolja,
strpljiv u neda¢ama, zahvalan u udobnosti. Ne ¢ini nepravdu nad onima koje ne voli i ne Cini

grijeh radi onoga kojeg voli. Prihvaca istinu prije nego sto mu je donesen dokaz. Ne



upropascuje ono $to mu je dato na Cuvanje i ne zaboravlja ono ¢ime se opominje. Druge ne
naziva imenima pogrdnim. Ne nanosi Stetu susjedu. Ne raduje se nesreci tudoj. Ne sudjeluje u
krivom i ne napusta pravo.”

Takoder, u jednom svom drugom govoru na sljedec¢i nacin poucava nas nedostacima
usavrSavanja i razvoja:

“U Covjeku ima komad mesa koji je prionuo uz njega zilom i najzacudniji je dio u njemu. To je
srce. Ono ima spremnicu mudrosti i ono $to je tome oprecno. Tako, ako ono vidi zraku nade,
zudnja ga ponizava, a kada Zzudnja uzavrije, pohlepa ga razara. Ako ga razocaranje nadvlada,
tuga golema njega ubija. Ako se srdzba u njemu dize, ljutnja se silna razvije. Ako je ushic¢eno
zadovoljstvom, zaboravlja biti oprezno. Ako ga strah obuzme, strijepnja ga potpuno zaokupi.
Ako se posvuda mir rasprostre, nemarno postaje. Ako zadobije obilje imetka, imuénost ga
tlaciteljem ucini. Ako ga nevolja zadesi, nestrpljenje ga obuzme. Ako ga nagrize oskudica,
klonulost ga snade. Ako ga glad napada, slabost €ini da malaksa. Ako pretjera u sitosti, tezina
ga trbuha muci. Tako, pomanjkanje svako Stetno mu je i pretjerivanje razara ga.”

S druge strane vidimo da su rijeCi Imama Alija potekle iz srca druStva i u vremenu njegove
vladavine. Shodno tome, on se u potpunosti posvetio svim aspektima njegove bolesti i
nedostacima. Znaci, dok je covjeka i drustva, ono ¢e biti Zivo jedino uporedo s Nehdzul-
belagom, koja nudi temeljna rjeSenja njegovim problemima.

Sada ¢emo ukazati na dio drustvenih tema kojim se ona bavi:

1) upravljanje islamskim drustvom;

2) izbor odgovornih i naéin odabira sluZzbenika islamskog drustva;

3) izbor sudaca i odredivanje njihovih uvjeta;

4) postavljanje i svrgavanje namjesnika oblasnih podrucja i zapovjednika;

5) odredivanje ovlasti i obaveza skupljaca poreza;

6) upoznavanje neprijatelja i izdavanje naredbi za dzihad;

7) razaznavanje dvoli¢njaka, njihovih pokreta i predo¢avanje ispravnog metoda borbe protivnijih;
8) razumijevanje uvjeta rata i mira;

9) ispravni metodi snaga branilaca vjere;

10) opaske o rjesavanju ekonomskih problema ogromne zemlje onog vremena i kontrole
bazara;

11) uloga dousnika unutar zemlje;

12) nuznost budnosti i nadziranja nad politickim, vojnim i propagandnim aktivnostima
neprijatelja;

13) Sta je istinska vlast Cistoga Islama itd.



Ukratko, Nehdzul-belaga je knjiga koja je i pored spekulativhog i teorijskog aspekta covjeka i
drustva ujedno uskladena i s nji-hovim prakti¢nim aspektom. Ona se, ujedno, bavi pitanjima

izgradnje Covjeka kao i pitanjima rjeSavanja drustvenih problema.

Vrijednost i vjerodostojnost izvora Nehdzul-belage

Jedna od drugih karakteristika Nehdzul-belage, koja joj daje posebnu vrijednost, jest bogatstvo
izvora porijekla njenog sadrzaja. Rijetko se moZe naci knjiga (i to u izvornim djelima svih
islamskih pravaca), ili predaja koja poput NehdZul-belage raspolaze osebu-jnoséu raznolikih
izvora. Ovdje ¢emo ukazati na neke aspekte odlike njenih tematskih izvora i to:

a) Sa stanoviSta mnostva izvora

Nehdzul-belaga posjeduje toliko mnostvo dokaza i osvjedo-Cenja da je ona govor Imama Alija i
da tu Cinjenicu priznaju ne samo iskreni istrazivaci, nego i zlobnici. Njeni izvori mogu se
podijeliti na tri grupe:

1) Izvori prije sejjida Razija

Zbog toga sto su govori Nehdzul-belage zapisani u mnostvu razlicitih knjiga koje su bile
rasirene prije sejjida Razija te Citalac stjeCe sigurnost u njihovu izvornost i neizmisljenost.
Abduz-Ze-hra Husejni, u svojoj knjizi koja se bavi upravo izvorima Nehdzul-belage, navodi
dvadeset i dvije knjige u kojima su bili sakupljeni dijelovi Nehdzul-belage prije sejjida Razija.
Ibn Ebil-Hadid u svom komentaru navodi sljedece:

“Osoba je pitala Ibn Hessaba: ‘Da li je po tvom misljenju trec¢i govor u Nehdzul-belagi izrecen
od strane Imama Alija, ili ga je sejjid Razi izmislio?’ Ibn Hessab rece: ‘Kunem se Bogom, ja sam
vidio ovaj govor u knjigama koje su napisane tri stotine godina prije rodenja sejjida Razija.”
Takoder i knjiga O Nehdzul-belagi na 87. strani navodi nekolicinu starih izvora.

2) lzvori iz vremena sejjida Razija

Istovremeno sa sejjidom Razijem mnogi historicari i pisci od-vojeno su pristupili sakupljanju
govora Imama Alija a.s. u razli¢-itim oblicima kao sto je Cinio:

- Sejh Mufid (umro 413. god. po H.) u knjigama El-IrSad i El-lhtisas;

- Sejh Saduk (umro 380. god. po H.) u knjigama lkmalud-din, El-Imali, Sevabul-a’'mal, Kitabut-
tevhid i jos nekim drugim knjigama;

- Sejh Tusi (umro 460. god. po H.) u knjigama El-Imali, Et-Tibjan, EI-Gajb, EI-Fehrest i
Misbahul-mutehadzed;

- DZuvhari u knjizi Sehabh;

- Ibn Su'be u djelu Tuhaful-'ukul.

3) lzvori poslije sejjida Razija



Poslije sejjida Razija historicari i pisci takoder su u svojim knji-gama zapisivali govore i pisma
Imama Alija, ili su ih navodili kao argumente u svojim raspravama. Zanimljivo je, medutim, da
mnogi od njih, prilikom navodenja tih govora, u svom lancu prenosilaca ne spominju sejjida
Razija. Znaci da su oni predaje Imama Alija prenosili iz drugih izvora, od onih koje je koristio
sam sejjid Razi, samo drugim lancem prenosilaca. U knjigama koje su se bavile pitanjem izvora
ukazano je na ovu €injenicu.

b) Mnostvo i neprekinutosti prenosilaca predaja Imama Alija

Drugi aspekt vrijednosti izvora Nehdzul-belage jeste taj sto su sve njene predaje prenesene od
uha do uha desetina ashaba Imama Alija i stotina islamskih u¢enjaka od kojih ni u jednoj
generaciji ne postoji licnost koja je nepoznata ucenjacima il-mur-ridzala (nauke o
prenosiocima) i histori¢arima. StaviSe, svi su oni poznati, $to samo po sebi umanjuje
mogucnost svakog oblika iskrivljenja i uve¢ava vri-jednost djela.

c) Postojanje hafiza Nehdzul-belage

U proslim vremenima kada nisu postajala moderna sredstva komunikacije ljudi su se mnogo
viSe oslanjali na snagu svog pamcenja i shodno tome pamtili bi Kur'an, NehdZul-belagu i druge
predaje da bi tako to znanje prenijeli na sljedece generacije. Postojanje zamijetljivog broja ljudi i
govornika koji su pamtili rije¢i Imama Alija uveéava vjerodostojnost i vrijednost ove
prosvijetljenje knjige.

Mes'udi, autor knjige Murudzuz-zeheb, pise:

“Ljudi su pamtili oko cCetiri stotine govora Imama Alija a.s. i njih citirali u prilikama okupljanja
muslimana.”

Ovu &injenicu potvrdili su i Ibn EI-DZevzi, Ibn HadZer Aska-lani, Ibn Su'be i drugi.

Ovom prilikom navest ¢emo rijeCi poznatog sunnijskog ucenjaka Ibn Ebil-Hadida iz njegove
knjige Serh Nehdzul-belage kao potvrdu i upotpunjenje nase rasprave. On kaze:

“Mnogi ljudi koji sljede svoj nefs kazu: Vecinu Nehdzul-belage predstavljaju govori koji su
naknadno pronadeni, a izmislili su ih Siijski knjiZzevnici (sejjid Razi), a poneke su i drugi izmislili i
pripisali Imamu Aliju. Oni su osobe Cije su oci oslijepile od fanaticnosti i ono sto su rekli jeste
rezultat njihova slabog poznavanja stilistike govora. Ja ¢u ukratko ukazati na njihovo pogresno
misljenje. Ako kazu da je cijela knjiga izmisljenja, bez sumnje da je to netacno, jer je doka-zano
da su neki govori Zapovjednika vjernih mutevatir, Sto su potvrdili svi muhaddisi ili vecina nijih,
kao i mnogi historicari od kojih niko nije bio Siija, da bi se mozda moglo prigovoriti njihovoj
pristrasnosti. Ako bi se reklo da je samo dio Nehdzul-belage istinit a ne sve, to je samo dokaz
u nas prilog, jer onaj koji je upoznat s tehnikom i stilistikom govora i koji ujedno posjeduje

zdrav osjecaj za knjizevni govor sigurno razlikuje visoko stilistiCan govor i onaj drugi. A i ti,



postovani CitaoCe, ako se sretnes$ s nekim djelom kojeg je napisalo nekoliko pisaca, sigurno je
da ¢es uociti razliku izmedu njih. | mi bismo sa svojim poznavanjem stilistike pjesniStva ako
bismo, npr., iSCitavali Divan poznatog pjesnika Ebu Temama, sigurno uocili razliku u jednoj ili
nekoliko kasida ako bi postojala razlika izmedu njih. Citaoge, kada s pazn-jom razmo-tri$
Nehdzul-belagu, vidjet ¢es da je ona cijela potekla s jednog izvora i kao kompaktno tijelo gradi
jedan stil ¢iji su dijelovi potpuno identi¢ni drugom, slicno Kur'anu, Ciji je pocetak poput sredine,
a sredina mu je poput kraja, Ciji su ajeti i sure svi u jednom stilu. Ako bi neki od govora
Nehdzul-belage bili izmisljeni, a drugi istiniti, ona nikada ne bi bila onakvom kakva jeste —
kompaktna cjelina. Ovom ¢vrstom argumentacijom, za tebe, CitaoCe, ustanovljena je jasna

greska onih koji kazu da je ova knjiga izmisljena ili je izmisljen jedan njen dio.”

Nuznost postojanja uvodnih nauka zarad razumijevanja

Nehdzul-belage

U danasnjem svijetu da bi se uslo u podrucje neke nauke, nuzno je da se poznaje niz
informacija i uvodnih nauka. Realno gledano, nijedna mudrost ne moze se dosedi niti dati svoj
plod bez ovih uvodnih informacija, nauka i specijalnosti. | pored toga Sto je na najviSem stupnju
retorike i elokvencije, Nehdzul-belaga u sebi obuhvata visoka znacenja koja se pro-tezu kroz
sve aspekte zivota pojedinca i drustva, a ne mogu se razumjeti bez niza uvodnih nauka i
informacija.

Nauke i specijalnosti koje su nuzne radi razumijevanja ovog velikog djela jesu sljedece:

1) Knjizevnost arapskog jezika

To je knjizevnost koja u sebi sadrzi sljedeée grane: semantiku, morfologiju, stilistiku i retoriku.
U principu, prevodenje jedne akaidske knjige na drugi jezik veoma je tezak posao, posebno u
slucaju Nehdzul-belage, koja u arapskom jeziku predstavlja vrhunsko djelo stilistike i retorike.
Svi velikani knjizevnosti i pjesnici arapskog jezika izrazavali su veoma veliko poStovanje prema
ovom djelu. Prema tome, da bismo ra-zumijeli njeno ezoterijsko znacenje, nema izlaza osim da
se upo-zanju slj. logicko-jezicke discipline .

2) Logika

slucaju da nismo upoznati s razli¢itim oblicima argumentacije kao Sto su indukcija, de~dukcija,

analogija i drugi temeljni principi u logici, npr. pravilo kontradikcije i suprotnosti, nismo



sposobni plivati ovim uzburkanim morem i izranjati njena znacenja i poruke.

3) Nauka o fikhu

Imam Ali nakon Poslanika s.a.v.a. najistaknutiji je fakih i najo-bavjesteniji mufessir u cijelom
ljudskom rodu, koji govori i sudi samo u okviru Kur'ana i Sunneta. Prema tome, da bismo se
upoznali sa zabranama, obavezama i fikhskim stavovima Imama Alija u Nehdzul-belagi,
obavezno moramo biti upoznati s naukom fikha i njenom terminologijom. Radi boljeg
razumijevanja navest ¢emo jedan primjer. Imam Ali izdao je tokom svoje vladavine naredbu
dzihada protiv munafika i haridzija - jer ih je smatrao opasnijim od nevjernika. Medutim vec¢ na
drugom mjestu Nehdzul-belage on kaze:

“Ne ubijajte haridzije poslije mene, jer onaj koji je trazio istinu i pritom pogrijesio, nije kao onaj
koji je trazio neistinu i potom je nasao.”

Ovaj govor ukazuje na zabranjenost takvog ¢ina. Onaj koji nije upoznat s naukom fikha moze
se zapitati: Ako je haram borba sa haridzijama, pa kako je sam Ali vodio rat protiv njih?
Drugacije receno, ako je njemu bilo dozvoljeno, kako to da Ummetu poslije sebe zabranjuje
isto. Odgovor bi, sa stanovista fikha, bio da, ako u slu¢aju zabrane nista drugo ne dode s njom,
onda ona ukazuje na zabranu nekog ¢ina. Medutim, ako bi uz zabranu dolazio neki razlog,
zabrana bi se odnosila samo na slucajeve kada postoji i njen razlog.

Tako, ako ne bi postojao razlog za zabranu, samim tim zabrana bi bila dokinuta. Tako i u ovom
primjeru, u slucaju da haridzije traze istinu s iskrenom namjerom i pri tome pogrijeSe, vodivsi
sebe u propast, zabranjeno je ratovanje s njima, za razliku od onih ha-ridzija koji su s loSom
namjerom trazili neistinu i na koje se, shodno tome, ne odnosi zabrana ratovanja.

4) Nauka o metodologiji fikha (usuli fikh)

Iz istog razloga zbog kojeg je nuzno poznavanje fikha radi razumijevanja Nehdzul-belage,
postoji potreba i za usuli fikhom.

5) Filozofija

Filozofija znaCi spoznaju stvari koja egzistira i njeno razluCivanje od onoga S$to ne egzistira.
Drugim rijeCima, filozofija predstavlja svjetonazor ustanovljen razuma. Uzimajuci ovo u obzir,
izlaganja Imama Alija o prapocetku, prozivljenju i svijetu prirode, sa svom svojom Sirinom, Cine
ga i potpunim filozofom.

- Imam, vezano sa svoje znanje o Stvoritelju svijeta, kaze: “Nisam robovao Gospodaru kojeg
nisam vidio.”

- O zbilji svijeta i njegovu kraju on kaze: “I da se sve (nevidljive) koprene uklone, ne bi mi se
uvecalo ni zrnce uvjerenja.”

- O objavi i poslanstvu, znanje ovoga Bozanskog mudraca na najvecoj je mogucoj razini, kao



Sto i sam Imam kaze: “Udisao sam miris objave i gledao sam svjetlost poslanstva.”
Imam Ali kazao je: Pitajte me prije nego $to me izgubite

Iz ovoga se vidi da je Imam Ali sve rasprave filozofije osvjedocio svim svojim biéem. Upravo
zbog ovoga na jednom mjestu on i kaze:

“Pitajte me prije nego Sto me izgubite, jer zaista, ja sam bolje obavijeSten o putevima nebeskim
nego o putevima zemaljskim.”

Ukratko, govori Imama Alija puni su teskih filozofskih tema koje treba razmatrati na osnovu
islamske filozofije. | bez dovoljnog uvida u filozofske znanosti nije moguce njihovo

razumijevanje.

Dva filozofska primjera

Navest ¢emo dva primjera filozofskih tema iz Nehdzul-belage.
Prvi primjer: Zakon uzrocnosti

Jedno od najvaznijih pitanja islamske filozofije predstavlja zakon uzrocnosti koji je, ustvari,
osnova svih drugih zakona i ljudskog promisljanja. Imam Ali u vezi s tim kaze:

“Sve Sto je moguée spoznati steCenim znanjem mudraca ili prisutnim znanjem (tj. izravnim
osvjedocenjem gnostika), to ne moze biti Stvoritelj, nego stvoreno.”

Koliko god da je nesto dostupno znanju, bilo putem argumenata ili otkrovenjem, to je stvoreno,
a ne Stvoritelj, jer Stvoritelj koji je sam stvorio misao, razmisljanje i mislioca ne moze biti
obuhvaéen znanjem ni jednog mudraca, pa i u slucaju da ga obuhvacéa osvjedocenje arifa, opet
je onoga koji posma-tra i posmatrano On stvorio. Nikada Stvoritelj posmatraca ne¢e moci biti
ono $to stvorenje posmatra. Dakle, Boga se treba i moze spoznati Njegovim znakovima, a ne
Njim samim. U nastavku predaje imam kaze:

“Sve Sto je oslonjeno na nesto mimo sebe ima uzrok.”

Ovaj princip, spomenut u rijeCima Imama Alija, opisuje svijet egzistencije kao svijet kojim vlada
zakon kauzaliteta. Prema tome, osnova svih bica Cija egzistencija nije isto Sto i njena bit, jeste
posljedica (ar. me'lul), i ono bi¢e koje nije oslonjeno na nesto mimo sebe, nego je Cista

eg-zistencija, takvo bice jeste uzrok (ar. illet) svih posljedica, sto je ustvari UzviSeni Bog.

Drugi primjer: Zbiljsko jedinstvo



Merhum Sehid Mutahari u vezi sa stavom da Jedinstvo BoZije nije vahdete adedi, kaze da je
produkt islamske misli i jedna od njegovih najuzviSenijih misli, te da se ni u jednoj skoli prije
Islama nije raspravljalo o tome. Islamski su filozofi, postepeno zadubljuju¢i se u autentic¢ne
islamske tekstove, a posebno u rije¢i Imama Alija, dosegli dubinu ovog pitanja i uveli ga u
Bozansku filozofiju.

Imam Ali o vahdetu (jedinstvu) kaze sljedece:

“Sve Sto je osim Boga opisivo vahdetom jeste kvantitativno.”

Znacenje ovoga go-vora jeste da vahdet svega mimo Boga predstavlja vahdete adedi. U
slucaju vahdeta adedi, jedna jedinka naspram pretpostavljene druge jedinke kvantitativna je, sto
znaCi da pretpostavka druge jedinke nju umnozava. Medutim, vahdet Boziji nije vahdete adedi,
jer bi takav vahdet Njemu predstavljao nedostatak tako $to bi mu pretpostavljanjem druge
jedinke bilo nesto dodato i umnozeno. U svakom slucaju, ovakvo suptilno razmisljanje ne
nalazimo kod islamskih filozofa, pa ¢ak ni kod El-Farabija niti Ibn Sine. Ova razmisljanja
nalazimo tek u rijeCima posljednjih mudraca, koji su ih preuzeli iz rije¢i Imama Alija i dali im
termin vahdete hakikije, nasuprot terminu vahdete adedi.

Ukratko, ovakvih uzviSenih misli u rijeCima Imama Alija ima tako mnogo da jo§ mnoge od njih

predstavljaju nepoznanicu, ¢ak i dobrim poznavocima Nehdzul-belage.

Nauka historije

Mnogi govori, pisma i kratke izreke Nehdzul-belage izgovoreni su u posebnim historijskim
okolnostima, dok neki od njih govore i o konkretnim historijskim dogadajima ili politickim
previranjima. Prema tome, bez dovoljnog poznavanja historije, a posebno doba pocetka Islama,
govori Nehdzul-belage ne mogu biti ispravno shvaceni. Jedan od primjera ovoga jesu
mnogobrojne vrline i uzorit moral Imama Alija, Sto ne poriCu ni prijatelji niti neprijatelji njegovi.
Svi priznaju da je on bio izvoriste ljubavi. Sa svima se odnosio samilosno, prelazeci preko
njihovih gresaka.

Kada je jedan od njegovih pristalica podigao glas, psujuéi njihove neprijatelje (stanovnike
Sama), Imam ga je opomenuo rije¢ima:

“Ne volim sto pocinjete grditi, ali da opisujete njihova dijela i izvjeStavatete o stanjima njihovim

O Boze! Postedi krv nasu i krv njihovu, proizvedi pomirenje izmedu nas i njih te ih izvedi iz



zablude njihove pa da onaj koji ne zna istinu nju upozna i da se onaj koji je sklon pobuni i
nasilju odvrati od toga!”

Medutim, kada je nastala prepirka izmedu Alija i tre¢eg halife Osmana i kada se umijesao
Mugire ibn Ahnes nepristojno rekavsi: “Pusti mene da mu ja odgovorim”, na to mu je Ali a.s.
rekao:

“0O sine prokletog i besplodnog, od stabla koje nema ni korijenja ni granja. Hocées |i se ti
pozabaviti mnome? Boga mi, Allah nece osnaziti onoga kojeg ti pomazes, niti ¢e ustati onaj
kojeg ti podizes. Odlazi od nas! Allah udaljio kuéu tvoju! A onda ¢€ini Sto god ZeliS. Ne imao
Allah milosti za tebe, ako ti budes imao milosti!”

Citajuéi ovaj govor onaj koji nije upoznat s historijom sigurno ée se zapitati kako je moguée da
imam koji predstavlja osovinu ljubavi i Bozanskog morala, nasuprot Mugire istupa ovakvim
ostrim rijeCima. Medutim, jednim kratkim pogledom na povijest prvih godina Islama vidjet
¢emo da je otac Mugire (Ahnes) bio jedan od predvodnika munafika i nevjernika koji je tek s
oslobadanjem Mekke prihvatio Islam, ali samo priv-idno. Njegova brata Ebul-Hakema u bici na
Uhudu pogubio je Imam Ali, Sto je proiz-velo njegovu stalnu mrznju u srcu.

Nazalost, ova prognana porodica iz drustva ponovo stjeCe utjecaj na vlast za vrijeme
Osmanove vladavine, predstavljajuéi sebe gorljivim muslimanima. Vremenom su stekli visok
polozaj i imanje do te mjere da se pod okriljem podrske vlasti nisu stidjeli stati nasuprot Imama
Alija, ponasajuci se kao da nikakve proslosti u nevjerstvu nisu imali. Upravo je ovo mjesto gdje
Imam istupa otvoreno i ostro da bi razotkrio zbilju ovakvih ljudi i njihov iskrivljeni put. Prema
tome, bez poznavanja historije Islama nije moguce razumjeti Nehdzul-belagu i neke stavove

Imama Alija.



