TEMATSKA PREDAVANJA O NEHDZUL-BELAGI

<"xml encoding="UTF-8?7>

TEMATSKA PREDAVANJA O NEHDZUL-
BELAGI

Nemo¢ izrazaja zahvale Allahu dz.s.

Staza rjecitosti pocinje rijeCima:

L)
- ,} “Hvala se duguje Bogu, Ciju slavu govornici ne mogu iskazati, Cije darove
‘ = brojitelji ne mogu izbrojati, a Cije pravo ne mogu oduziti oni koji se trude.”
& o Zasto je nemogucée oduziti Bozije pravo? Postoji nekoliko razloga. Ne

mozemo izbrojati BoZije blagodati pa je prirodno da ih ne mozemo ni oduziti.
Shvatamo svoju duznost da se oduzimo Bogu za bezbrojne blagodati i znamo da je Bog sve to
stvorio, pa i nas same. Mi kao stvorenja Bozija ograni¢eni smo i imamo duznost da mu se
oduzimo zato $§to spadamo u ta stvorenja koja se trebaju oduziti za druge blagodati. Davud a.s.
u obracanju Bogu kaze:
“Boze moj, znam da Ti se trebam oduziti, ali Cime da Ti se oduzim kad su moje misli, moj jezik,
moje promisljanje o Tebi opet Tvoja stvorenja. Cime god da se oduzim opet imam dug i za
njega da Ti se oduzim. Nisam moc¢an da Ti se oduzim koliko tre-bam.”
U tom trenutku dolazi mu nadahnuce od Boga:
“0 Davude, upravo to Sto si spoznao da Mi se trebas oduziti za svaku blagodat datu tebi, to je
ono $to Sam htio i ti si se time oduzio.”
Ako se neko hoce pokajati Bogu a zakinuo je pritom nekom neko pravo, ovo obracanje Bogu
nije dovoljno, ma koliko se on kajao Sto je necije pravo pogazio. Prvo je duzan uzvratiti na Stetu
koju je nacinio pa tek onda pokajati se Bogu. Sama svijest da smo nekom nesto duzni Cini
dobru osnovu pokajanja, ali ne i dovoljnu. Trebamo oti¢i onome kome smo nanijeli Stetu i vratiti
mu njegovo pravo, npr. u kidanju rodbinskih veza, neposlusnosti roditeljima itd.
Prava ljudi moraju se upotpuniti, bila ona materijalna ili duhovna. Pokajanje podrazumijeva i da
se Bozija prava zadovolje, npr., ako nije klanjao namaze u propisanom vremenu i potrebnom

broju, mora ih nadoknaditi; ako nije otiSao na Hadzdz kad je bio zdrav i u finansijskoj



mogucénosti, treba oti¢i kad stekne spomenute uvjete. Sve su to BozZija prava koja se moraju
ispuniti ili nadoknaditi. Vidimo da moramo Bozija prava ispuniti, a Imam Ali a.s. u vezi s time
na pocetku prve hutbe kaze:

“Hvala se duguje Bogu, Cije se pravo ne moze oduziti.”

Vidimo da je uvjet pokajanja da se Bogu oduzimo. Kako sravniti ove dvije kontradikcije? Kada
kazemo BozZije pravo, ne misli se direktno na Bozije pravo, nego na izvrSenje odredbi i obaveza
koje smo duzni Ciniti prema Bogu. Bog nam je naredio izvrSenje tih obaveza da bi nam putem
njih dao druge blagodati:

UzviSeni nam hoce poruciti: IzvrSavajte obaveze da bih vam Ja dao da se uspinjete stazom
savrSenstava. lzvrSavanje farzova predstavlja nacin kretanja prema savrsenstvu. Ako bi bilo
doslovno znacenje oduzivanja Bogu, onda se postavlja pitanje ¢ime da se oduzimo?

“Ovaj razum koji si mi dao, Boze, zahtijeva jos jednu zahval-nost, a ja nemam ni¢im drugim da
Ti se zahvalim.”

Na ovaj na€in Bog nam je dao Svoju blagodat i uputio nas. Neki su pojedinci na pocCetku, kada
su primili Islam, smatrali da im neko duguje zahvalnost za to $to su postali muslimani. Vidimo
razliku u shvacanju Davuda a.s. i ovakvih pojedinaca.

“Hvala se duguje Bogu, Kojeg razumska hrabrost najvisa ne moze procijeniti, te shvacanja
zadubljena ne mogu dosedéi.”

Ovdje su navedene dvije usporedne slicnosti. Bice BozZije predstavljeno je u liku beskrajno
velike planine i koliko god ¢ovjek imao Zelju i volju da nadmasi tu planinu i da je dosegne, ne
moze. Ova usporedba moze se komparirati i s nebesima i Zemljom: koliko se god ¢ovjek vinuo
svojim mislima da Ga dokuci, on to ne moze. Na drugom mjestu Imam Ali a.s. poredi Ga s
beskrajno dubokim okeanom i koliko god covjek svojim mislima pokuSao zaroniti da bi
dosegnuo dno, nemocan je.

Zbog ¢ega ova nemoc¢? To je zbog toga Sto su Boziji sifati (atributi, svojstva) bezgranicni i
nedokucivi.

Imam Ali a.s. nastavlja:

“Hvala se duguje Bogu, Njemu, za Cija svojstva nemaju granice nikakve, niti opisa ikakva — nije
odredeno vrijeme nikakvo i nije ustvrdeno trajanje nikakvo.”

Ova reCenica moze biti viSeznaCna. Jedan aspekt tog tumacenja jeste da je broj Bozijih
svojstava (sifata) neogranicen. Mi kao obi¢na ljudska stvorenja pokusavamo to dokudciti na
nacin da ih podredimo svom shvataniju, ili pokusavamo dosegnuti ono znanja $to nam je od
Boga dato pa ih nabrajamo, ali je sve to ograni¢eno nasim razumijevanjem. Drugi aspekt

gledanja na ovo tumacenje predstavlja se tako da Boziji sifati potjecu iz Njegove biti (zata), On



nema sporedne organe. Naprimjer, kada kazemo Bog je Stvaralac, to ne znaci da On jednim
Svojim djelom nesto stvara a da je nesto drugo Bog. Kada kazemo: O Boze, o Zivi, nismo
napravili razliku jer smo i u jednom kao i u drugom dozivanju dozvali Jednog Jedinog Boga.
Kada konstatiramo da su BoZija svojstva zapravo Njegova bit (zat), onda zaklju¢ujemo da su i
Njegova svojstva neogranicena. Kada spomenemo neku od Njegovih odlika, ona nema
granica.
Treci aspekt: kada se kaze da sifati nemaju granica, time se jo§ jednom potcrtava, samo
drugim sinonimom, da nema nista kod Boga Sto je ograni¢eno.

Cetvrti aspekt tumacenja moze biti i to da je u BoZijem lancu stvaranja toliki broj Njegovih
stvorenja u kojima se ocCituju Njegovi sifati da je neogranicen broj tih stvorenja koje On skrbi i
ko-jima daje zivot i egzistenciju.

Peti aspekt ogleda se u tome da On nema ograni¢enog vremena niti ograni¢enog vremenskog
opsega postojanja. Drugim rijeCima, vremenske odrednice Njemu se ne pripisuju, jer je vrijeme
obicno stvorenje i ne utjeCe na Stvoritelja. Vrijeme nastaje ondje gdje postoji kretanje, tamo
gdje nema kretanja, nema ni vremena.

Bogu smo pripisali afirmiraju¢a i negiraju¢a svojstva. Negirajuéa su svojstva Cak vaznija s
arifskog stajalista, jer oni kazu da ne moze Covjek dostici visoke duhovne stupnjeve sve dok ne
rascisti s onim $to Bog nije. Prva negirajuca odredba koja opisuje Boga jeste la ilahe illallah i
njome su sva ostala negirajuc¢a svojstva pokrivena. Vidimo da Imam Ali a.s. zapocinje zahvalu
Bogu upravo negirajué¢im svojstvima, a nakon nekoliko negiraju¢ih on zapocinje s afirmiraju¢im.
Prvo govori Sta Bog nije, da bi preSao na ono Sta Bog jeste. “Hvala se duguje Bogu, On je
stvorio svjetove svemoc¢noscu Svojom. U vjeri je na prvom mjestu svjedocenje Njega.”

Da bismo poblize shvatili prvu hutbu iz Staze rjecCitosti, potrebno je objasniti temu silogizma iz
logike. Silogizam je skup dviju ili viSe uvodnih premisa iz kojih dobijamo jedan rezultat. U
silogizmu se rezultat treba direktno iz premisa dobiti. llustracija silogizma izgledala bi ovako:
pretpostavimo da je prva premisa A=B i druga B=C. 1z ovih dviju premisa direktno izvlacimo
rezultat da je A=C. Prirodno je da rezultat prvog silogizma koristimo kao uvod za jedan drugi
silogizam i tako dobijemo treci rezultat. Ovakav oblik donoSenja zakljucka metodom silogizma
naziva se slozeni silogizam i ovakva vrsta izvodenja moze i¢i do beskonacnosti. Ovakav oblik
silogizma uocljiv je u prvoj hutbi Imama Alija a.s. iz cega izvodimo zakljucak da je potpunost
spoznaje Boga ne-giranje svojstava Bogu kao zasebnih entiteta.

Drugim rijeCima, dok jedan arif ne dode do stepena kada zanegira sva svojstva — dakle
atribute kao nesto odvojeno od zata Bozijeg — on nije stigao do savrSenstva spoznaje. Sama

rijeC svojstvo asocira na to da ja nisam ona moja bit. Pri tome treba rasclaniti dvije stvari:



imamo svojstvo i ono sto drugi opisuju. Onaj koji opiSe Boga necim izvanjskim sigurno je da
mu je nesto pripisao, atributiranjem svojstva Bogu pridodali smo Mu nesto Sto je izvan Njegove
biti, nesto Sto je izvana. Onaj koji je Njemu nesto pripisao sigurno je da Ga je ucinio dvojnim i
sigurno Ga je podijelio na dijelove. Nesto Sto je sastavljeno iz neCega jeste skup, jer objedinjuje
viSe elemenata. Da li je moguce da Bog bude takav da je saCinjen iz dijelova? Sigurno je da nije
tako. Imam Ali a.s. u hutbi zakljucuje da je Onaj koji ga je vidio u dijelovima zasigurno
neznalica.

Zakljucak. Onaj koji pripisuje Bogu (dunjalucke) osobine, nije Ga ni spoznao. Imam Ali a.s.
otvarajuéi ovu hutbu, pocCeo je od jedne nize tacke uspinjuci se postupno u potvrdivanju vjerskih
nacela, pokazujuéi razine vjerovanja, i dosavsi do vrhunca on bi se ponovo vratio na pocCetnu
tacku.

Postavlja se pitanje zasto se koriste izrazi: Onaj Koji vidi, Onaj Koji ¢uje? Vidimo u Kur'anu i
Sunnetu, a i sam Imam Ali vjeruje i potvrduje, da su atributi Boziji kvalitativho neograni¢eni. Na
kraju je rekao da je vrhunac spoznaje ne pripisivati Bogu atribute?

Na svim mjestima gdje mi Bogu pripisujemo svojstva to ¢inimo uporedivanjem Boga i
stvorenog, tj. onoga Sto mi percipiramo od svojstava u spoljnom svijetu. Naprimjer, ako neko
pomiluje dijete, mi iz toga razumijevamo da taj ¢ovjek ispoljava milost prema tom djetetu, te na
osnovu toga poimamo kako je i Bog milostiv prema nama.

Vazno je naglasiti da ova svojstva koja pripisujemo Bogu predstavljaju rezultat naseg poimanja;
mi smo ih stvorili i uporedivanjem toga s Bogom, Njemu smo to pripisali. Nemoguce je da mi
imamo neke druge percepcije osim ovih oblika percepcije. Bog je jedna Zbilja, nista vise.
Poslanici koji su dolazili da prenesu BozZiju poruku bili su duzni da zbilje, koje su nam trebali
prenijeti, objasne na nivou naseg razumijevanja i na nacin kako mi stvari poimamo. Kada Imam
Ali a.s. na pocCetku spominje svojstva i govori da su ona beskonacna, on podrazumijeva nacin
na koji mi shvatamo. Ako kazemo da je Allah moéan, onda treba da znamo da je cijela Njegova
zbilja (zat) moéna, a ako za Njega kazemo da je milostiv, onda trebamo razumjeti da je cijela

Njegova zbilja takva.



