(TEWHID | SPOZNAJA BOGA (pitanja i odgovori

<"xml encoding="UTF-8?7>

TEWHID | SPOZNAJA BOGA

Tewhid kao kamen temeljac vjere

Pitanje 1: Koji je to kamen temeljac vjere?
Odgovor: Sve stvari koje su vezane za Serijat i sve su to ogranci Tewhida — ali Tewhid je taj koji

potrebuje postojanje poslanstva (nubuvvet) i prozZivljenja (m'ad).

Govor o Tewhidu, zabrana ili sloboda?

Pitanje 2: Koji je smisao sljedec¢eg hadisa:

Kada god stigne na tapet govor o Allahu, stisnite usne, i ne razmisljajte o Biti (Zat) Bozijoj.
Razgovarajte o onome ispod ArSa, a ne razgovarajte o onome $to je ponad Arsa.

Odgovor: Poducavanja cijenjenog Ehli bejta, as, po pitanju Tewhida na visokoj su razini.
Naprimjer, Zapovjednik pravovjernih Imam Ali, as, o Tewhidu i Biti Bozijoj izrekao je takve stvari
koje su pokazatelj da njemu nije svojstvena obi¢na ljudska ograniCenost. E, prema tome, ovdje
je rijeC o zabrani govora o Biti Bozijoj onim osobama koje nemaju mo¢i ni sposobnosti da je
opisu kako to zbiljnosti Njegove Biti dostoji a_s> g & L o3)) — te bi njihovo opisivanje iste bilo
poistovjecivanje (tesbih) i nevjerstvo — i to nije pitanje koje bi trebalo intrigirati slusaoce. Jer je
Imam Ali, as, u hutbi sa minbera, po jednom prigovoru, dao odgovaraju¢e pojasnjenje o
percepciji Boga, iako su tu prisustovale raznolike osobe. Prema tome, nije sporno davanje

opisa Boga putem osnovnog opisa, ali samo od osoba poput Imama Ehli bejta. Problem i



zabrana istog odnosi se samo na osobe kojima to ne dostoji.

Uzviseni Bog u Kur'anu veli:

walzall all Ske V] Gobung e alll Glaid

Slavljen neka je Allah i daleko od onoga kako Ga oni opisuju — izuzev Allahovih narocito
iskrenih robova (muhlesin). (Es-Saffat, 160)

Stupnjevi spoznaje Boga

Pitanje 3: Kako je moguce da ograniceni ¢ovjek stekne spoznaju u neograni¢enog Gospodara?
Odgovor: OgranicCeni sti¢e nivo spoznaje shodno svom kapacitetu, to je poput prozorcica koji

propusta koli¢inu svjetla upravo srazmjernu svojoj velic€ini.

Pitanje 4: Obzirom da je Percipirani neogranicen, kako je moguce da ograniceni stekne
spoznaju o Njemu?

Odgovor: Znano je da je Covjek ogranic¢eno i ovisno bi¢e te da opstoji po svome Stvoritelju — i
da je njegovo znanje ('ilm) objekat znanja (me'alum) njegova Stvoritelja — Sto u konaénici znaci
da Stvoritelj stice spoznaju o svome objektu znanja (me'alum). Na ovaj nacin, neograni¢eno

stiCe spoznaju o neograni¢enom, i time je rijeSen receni problem.

Pitanje 5: Koji je smisao rivajeta od imama Sadika prenosi Abdul Ala Mevlah Al Sam.

Zaista je spoznao Allaha samo onaj ko ga je spoznao preko Allaha a ko ga nije spoznao tako -
nije ga ni spoznao, spoznao je nekog drugog - izmedu Stvoritelja i stvorenog nema nista (nema
posrednika).

Odgovor: Znacenje hadis-i kudsije koju prenosi Abdul Ala Mevlah Al-Sam, u kojoj se kaZze:
Objavio je Allah Uzviseni Davudu, as,:

O Davude, zaista sam stavio petero u peterome, a ljudi to traze u nekom drugom peterome i ne
nalaze ga. Stavio sam spokoj i rahatluk u Dzennetu, a ljudi ga traze na dunjaluku i ne nalaze
ga.

Hoce se reci da se apsolutni spokoj nalazi samo kod Allaha te da su istinski uzitci samo u
ljubavi i bliskosti sa Hakkom neograni¢enim, ali je vecéina ljudi liSena izljeva ove Bozije milosti
te rahatluk traze na Ovom svjetu.

Prvi hadis nam, takoder, poru¢uje sljede¢e: Covjek prije svega ugleda Boga, a potom vidi Boga



zajedno sa promatranim objektom. To zato $to je nemogucée na Ovom svijetu vidjeti Boga bez
Njegova ocitovanja uporedo s Njegovim stvorenjima. Pa ¢ak ni na Ahiretu nema smisla Bozije
pojavljivanje bez objekta Njegova oc¢itovanja (mazhar).

Covjek, takoder, kao ponos svih stvorenja, neprestano gaji usredotogenost i ljubav prema
Uzvisenom Bogu, Njega zeli i Njega motri. Medutim, ¢ovjek nije uvijek svjestan te svoje
neposredne veze sa Bogom na Ovom svjetu, i tek nakon Ovoga svjeta On ¢e mu se potpuno

raskriti. Upravo kao sto Uzviseni kaze:

3025 podll aid Al dlic GAaSS 135 Go dlié 3 EuS 38
Ti nisi mario za ovo, pa smo ti skinuli koprenu tvoju, danas ti je ostar vid. (Qaf, 22)

Koji je smisao rijeCi: s Tobom sam Te upoznao

Pitanje 6: Koji je smisao govora imama SedZada kada je rekao:

“S Tobom sam Te upoznao?”

Odgovor: Hoce se reci da je spoznaja Boga kroz Njegovu Bit (Zat). U poglavlju o Tewhidu, u
knjizi Biharul envar od Abdul Ala Mevlah Al- Sama se prenosi: “Zaista je spoznao Allaha samo
onaj ko ga je spoznao preko Allaha, a ko ga nije spoznao tako, nije ga ni spoznao, spoznao je

nekog drugog, izmedu Stvoritelja i stvorenog nema nista (posrednika).”

Mjesta ocitovanja (mezaher) gospodstva UzviSenog Boga

Pitanje 7: U hadisu o suceljavanju Imam Sadika sa nevjernikom, prenosi se da ga je Imam
upitao: “Jesi li bio na ladi?” Ovaj odgovori: “Da, bio sam.” Imam rece: “Da |li se Sta dogodilo
kada je lada pocela tonut.” On recCe: “Da.” Imam kaza: “Da li ti se srce tada okrenulo prema
nekome da bi se spasilo od propasti?” Rece: “Da.” Nakon toga Imam rece: “E to ti je Bog

Uzviseni.”

Pitanje 8: Da li se ovakva vrsta argumentacije nalazi u ¢asnom Kur'anu?

Odgovor: Pitanje lade tretirano je na vise mjesta u ¢asnom Kur'anu, a njegova poenta svodi se
na to kada Covjek izgubi nadu u pomo¢ vanjskih faktora, te kada mu srce prekine vezu sa njima
(izgubi svaku nadu u njih te postano duhovno pripravno), UzviSeni mu je tada dovoljan da ga

uzdigne na svaki nivo savrsenstva koji zeli.



Pitanje 9: Jasno je da se ovo stanje ne tice samo mnogobozaca (musrika), ve¢ se ovo odnosi i
na vjernike koji, takoder, kada se nadu ladi, koja poCne tonuti, tada jedino utociste nalaze — u
Onome pored Kojeg nema drugog utocista — u svome Gospodaru. Zasto se ova vrsta ajeta
odnosi narucito na musrike?

Odgovor: Zato $to Kur'an donosi argumentaciju da su postojali i oni musrici koji su vjerovali da

je Bog Stvoritelj svjeta i u tome nisu imali nikakve sumnje i upravo kao Sto to Kur'an potvrduje:
all ol LB3VIs wiglatl Gl> 63 ells o5

Ako ih upitas$ ko je stvorio nebesa i Zemlju, sigurno ¢e reci: “Allah!” (Ez-Zumer, 38; Junus, 22;
Lugman, 25)

Jedini spor Islama i Kur'ana s musricima je u pitanju upravljanja svijetom. | to zato Sto oni
misle da svijetom upravljaju dobri robovi Boziji, te da svaki od njih ima na raspolaganju neki dio
svijeta (more, planine, sunce, kisu, vjetar, Sumu, ljude, Zivotinje...). Svaki takav upravitelj
zadobija naziv gospodar (rab) - u mnozini: gospodari (erbab). Problem je i to $to musrici ove
nisu drzali stvorenjima vec su ih smatrali gospodarima, a Boga su drzali Gospodarem svih
gospodara, ili Bogom svih bogova.

Upravo ovi ajeti odbijaju ovakve musri¢ke insinuacije i potvrduju stav da je samo Jedan Bog

koji upravlja cijelim Univerzumom, ukljucujuéi i more.

Pitanje 10: Kako se moze putem skupine ovakvih ajeta argumentovati gospodstvo UzviSenog
Boga.

Odgovor: Tako Sto spomenuti ajeti donose argumentaciju da materijalna boZzanstva ne mogu
priskrbiti izbavljenje iz nevolje, zato ¢ovjek u ovakvim okolnostima iskreno iz dubine srca

shvaca da je Jedini Gospodar mocan izbaviti ga, i niko drugi.

Jedinstvo bitka — vahdetul vudzud

Pitanje 11: U ¢emu je razlika u gledistima oko vahdetul vudZzuda medu gnosticima (arifima) i
teozofima (hakimima)?

Odgovor: Arifi ne vjeruju u relativni bitak (vudzud mukajjed) ve¢ istiCu: Zbilja cjelokupnog bitka
oCituje se u jednom osobnom Bitku (vahdetu $ahsi) — tj. u zbilji osim Jednog Hakka nema
niceg egzistentnog te stvari egzistiraju samo kroz Boga. Na drugoj strani, teozofi su uvjereni u
apolutnu prirodu (tabijat mutlaq) i to da sve $to bude uslovljeno posjedovanjem Stastva
(mahijjet) da to zadobija status relativnog ili uslovljenog bitka — $to se sve na koncu vraca na

uzroéno posljediénu vezu — odnosno na ovisnost (posljedice) i neovisnost (uzroka).



Pitanje 12: Jedan od prisutnih, priupita: Zelio bih iznijeti ono u $ta sam uvjeren — postoiji jedan
bitak i jedno nistavilo (adam) — a buduci da nistavilo nije ni$ta, onda ostaje samo jedan bitak, je
li moze ovako?

Odgovor: Odgovaramo na ovo uz manji uvod. Zamislite da imamo jednu kutiju Sibica. Mogu¢i
su ovi sluc¢ajevi: (1) lli je kutija bitak (po sebi), (2) ili nebitak (nistavilo), (3) ili je ona bitak kroz
nesto drugo. Ipak ¢emo reéi da kutija — ili bilo koje drugo moguce bi¢e - nije nesto
nepostojece kao Sto je nistavilo, a nije ni Bog, ve¢ ovakva stvorenja svoju egzistenciju imaju i

skrbe kroz Boga.
Zbilja moguceg bitka (vudzude imkani)

Pitanje 13: Sta je to mogudi bitak?

Odgovor: Mogudi bitak tj. posljedica (Jo—Ils20 g o L_«y), ustvari je bitak veze, ili se, ustvari,
poistovjeéuje sa vezom ili relacijom (a nije predikat, nije subjekat pa ni relacija). | ova vrsta
bitka (za svoj nastanak i opstojnost) potrebuje Nuzni bitak, a ne daje Mu Stastvo. Samo se

opstoji preko relacije ili preko posjednika relacije (duuws) g3 gl dwid L pgds Lasl).

Pitanje 14: Da li je zbiljnost svijeta nistavilo (‘adam)?
Odgovor: Tesko bi bilo objasniti nesto poput pretpostavke da Univerzum jeste nistavilo. Bice da
pitalac pod ovim misli svijet prazan od individua (eShas) — tj. Sta bi se desilo da se iz

cjelokupnog sistema ukloni Bog? U tom slucaju nista ne bi preostalo i Univerzum bi nestao.

Tewhidski stupanj minulih Bozijih Poslanika, as,

Pitanje 15: Da li je nivo vjerskog ubjedenja u Boziju Jednoéu (Tewhid) kod Poslanika prije
nasSeg Poslanika, sava, bio potpun ili ne.
Odgovor: Minuli Poslanici, as, nisu imali potpuni islamski Tewhid, koji bi bio osloboden od svih

ogranicenja, pa ¢ak i od ogranicenja uvjetovanosti (qid) Bozije Apsolutnosti.
Bitni atributi (sifat zat-i) UzviSenog Boga

Pitanje 16: Koji su to sve bitni BoZiji atributi?
Odgovor: Sljedeéi atributi ubrajaju se u bitne: znanje (ilm), mo¢ (qudret), zivot (hajat), sluh

(sem'a), vid (besar). U nekim se knjigama dokidaju dva atributa sluh (sem'a), vid (besar), a



dodaje se novih pet Onaj Koji zeli (murid), Koji shvaéa (mudrek), Vje¢ni (gadim), Onaj Koji je
oduvijek (ezeli) i Onaj koji istinito govori (mutekelim-e sadiq). A neki su pak kazali, to su: Znan
(alilm), Moéan (gadir), Ziv (hajj), Koji ima Zelju (murid) i Koji shvaéa (mudrek) — ¢emu su jo$
pridodali i: Vjec¢ni (gadim) i Onaj Koji je oduvijek i zanavijek (ezeli).

Tu su i oni koji su sve afirmativne atribute (subuti) preinacili i negirajuée atribute (selbi) te su
kazali: Znan (alim) jeste ustvari Ne-neznan (gajre dZahil), Snazni jeste Ne-slabi...i sl. . Ali ovdje
se javlja jedna poteskoca, neki atributi se daju koristiti u ovom kontekstu: naprimjer atribut
vezan za shvaéanje (edrak) ne da se primijeniti na Uzvisenog Boga. Jer shvatiti znaci sti¢i do
necega (informacije) Sto se ranije nije imalo — a takvo $ta u pogledu UzviSenog Boga nije

smisleno.



