
ALIJEVO OPISIVANJE STVARANJA ČOVJEKA

<"xml encoding="UTF-8?>

ALIJEVO OPISIVANJE STVARANJA
ČOVJEKA

Imam Ali a.s. opisuje samo stvaranje čovjeka. Prije samog pristupa Imam Alijevom a.s.
tumačenju osvrnut ćemo se na tumačenje same nauke i vidjeti šta ona nudi u tom smislu. U
nauci o stvaranju čovjeka postoje dva prihvaćena mišljenja koja su prisutna. 

 

1. Jedno je učenje usavršavanja (evolucije) koje je u 18. stoljeću predočio Lamarck a koje je u
19. stoljeću dodatno obrazložio Darwin i tako ojačao ovu teoriju. 

2. Drugo učenje poznato je pod nazivom fiksizam. Za to učenje karakteristično je da stoji
nasuprot učenju evolucije. Zastupnici ove teorije kažu da je svaka skupina bića imala sebi
svojstveno stvaranje, tj. da je jedno biće stvarano iz drugog. 
Prvo učenje (evolucija) sa svojom pojavom izazvalo je velike promjene u raznim učenjima tog
doba, bilo vjerskim ili onima koja se nisu prvenstveno bavila vjerom. To je, samo po sebi,
proizvelo mnoge diskusije. Šta je bio razlog tih velikih diskusija? Ova teorija podržava mišljenje
da Ovaj svijet nema svog Prvog Ishodišta, Boga. Oni su dokazivanjem ove teorije porekli
Boga. Osvrnut ćemo se ne nekoliko postavki ove teorije iz raznih uglova.

Ono što je karakteristično za teoriju evolucije jeste činjenica da ona još do danas nije u
potpunosti jasna. Još uvijek je na nivou hipoteze i nije dokazana. Nema nikakve razlike između



nje i nekih drugih teorija koje su nedokazane ostale u knjigama. Jedini učinak koji je dala ova
teorija jeste činjenica da je ustala protiv vjere. Razlog zašto ova teorija još nije dokazana jeste i
to da njeni osnivači, Lamarck i Darwin, za nju isnose niz različitih dokaza. Oni se, kao
argumenti, suprostavljaju jedan drugom. Zapravo, ova teorija i nije toliko u suprotnosti s vjerom,
kao što glasi općeprihvaćeno mišljenje. Neki vjerski mislioci govore da se ova teorija može
koristiti u prilog vjere i za dokazivanje vjerskih istina.
Sam Darwin, jedan od osnivača ove teorije, u jednom pismu drugom naučniku kaže: 
“Ja, koji sam osnivač ove teorije, vjerujem u Boga.”
Pogledajmo šta Kur'an kaže o stvaranju čovjeka i kako on stoji naspram učenja evolucije i
fiksizma. 
Kur'an pitanje stvaranja čovjeka razmatra u sedam sura i ove ajete možemo podijeliti na dvije
grupe. 

1.Jedna grupa ajeta govori o prvoj materiji stvaranja. Kur'an tvrdi da je to materija zemljanog
porijeka: 

كِنٍ ثمُ خَلَقْنَا النطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ جَعَلْنَاهُ نطُْفَةً فِي قَراَرٍ م ُنٍ ثمِن ط نسَانَ مِن سُلاَلَةٍ م وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِْ
مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْناَ الْعِظَامَ لَحْمًا ثمُ أنَشَأْناَهُ خَلْقًا آخَرَ فَتبََاركََ اللهُ أحَْسَنُ الْخَالقِِنَ

Mi smo, zaista, čovjeka od biti zemlje stvorili, zatim ga kao kap sjemena na sigurno mjesto
stavili, pa onda kap sjemena ugruškom učinili, zatim od ugruška grudu mesa stvorili, te od
grude mesa kosti napravili, a onda kosti mesom zaodjenuli, i poslije ga, kao drugo stvorenje,
oživljujemo – pa neka je uzvišen Allah, Najljepši Stvoritelj!         
Možemo zaključiti da ovaj ajet govori o općenitom stvaranju čovjeka, ne uzima se u obzir
određeni identitet kao što je Adem a.s. Ajet obuhvaća stvaranje Adema i svih ostalih ljudi. Ajeti
ove skupine ne podržavaju niti jednu od navedenih teorija (evoluciju i fik-sizam).

2. Drugi niz ajeta, i pored toga što se bavi pitanjem stvaranja čovjeka, ujedno navodi i druge
zbilje. Na jednome mjestu navodi pitanje meleka i sedžde koju su oni trebali učiniti čovjeku: 

سْنُونٍ نْ حَمَإٍ م ن صَلْصَالٍ م ي خَالقٌِ بَشَراً مِكَ للِْمَلائَكَِةِ إنَوَإذِْ قَالَ رب

I kad Gospodar tvoj reče melecima: “Ja će stvoriti čovjeka od ilovače, od blata ustajalog.”  
Nakon što mu je Allah dž.š. udahnuo ruh, meleci su mu učinili sedždu, osim Iblisa. Vidimo da je
čovjek stvoren od ustajalog blata i da je tek potom dobio ruh. Jasno je da ovaj ajet govorio



samo o stvaranju Adema a.s. jer njegovo potomstvo nije stvoreno na ova-kav način. 
Na drugome mjestu Kur'an govori da je primjer Isaa a.s. poput primjera Adema a.s. Kako god
Adem nije imao oca, ta¬ko ni Isa nije imao oca. Kur'an je jasan kada govori da je čovjek stvoren
isključivo od blata. Nijedno biće nije posredovalo prilikom stvaranja, kako to tvrde neke teorije.
Pitanje evolucije ne možemo prihvatiti u slučaju Adema a.s. iako razna naučna dostignuća
mogu biti ispravna, ali za neke druge oblasti. Samo učenje evolucije nije u suprotnosti s vjerom
i a priori ne dokida Boga, a ono što je uzrokovalo da je evolucija iskorišćena protiv Boga jeste
pogrešno tumačenje evolucije protiv Boga. 
To je bilo gledište Kur'ana. Sada ćemo vidjeti šta kaže Staza rječitosti o ovom pitanju.

Faze u stvaranju Adema a. s.
O opisu stvaranja čovjeka u hutbi Imam Ali kaže: 
“Uzvišeni je od zemlje grube i nježne, slatke i slane, uzeo ilovaču,”
Ovim Imam Ali a.s. želi ukazati da je Uzvišeni ilovaču, od koje je stvoren čovjek, sakupio sa
različ¬itih mjesta Zemlje; svi elementi koji postoje u Zemlji postoje i u čovjeku 
– “Koju je utapao u vodu sve dok nije postala čista, te je mijesio vlaženjem sve dok nije postala
ljepljiva.” 
Vidimo da se proces događao u fazama. Prvo je skupljena zemlja, potom utapana u vodu dok
nije postala homogena, a u drugoj fazi ona je vlažena dok nije postala ljepljiva.
Hutba se nastavlja: 
“Od nje je izvajao lik s oblinama, spojevima, udovima i člancima.” 
Ovim opisom jasno biva da je Bog u ovoj fazi stvorio jedno tijelo koje je sačinjeno iz različitih
dijelova i povezano spojevima. Stvaranje tijela bilo je direktno iz ilovače. 
“Očvršćivao ga je dok se nije ukrutio i otvrdnuo i dok nije postao suh i zvonak u vremenu
određenom i trajanju znanom.“ 
To je bila posljednja faza u stvaranju tijela. Zatim nastupa udahnuće duše. Primjetit ćemo da i
Imam Ali u ovoj hutbi govori o stvaranju na isti način kao i Kur'an, što, također, potvrđuje kako
je Adem a.s. stvoren direktno iz ilovače. Ovaj govor Imama Alija a.s. potvrđuje učenje fiksizma. 
“Onda je On u nj udahnuo od Duha Svog, na što je on poprimio oblik bića ljudskog s umom koji
upravlja njime, razumom kojim se koristi, udovima koji mu služe...” 
Kur'an koristi izraz: Udahnuo je duh. Neki su tumačili ovaj čin udahnuća na sljedeći način: To je
poput vatre koja se nije još rasplamsala,  dok ljudi,  s druge strane,  pušu u tu vatru da bi
poprimila mogućnost razvijanja. Tako je i u slučaju čovjeka. Korišćen je taj izraz da bi, nakon
faze stvaranja čovjeka iz ilovače, udahnućem u njemu oživjeli potencijali i bio u mogućnosti da
se razvija. Da vidimo kakve osobine ima čovjek kojem je udahnuta duša.



Čovjek ima um kojim se može koristiti, kako bi imao percepcije i imaginacije. Čovjek ima
sposobnost razmišljanja. Postoji razlika između uma i misli. On posjeduje misli kojima se
može okoristiti. Sama misao jedna je pojava o kojoj naučnici još uvijek nisu dali neku ozbiljniju
analizu. 
Može se postaviti i pitanje: Kako je moguće da naše ćelije proizvode misao, a ona nije
materijalne prirode? 
Pojava da nešto iz materijalnog proizvede nešto nematerijalno još uvijek je neobjašnjiva
današnjoj nauci. Sljedeća važna osobina jeste da čovjek ima udove kojima se služi, posjeduje
dijelove tijela koji mijenjaju njegov položaj, posjeduje razboritost koja luči istine od neistine,
razlikuje okuse i mirise, boje i vrste. 
Nakon ovih navedenih osobina, u  hutbi se kaže: 
“On je smjesa ilovače boja različitih, tvari vezivnih, oprečnosti razlazećih i svojstava
raznovrsnih, kao što su toplina i hladnoća, mehkoća i tvrdoća.”
Ovdje Imam Ali a.s. govori o čovjekovim unutarnjim različitostima. Priroda čovjeka je različita,
a razlog za to jesu različiti elementi koji čine jedno tijelo i utječu na prirodu čovjeka.

Čovjek u ulozi Božijeg namjesnika na Zemlji
Da bismo stekli jednu općenitu sliku o stvaranju čovjeka, osvrnut ćemo se na kur'anske ajete
koji govore o tome:

مَاء وَنحَْنُ نسَُبحُ هَا وَيَسْفِكُ الدِهَا مَن يُفْسِدُ فِي جَاعِلٌ فِي الأرَْضِ خَليِفَةً قَالُواْ أتَجَْعَلُ فِكَ للِْمَلائَكَِةِ إنَوَإذِْ قَالَ رب
سُ لَكَ قَالَ إنِي أعَْلَمُ مَا لاَ تعَْلَمُونَ وَعَلمَ آدَمَ الأسَْمَاء كُلهَا ثمُ عَرضََهُمْ عَلَى الْمَلائَكَِةِ فَقَالَ أنَبئُِو بحَِمْدِكَ وَنقَُد

 بأِسَْمَاء  هَـؤُلاء إنِ كُنتمُْ صَادِقِنَ

A kada Gospodar tvoj reče melecima: “Ja ću na Zemlji namjesnika postaviti!” – oni rekoše:
“Zar će Ti namjesnik biti onaj koji će na njoj nered činiti i krv prolijevati? A mi Tebe veličamo i
hvalimo i, kako Tebi dolikuje, štujemo.” On reče: “Ja znam ono što vi ne znate.” I pouči On
Adema svim imenima, a onda ih predoči melecima i reče: “Kažite Mi imena njihova, ako istinu
govorite!”         
Važno je naglasiti da je Allah dž.š. podučio Adema svim imenima.
Potom Kur'an nastavlja:

ا أنَبَأهَُمْ بأِسَْمَآئ أقَُل كَ أنَتَ الْعَليِمُ الْحَ قَالَ يَا آدَمُ أنَبئِْهُم بأِسَْمَآئهِِمْ فَلَمِنَا إنَْممَا عَل ِقَالُواْ سُبْحَانكََ لاَ عِلْمَ لَنَا إلا
مَاوَاتِ وَالأرَْضِ وَأعَْلَمُ مَا تبُْدُونَ وَمَا كَ وَإذِْ قُلْنَا للِْمَلائَكَِةِ اسْجُدُواْ لآدَمَ فَسَجَدُواْ إلاِ إبِْليِسَ ي أعَْلَمُ غَيْبَ السِكُمْ إنل

                  أََى وَاسَْكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِن



Hvaljen neka si – rekoše oni –mi znamo samo ono čemu si nas Ti poučio; Ti si Sveznajući i
Mudri.
 O Ademe – reče On – kaži im ti imena njihova! I kad im on kaza imena njihova, Allah reče: Zar
vam nisam rekao da samo Ja znam tajne Nebesa i Zemlje i da samo Ja znam ono što javno
činite i ono što krijete!
A kada rekosmo melecima: Poklonite se Ademu! – oni se pokloniše, ali Iblis ne htjede, on se
uzoholi i posta nevjernik. 
Razumijevanje ovoga kur'anskog kazivanja može nam pomoći i prilikom razumijevanja prvoga
govora Imama Alija u Stazi rječitosti.
Prvo što možemo zapaziti ovdje jeste da je Allah dž.š. pozvao meleke da se s njima
posavjetuje te se stoga postavlja pitanje: Zar On, uzvišeno je Njegovo ime, ima potrebu da se
savjetuje s nekim. Ono što je sigurno jeste činjenica da Allah dž.š. nema potrebu da se
savjetuje - pa ovdje nije o tome ni riječ. 
Ovim je činom Allah dž.š. htio pripremiti meleke na činjenicu da od ovog trenutka neće više svi
hvaliti i slaviti Boga, s obzirom na činjenicu da su dotada svi hvalili i slavili Boga. Bio je to
događaj koji prije nije imao presedana, te je ovim činom Allah dž.š. htio pripremiti meleke na
veliku vijest o stvaranju bića čiji posao nije bio samo ibadet. To novo biće imaće nešto što
meleci nemaju, a to je slobodna volja. Drugi činilac koji ga ističe jeste posebno znanje o svim
imenima ili tajnama. Šta su imena kojima je Allah dž.š. podučio Adema a. s?
Pretpostavimo li da su ta imena svakodnevne obične riječi, to samo po sebi ne bi dalo poseban
položaj onome koji poznaje takvo šta. To što će meleci biti obavezni da učine sedždu Ademu
nije iz razloga što Adem zna neke riječi, već je to zato što te riječi označavaju simboliku
poznavanja zbilja i istina o stvaranju Kreacije. Pod imenima se podrazumijevaju zbilje Kreacije i
u tome se slaže sva ulema svih islamskih pravaca. Kada kažemo zbilje Kreacije, da li se pod
tim podrazumijevaju sve zbilje Kreacije ili samo jedan manji dio? Ajet kaže sljedeće: 
“Podučio ga je svim imenima.” Međutim, Kur'an kaže: “I nije vam dato osim mali dio znanja.”
Kako razumjeti ovo dvoje? 
Kada kažemo da je tinta učenjaka vrednija od krvi šehida, to je iz razloga što su oni (šehidi)
sebe žrtvovali da bi vratili dug koji imaju prema ulemi.
Sami ašk (ljubav) u rječniku Kerbele ima jedno posebno mjesto. Ako čovjek osjeti da je pred
njim zadužbina jednog učenja, on kao takav, s osjećajem duga prema ljudima koji su došli i
zadužili ga nečim, s ljubavlju kreće da se oduži. 
Vraćamo se na kur'ansku raspravu o dvama ajetima, naizgled kontradiktornim. Kakvo je
objašnjenje za to? Ajet koji govori da je Allah dž.š. podučio Adema svim imenima Božijim



odnosi se na znanje stvaranja. Svijet stvaranja (halka) u odnosu na svijet zapovijedi (emra) nije
ništa drugo nego jedna praška naspram pustinje. Osim što je Ademu dato sve znanje o
stvaranju, to nije ništa do trunčica u odnosu na svijet zapovijedi (emra).
Ovo je jedan mogući odgovor na postavljeno pitanje, no ulema je dala i druge odgovore. U biti
je najvažnija istina cijele Kreacije, Muhammed s.a.v.a. sa svojom porodicom.
Imamo predaju koja kaže: Najozbiljniji alimi poput Taba Tabaije na stanovištu su da znaje svih
imena podrazumijeva znanje svih zbilja i iz svijeta halka i iz svijeta emra.
“Da nije tebe, o Poslaniče, Mi ne bismo stvorili cijelu Kreaciju.” 
Prvo što je Allah dž.š. stvorio jeste Poslanikova svjetlost. Krajnji cilj stvaranja čovjeka jeste
spoznaja,  a  koja  je  spoznaja  najuzvišenija  ako  nije  ona  koja  je  najuzvišenija  zbilja  cijele
Kreacije, spoznaja onoga što je veza između Boga i Kreacije – sam Poslanik. 
Cijela kreacija stvorena je zato da bi čovjek stigao do savršenstva. Čovjek ne može stići do
savršenstva osim pomoću Poslanika, njegova Ehli-bejta i njihovih znanja. Ako ne dostignemo
savršenstvo, to je zbog našeg nepoznavanja Poslanika i Ehli-bejta. Možemo zaključiti da se,
između ostalog, pod imenima kojima je podučen Adem a.s. podrazumijevaju Poslanik i Ehli-
bejt kao najuzvišenije zbilje. 


