
Arabija prije Islama

<"xml encoding="UTF-8?>

Arabija prije Islama

Uvod

O Arabiji prije pojave islama ponajviše se saznalo tokom 19.
stoljeća. Naime, putopisci i istraživači tada su prodrli u
unutrašnjost Arabijskog poluostrva te su otkrili i uspjeli dešifrovati
brojne zapise u kamenu rasute diljem Arabije, naročito u
naseljenim mjestima i južnim dijelovima Arabijskog poluostrva. Na
taj način stečena su bitna saznanja o Arabiji u drevnim vremenima

i naravno u predislamsko doba. Na osnovu dešifrovanih tekstova saznalo se da je još prije
Nove ere na jugu Arabijskog poluostrva postojala veoma napredna civilizacija i kultura s dobro
organiziranim društvenim uređenjem.

Taj period prošlosti Arabije, koji se sada izučava kao poseban ogranak orijentalistike, nije
međutim posebno interesantan za nas. U 5. stoljeću, dakle neposredno pred rođenje Božijeg
Poslanika, s.a.v.a.s., ta civilizacija i kultura praktično više nije postojala, čak i oni rijetki pismeni
ljudi, uglavnom u Jemenu, nisu poznavali pismo kojim su pisani ti zapisi u kamenu, izuzev
nekolicine rijetkih učenjaka tog vremena koji su opet jedva mogli sricati te tekstove.

U 6. stoljeću jezik koji danas poznajemo kao arapski, isti onaj jezik na kome je objavljen Kur'an,
bio  je  već u  potpunosti  raširen među plemenim ai  nomadskim stanovništvom na sjeveru
Arabije, arapski pjesnici svoju poeziju stvarali su isključivo na tom jeziku, odnosno radilo se već
o posve razvijenom, bogatom i u potpunosti formiranom jeziku koji se sve brže i više prihvatao i
među stanovništvom na jugu.

Skupa sa širenjem i snaženjem arapskog jezika sve zastupljeniji postaje i nomadski način
života te plemenska organizacija društva, tako da se, izuzev možda nekoliko gradića u Jemenu,
praktično i ne može govoriti o postojanju gradova. Naravno, na jugu su postojali Mekka, taif i
Jasrib kao sjedelačka naselja sa kućama građenim od gline, ali i ovdje je plemenska



organizacija društva bila toliko ukorijenjena i dominantna da ustvari ne možemo niti govoriti o
gradovima u pravom smislu te riječi.

Da bismo bolje razumijeli Poslanikov, s.a.v.a.s., život, njegove odnose sa vlastitim rodom i
plemenom te njihove odnose s drugim rodovima i plemenima, što je imalo jako bitnog utjecaja
na ranu historiju islama, moramo poznavati društvene, ekonomske i političke prilike u tadašnjoj
Arabiji.

Plemenski sistem

Pleme je društvena zajednica koja okuplja osobe koje imaju zajedničko porijeklo odnosno
zajedničkog pretka, bez obzira na to koliko im je taj predak dalek. Ljudi u plemenskoj zajednici
zajednički  učestvuju  u  društvenim  i  ekonomskim  aktivnostima,  trgovini,  trgovačkim
putovanjima  i  robnoj  razmjeni  s  drugim zajednicama na  osnovu  svoje  pripadnosti  istom
plemenu, kojim upravlja plemenski starješina odnosno šejh, kako su Arapi titulirali ovu osobu.
Pripadnici jednog plemena zajednički učestvuju u odbrani i eventualnim sukobima sa drugim
plemenima, polažu pravo na odštetu poznatu kao “krvarina” u slučaju da pripadnik drugog
plemena  ubije  njihovog  saplemenika,  odgovorni  su  spram  dogovora  i  ugovora  njihovog
plemena sa drugim plemenima i slično.

Iz dosad kazanog o plemenskom sistemu jasno je da je plemenska zajednica uglavnom
obilježje nomadskog i pustinjskog stanovništva. Ovakvo društveno okupljanje prethodilo je
sjedelačkom  životu  i  nastanku  gradova,  što  predstavlja  viši  i  složeniji  nivo  društvenog
organiziranja.

Jedna od najvažnijih karakteristika plemenske zajednice jeste jednaka odgovornost i obaveza
članova plemena u pogledu zaštite ekonomskih i društvenih interesa plemena, baš kao što im
je obaveza i da u slučaju nedostatka ispaše za stoku u pustinji ili iznimno loše materijalne
situacije plemena skupa sa svojim saplemenicima bezrezervno učestvuju u napadu na drugo
pleme ili naseljena mjesta. Ova zajednička odgovornost u slučaju potrebe za odbranom ili
napadom uslovila je da se kod pripadnika plemenske zajednice borbenost, ratnička hrabrost i
borbeni duh smatraju izuzetno poštovanim osobinama, što kod gradskog stanovništva i nisu
baš osnovne ljudske vrijednosti, jer je podjela dužnosti u gradskim zajednicama profilirana, tako
da je jedan broj članova zajednice zadužen za stvaranje materijalnih dobara, dok su posebni
članovi društva zaduženi za brigu o sigurnosti i odbrani zajednice.



Osjećaj zajedničke odgovornosti spram pitanja odbrane i izdržavanja zajednice stvara kod
pripadnika  plemena  još  jednu  specifičnu  osobinu,  u  arapskom  jeziku  poznatu  kao  ta'ssub.
Ta'ssub označava iznimno snažan osjećaj međusobne povezanosti članova plemena, osjećaj
okupljenosti  oko  zajedničkih  interesa,  i  to  tako  snažan  da  postaje  specifična  duševna
karakteristika i ogleda se kroz krajnju odanost vlastitom plemenu, spremnost na bezrezervnu
žrtvu za pleme i neumjereno veličanje vlastitog plemena. Takav osjećaj zaljubljenosti u vlastito
pleme i  porijeklo,  potpune podređenosti  privatnog plemenskom i  spremnosti  na žrtvu radi
dobrobiti plemena kakav postoji u plemenskim nomadskim zajednicama u jednakoj mjeri se
nikada ne može naći kod sjedelačkog gradskog stanovništva. Plemensku zajednicu karakteriše
fanatična  ljubav  njenih  članova  prema  vlastitom  precima  i  neumjereno  dičenje  svojim
porijeklom,  što  također  nije  karakteristika  urbanog  stanovništva,  izuzev  kad  se  radi  o
određenim plemićkim i aristokratskim porodicama.

Važnost krvne veze u plemenu

Iako plemenska zajednica postoji prvenstveno radi ekonomskih i društvenih faktora, ipak je
krvna povezanost njenih članova ono što jedno pleme razlikuje od drugog, te su otud pripadnici
plemena svojski nastojali sačuvati sjećanje na svoje pretke i njihov ugled. Na ovaj način čuvao
se identitet plemena, ali i poticao ponos, borbeni duh i moral članova zajednice, što je opet bio
bitan preduvjet opstanka. Gradsko stanovništvo uglavnom nije imalo potrebe da toliko insistira
na međusobnoj povezanosti i osjećaju jedinstva unutar zajednice. Naravno, osjećaj
povezanosti  zajedničkim  identitetom  i  ljubav  prema  vlastitoj  zajednici  postojali  su  i  kod
gradskog stanovništva, naročito u slučaju ugroženosti pred spoljnim neprijateljem, ali se to
nipošto nije ispoljavalo na tako ekstreman način kao u plemenskim zajednicama. Halifa Omer
tako je zamjerao Iračanima to što svoj identitet vezuju za mjesta iz kojih potječu, a ne za
rodove kojima pripadaju, pozivajući Arape da se čvrsto drže svojih rodovskih veza.

Ibn Haldun u svojoj čuvenoj Muqadimi rodovsku vezu pak smatra nečim što nema realne
vrijednosti, izuzev njene važnosti za osjećaj zajedništva i solidarnosti. Porazmislimo li malo o
ovim riječima, naročito poznajemo li historijat arapskih plemena, shvatoićemo koliko je Ibn
Haldun ustvari bio upravu. Naime, slaba i malobrojna beduinska plemena u pravilu su se
pripajala  većim  i  jačim  plemenima,  prihvatajući  po  automatizmu  i  porijeklo,  rodoslovlje  i
identitet plemena u koja su se utopili kao vlastiti, dok bi vremenom izvorno porijeklo i rodoslov
manjeg plemena potpuno padali u zaborav. Isto je važilo i za osobe koje bi iz nekih razloga
napustile svoje i bile prihvaćene od drugog plemena.



Hilf ili savezništvo

Sklapanje savezništva odnosno hilfa između plemena bilo je važan arapski običaj uslovljen
političkim razlozima i nužnom brigom za opstanak plemena. Dva ili više plemena sklapala su
sporazum koji je važio općenito ili za određene situacije i koji je podrazumijevao zajedničku
odbranu  pred  zajedničkim  neprijateljem  ili  zajedničko  učestvovanje  u  vojnim  pohodima.
Sklapanje ovog saveza podrazumijevalo je niz običaja od kojih je jedan bio davanje prisege
(otud i sami termini hilf, tahaluf i helif, jer korijenh l f ustvari dolazi u značenju dati prisegu,
zakleti se). Postojali su pritom i drugi običaji o kojima će u nastavku biti više riječi. Ustvari, sam
hilf  imao je  velikog utjecaja  na rodovsku pripadnost  budući  da su se  plemena u  savezu
međusobno doživljavala kao pripadnici istog roda.

Dživar

Dživar je još jedan arapski običaj proistekao iz beduinskog i plemenskog načina života. Veoma
često je ugroženi pojedinac ili čitavo pleme, želeći se zaštititi i spasiti pred opasnošću, tražilo
dživar od drugog, jačeg pojedinca ili plemena. Ukoliko bi dživar bio prihvaćen, onda se svaki
napad na pojedinca ili pleme kome je uslišan dživar smatralo ustvari napadom na pojedinca ili
pleme koje je dalo dživar. Naravno, ponekad molba za dživar ne bi bila uslišana. U svakom
slučaju, bilo da je dživar prihvaćen ili odbijen, to je moralo biti učinjeno javno i u prisustvu
svjedoka. Proučavajući život Božijeg Poslanika, s.a.v.a.s., susrest ćemo se sa nekim
slučajevima dživara, te je bilo neophodno pojasniti šta se pod ovim pojmom podrazumijeva.

Vila'

Za odnos prema određenom plemenu vila' je također pojava od iznimnog značaja. Među
Arapima je poznata izreka: “Veza po vila' je poput veze po porijeklu.” Postoji nekoliko vrsta
vila'a. Recimo, ukoliko je neko bio oslobođeni rob, on se vezao za ono pleme odnosno rod
kome pripada njegov osloboditelj. Takav odnos uvažen je čak i zakonskim propisima u vezi s
naslijeđivanjem i slično. Kad bi se dakle navodio rodoslov oslobođenog roba, spominjalo bi ga
se kao pripadnika plemena i roda njegovog osloboditelja, s tim što bi se na kraju moralo dodati
bi-l-vila', što bi značilo prema vila'i. Vila' se također mogla uspostaviti preko hilfa odnosno
ugovora o savezništvu s nekim plemenom, pa su tako, recimo, jesribski (medinski) Jevreji bili
vila' srodnici arapskih plemena Evs i Hazredž. Nakon islamskih osvajanja većina ne-Arapa bili
su smatrani za muvali, one koji su pod vila', a u doba Emevija svi ne-Arapi obavezno su



nazivani muvali, te je u to vrijeme ovaj termin podrazumijevao omalovažavajuće i degradirajuće
konotacije spram onog na koga se odnosio. Jer, u staleškom smislu, muvali je ponad roba, ali
je niži od gospodara i nipošto nije jednak s njim.

Istilhaq

Istilhaqili pripajanje određenom rodu i pristajanje uz njega također je jedan od slučajeva
gubljenja izvornog porijekla i pristajanja na novi identitet. Radilo se, naime, o tome da bi katkad
čovjek iz uglednijeg i jačeg plemena ili roda prihvatao u svoj rod čovjeka iz drugog plemena
proglašavajući ga svojim sinom ili bratom. Onaj ko bi svoj rod zamijenio na taj način drugim
rodom bio je nazivan daijj. Kao što ćemo vidjeti, Poslanik, s.a.v.a.s., uzeo je Zejda ibn Harisa za
svog sina, te je stoga ovaj nazivan Zejd ibn Muhammed. Tim povodom objavljen je kur'anski
ajet: “...niti je (Allah) posinke vaše sinovima vašim učinio. To su samo vaše riječi, iz vaših usta,
a Allah istinu govori i na pravi put izvodi.” (al-Ahzab, 4) Tako je, dakle, zabranjen tebenni
odnosno uzimanje posinaka za sinove. A narednim ajetom se kaže: “Zovite ih po očevima
njihovim, to je kod Allaha ispravnije. A ako ne znate imena očeva njihovih, pa, braća su vaša po
vjeri i štićenici su vaši. Nije grijeh ako u tome pogriješite, grijeh je ako to namjerno učinite; a
Allah prašta i samilostan je.”(al-Ahzab, 5) Nakon objave ovog ajeta Zejda su ponovo počeli
zvati po njegovom ocu – Zejd ibn Hais.

Hal'

Nasuprot istilhaqu postojao je običaj poznat kao hal'. Jedno pleme ili pojedinac odrekli bi se
zbog kakvog golemog beščašća i sramote svog člana ili sina, i to bi bilo javno obznanjeno.
Ukoliko bi takav nakon toga počinio ubistvo ili nanio kakvo zlo drugome, njegovo pleme nije
snosilo nikakvu odgovornost te ne bi bilo dužno snositi krvarinu ili drugu odštetu. Takva osoba
nazivana je hali'.

Katkad se dešavalo da se negdje u pustinji udruži više hali'a, te se obavezno odaju pljački i
drumskom razbojništvu. Jedan od čuvenih arapskih hali'a bio je Kajs ibn Huddadijje iz plemena
Huza'a, poznat kao vješt borac i pjesnik, koga se zbog njegovih razbojništava pleme Huza'a
odreklo, te su svoje odricanje javno istakli na trgovištu u Ukazu, izjavljujući da oni više nisu
dužni plaćati odštetu za njegova nedjela.



Važnost plemenskih i rodovskih veza za historiju islama

Trinaesti ajet časne sure al-Hudžurat kazuje da Bog ljude dijeli na plemena i narode kako bi se
oni upoznali. Ljudi su različiti da bi se natjecali u dobru, iako svi oni potječu od istog čovjeka i
žene, te je stoga ponos rodom i porijeklom besmislen, jer Bogu su najdraži oni koji su
najbogobojzniji. Ovakvi ajeti imali su za cilj izričito poreći svaki prestiž na temelju porijekla i
loze, i suzbiti neprijateljstva i gloženja između arapskih plemena i rodova, budući da su Arapi u
to vrijeme, i pored postojanja zajedničkog im arapskog jezika, bili toliko ogrezli u plemenskom
rivalstvu da se teško uopće i moglo govoriti o Arapima kao narodu. Pleme, i katkad ša'b kao
zajednica koju je sačinjavalo više plemena povezanih zajedničkim rodoslovom, za Arape je bila
ono što je bio polis za žitelje antičke Grčke ili ono što je nacija za ljude našeg vremena.
Naravno, termin A'rab i tada je postojao, no uglavnom se koristio za pustinjske beduine i imao
je više pogrdno značenje, odnosno upućivao je na sirove i surove ljude koji obitavaju u pustinji.

Jezik kojim se služila znatna većina plemena označavan je također kao arapski, dok je termin
Arapi kao oznaka nacionalne grupe počeo da se koristi tek nakon što se među ovim
plemenima proširio islam. U naprijed spomenutoj suri al-Hudžurat srećemo i ajet koji govori o
sporu između dvije grupe medinskih muslimana (plemena Evs i Hazredž) koji je izbio kao
posljedica permanentne plemenske netrpeljivosti (za više podataka o ovome pogledati u Tarih-
i Taberi).

Islam kao vjera tevhida odnosno jedinstva imao je za cilj i prevazilaženje plemenskih i
rodovskih sukoba. Jedan od smislova tevhida jeste i ujedinjenje ljudskog roda pod zastavom
islama i odbacivanje plemenskih, nacionalnih ili rasnih razlika. Taj uzvišeni božanski idealnije,
međutim, lahko našao mjesta u srcima Arapa. Upravo u suri al-Hudžurat nailazimo na ajet koji
kaže: “Neki beduini govore: ‘Mi vjerujemo!’ Reci: “Vi ne vjerujete, ali recite: ‘Mi se
pokoravamo!’”, jer u srca vaša prava vjera nije još ušla.” (al-Hudžurat, 14) Vjera na koju se
ovdje misli  jeste i  vjera u jedinstvo zajednice odnosno prevazilaženje plemenskih i  rasnih
podvojenosti, što Arapi nisu mogli lahko prihvatiti.

Problem plemenske i rodovske netrpeljivosti donekle je prevaziđen u ranom periodu širenja
islama, naročito je za vladavine 'Ali ibn Ebi Taliba vatra međuplemenskih razmirica bila
ugašena, ali već u drugoj polovini prvog hidžretskog stoljeća ovaj problem ponovo će svom
silinom izbiti u prvi plan i biti jednim od glavnih faktora sloma Emevija.

Veliki ugled geneologije kao znanosti među Arapima počiva upravo na spomenutim razlozima.



Arapska plemena koja su se sada našla u jednom velikom savezu nastojala su na sve načine
sačuvati vlastiti identitet i sjećanje na svoje porijeklo. Uostalom, predislamska istorija Arabije,
dakle period od nekoliko stoljeća prije pojave islama, obilježena je uglavnom ratovima između
različitih plemena.

Koliko god su Poslanikove, s.a.v.a.s., bitke bili ratovi između vjernika i nevjernika, između
mononteizma i politeizma, na svojoj pojavnoj ravni oni su među Arapima doživljavani i kao
plemenski sukob, premda su i Poslanik islama, s.a.v.a.s., kao vođa muslimana i Ebu Sufjan kao
vođa mušrika bili iz plemena Kurejš. Kurejšije su, međutim, ovaj sukob doživljavale kao borbu
protiv plemena Evs i Hazredž, pa su i svoju pobjedu u bici na Uhudu oglašavali kao pobjedu
nad ova dva plemena.

Usto, poznavanje plemenskog rodoslova bitno je kako bismo mogli pratiti porijeklo neke osobe,
a  budući  da  historiju  u  biti  čine  pojedinci,  za  historiju  islama iznimno je  bitno poznavati
porijeklo osoba koje su na ovaj ili onaj način bitnije utjecali na dešavanja u ranom periodu
širenja islama.

Plemenska hijerarhija

Pleme je, dakle, bilo osnovni i najzastupljeniji oblik društvenog organiziranja nomadskih Arapa.
Među pripadnicima plemena postoji krvna veza i udruženi su radi lakšeg ostvarenja svojih
socijalnih i ekonomskih interesa, a broja pripadnika plemena što se tiče, on može biti veoma
različit – neka plemena su izuzetno malobrojna, dok su druga veoma velika. Postoje i drugi
organizacijski oblici, veći ili manji od samog plemena. Što se podjele tih oblika tiče, i tu postoje
neslaganja. Jednu od najpoznatijih i najprihvaćenijih klasifikacija iznosi Nuvejri u svome djelu
Nihajetul-Irab, i na osnovu nje džiz, džamahir, ša'b i qabile su veći oblici društvenog
organizovanja, dok su manji 'imare, batn, fahiz, 'išire i fasile.

Naravno, ovakva klasifikacija nipošto nije definitivna, i često je veoma teško odrediti gdje
svrstati neku zajednicu. Tako se, naprimjer, Kurejšije uglavnom smatra plemenom, dok mngi od
arapskih geneologa Kurejšije smatraju rodom, dok su za njih plemena, recimo, Mudar i Rabi'a.

Podjela svih plemena na dva velika ogranka odnosno ša'ba ustanovljena je upravo negdje s
pojavom  islama,  i  ova  dva  ogranka  odnosili  su  se  jedan  prema  drugome  s  krajnjom
arogancijom, počesto i s neskrivenim neprijateljstvom. Netrpeljivost i sukobi među plemenima
postojali su i u predislamskom razdoblju, no bili su to uglavnom sukobi između dva plemena ili



dva saveza, ali  nisu postojali  ratovi između južnih i  sjevernih ili  sukobi između imućnijih i
siromašnijih plemena. Glavni uzroci sukoba u predislamsko doba bili su pitanja poput prostora
za ispašu,  krvne osvete,  pljačke nečijeg karavana i  slično,  pa makar da su oba zaraćena
plemena, što je bio i najčešći slučaj, bila sa juga ili sjevera.

Korijeni podjeljenosti među plemenima krili su se u davnom doseljavanju plemena s juga
odnosno iz Jemena na sjever, gdje su tokom zime dovodili stoku na ispašu. Izvorni sjevernjaci
svoja su porijeklo vezali za Ma'dda, Nezara odnosno Adnana te na kraju lanca za Ismaila, sina
Ibrahima, a.s., i ova grupa je zato i nazivana muste'aribima, dakle poarabljenima. Jer, izvjesno
je da Ibrahim i Ismail nisu bili Arapi, a Ismailova djeca postali su Arapi samim tim što su ostali
živjeti u Arabiji. Kurejšije, koji su obitavali u Mekki, smatrali su sebe Nezarovim potomcima i
zato su i nazivani nezarije ili adnani. Stanovnici Jasriba, pak, koji su bili pripadnici dva plemena
– Evs i hazredž, svojevremeno su doselili s juga, i nazivani su Jemencima. Čini se da prije
pojave islama nije postojalo nikakvo neprijateljstvo između Kurejšija i plemena Evs i Hazredž,
jer takvo što ne bilježi arapska predislamska poezija. Štaviše, postojala je otvorena
netrpeljivost upravo između plemena Evs i Hazredž, koja su malo prije Hidžre ušla u tako
dubok i krvav sukob da je postojala realna opasnost da se međusobno iskorijene.

Poslanikovim, s.a.v.a.s., preseljenjem iz Mekke u Medinu plemena Evs i Hazredž počinju se
nazivati zajedničkim imenom ensarije (pomagači), dok su one Kurejšije koje su skupa s
Poslanikom islama, s.a.v.a.s., napustili Mekku i našli utočište u Medini poznati pod imenom
muhadžiri (iseljenici). Za Poslanikovog, s.a.v.a.s., života nije se, makar javno, ispoljavao nikakav
rivalitet između ensarija i muhadžira. No Poslanikovom, s.a.v.a.s., smrću i pojavom pitanja
njegovog naslijeđivanja na vidjelo izlazi sukobljenost između Kurejšija i plemena Evs i Hazredž.
Naravno, pritom su na površinu isplivale i stare nesuglasive između sama ova dva plemena, što
je itekako išlo na ruku Kurejšijama, koji su uglavnom nesmetano preuzeli hilafet. Muslimanska
osvajanja i seljenja Arapa van Arabije, te njihovo naseljavanje gradova poput Basre i Kufe
donekle su, makar prividno, utišala međuarapske trzavice, sve dok treći halifa Osman, emevija
iz plemena Kurejšija, nije ubijen od strane ensarija. Ovaj događaj dao je Muaviji izliku da se
podigne kako bi navodno osvetio Osmanovu krv i poveo narod protiv Osmanovih ubica, što se
vrlo brzo pretvorilo ustvari u sukob između domicilnih i plemena doseljenih s juga, iako su
recimo u bici na Sifinu vođe obje zaraćene strane bili Kurejšije – Muavija i 'Ali ibn Ebi Talib.

Nakon Osmanovog ubistva i bitke na Sifinu sukobljenost između plemena dosegla je svoj
vrhunac i bila je još žešća nego u predislamskom periodu. Međutim, ovaj put nije se radilo o



ekonomskim razlozima ili problemu hajdučije na karavanskim putevima, već se sukob profilirao
u suprotstavljenost između Arapa nezarija i Jemenaca, zaogrnut plaštom političkih razmirica.

Ova oštra suprotstavljenost dvije grupe plemena nije jenjavala tokom čitavog perioda
emevijske vlasti i bit će glavnim razlogom pada Emevija. Takva situacija pogodovala je
pjesnicima i govornicima koji su imali divnu priliku da stvaraju stihove u pohvalu jedne ili druge
grupe. Svakako, nezarije, među koje su spadale i Kurejšije iz kojih je potjecao i sam Poslanik,
s.a.v.a.s., i sve halife nisu imale previše potrebe za pjesničkom hvalom njihovog roda, dok su
plemena doseljena iz Jemena nastojala prikazati sebe kao izravne Adnanove i Ismailove
potomke o kojima se govori i u Starom zavjetu, te na taj način dokazati svoj prestiž.

Briga o rodoslovu

I prije pojave islama arapska plemena brižno su čuvala sjećanje na svoj rodoslov i porijeklo, i u
svakom plemenu postojale su osobe koje su u pitanje plemenskog rodoslova bile upućene više
od ostalih, pa se u slučaju potrebe njima obraćalo. Za vladavine Omera ibn Hattaba za
najboljeg poznavatelja rodoslova Kurejšija važio je Džubejr ibn Mut'im, a za njega se tvrdilo da
je ovo znanje naslijedio od Ebu Bekra Es-Siddika (Ibn Hišam, svezak 1, str. 12). Kada je Omer
odlučio oformiti divan koji će se baviti državnim poslovima, kako bi utvrdio porijeklo ljudi na
koje je računao zatražio je pomoć od Džubejra te Mahrame ibn Nevfela i Akila ibn Ebi Taliba,
koji su također važili za osobe iznimno upućene u geneologiju. Kad je plemenska
suprotstavljenost dosegla svoj vrhunac, svaka grupa zadužila je svoje znalce rodoslova da
sačine knjige o porijeklu njihovih plemena, a najpoznatije od takvih djela jeste Džemheretun-
Nesb Hišama ibn Muhammeda Al-Kalbija.

Iz rečenog je jasno da su djela o geneologiji i historiji arabljanskih plemena nastala nakon
pojave islama, a njihovi autori koristili su se znanjem osoba upućenih u ovo pitanje koje su
svoje znanje stekle usmenom predajom. Svakako, uzevši u obzir ekstremno izražen plemenski
ponos, političku važnost pitanja porijekla,  rivalitet među plemenima i nepozdanost usmene
predaje  (naročito  u  ovakvim slučajevima kad  se  radi  o  nevjerovatno  bogatim rodbinskim
stablima), nipošto se ono što se sreće u geneologijama arapskih plemena ne može smatrati
potpuno sigurnim.

Za onoga, međutim, ko se bavi životopisom Poslanika, s.a.v.a.s., i historijom islama dovoljno je
znati na koji su način sami Arapi gledali na porijeklo svojih plemena, budući da je njihov ugled,
čast i ponos počivao prvenstveno na pitanju rodoslova. Bavljenje tim pitanjem, pak, zasebna je



disciplina koju treba odvojiti od Poslanikovog, s.a.v.a.s., životopisa i izučavanja historije islama,
jer ukoliko objektivna naučna istraživanje eventualno i dokažu da rodoslovi arapskih plemena i
nisu baš onakvi kako se tvrdi u klasičnoj literaturi to ničim neće utjecati na činjenice iz života
Poslanika Božijeg, s.a.v.a.s. i historije ranog perioda islama. Ono što je za nas bitno jeste
poznavati situaciju u Mekki i Medini u vrijeme pojave islama te znati koja plemena i u kakvim
međusobnim odnosima su u to vrijeme ondje živjela. Stoga ćemo odmah na početku kazati
ponešto o gradu Mekki i plemenu Kurejš u ono doba. Kasnije će biti riječi i o Hidžazu odnosno
Taifu i Jesribu ili Medini.


