Arabija prije Islama

<"xml encoding="UTF-8?7>

Arabija prije Islama

Uvod

s O Arabiji prije pojave islama ponajvise se saznalo tokom 19.
stolje¢a. Naime, putopisci i istrazivacCi tada su prodrli u

L | 'unutrasnjost Arabijskog poluostrva te su otkrili i uspjeli deSifrovati

gbrojne zapise u kamenu rasute diljem Arabije, narocito u

. naseljenim mjestima i juznim dijelovima Arabijskog poluostrva. Na
B P AT

taj nacin stecena su bitna saznanja o Arabiji u drevnim vremenima
i naravno u predislamsko doba. Na osnovu deSifrovanih tekstova saznalo se da je joS prije
Nove ere na jugu Arabijskog poluostrva postojala veoma napredna civilizacija i kultura s dobro

organiziranim drustvenim uredenjem.

Taj period proslosti Arabije, koji se sada izucava kao poseban ogranak orijentalistike, nije
medutim posebno interesantan za nas. U 5. stoljeéu, dakle neposredno pred rodenje Bozijeg
Poslanika, s.a.v.a.s., ta civilizacija i kultura prakti¢no vise nije postojala, ¢ak i oni rijetki pismeni
ljudi, uglavnom u Jemenu, nisu poznavali pismo kojim su pisani ti zapisi u kamenu, izuzev

nekolicine rijetkih u¢enjaka tog vremena koji su opet jedva mogli sricati te tekstove.

U 6. stoljecu jezik koji danas poznajemo kao arapski, isti onaj jezik na kome je objavljen Kur'an,
bio je ve¢ u potpunosti rasiren medu plemenim ai nomadskim stanovniSstvom na sjeveru
Arabije, arapski pjesnici svoju poeziju stvarali su isklju¢ivo na tom jeziku, odnosno radilo se ve¢
0 posve razvijenom, bogatom i u potpunosti formiranom jeziku koji se sve brze i viSe prihvatao i

medu stanovniStvom na jugu.

Skupa sa Sirenjem i snazenjem arapskog jezika sve zastupljeniji postaje i homadski nacin
Zivota te plemenska organizacija drustva, tako da se, izuzev mozda nekoliko gradi¢a u Jemenu,
prakti¢no i ne moze govoriti o postojanju gradova. Naravno, na jugu su postojali Mekka, taif i

Jasrib kao sjedelacka naselja sa ku¢ama gradenim od gline, ali i ovdje je plemenska



organizacija drustva bila toliko ukorijenjena i dominantna da ustvari ne mozemo niti govoriti o

gradovima u pravom smislu te rijeci.

Da bismo bolje razumijeli Poslanikov, s.a.v.a.s., zivot, njegove odnose sa vlastitim rodom i
plemenom te njihove odnose s drugim rodovima i plemenima, sto je imalo jako bithog utjecaja
na ranu historiju islama, moramo poznavati drustvene, ekonomske i politicke prilike u tadasnjoj
Arabiji.

Plemenski sistem

Pleme je drustvena zajednica koja okuplja osobe koje imaju zajedni¢ko porijeklo odnosno
zajednickog pretka, bez obzira na to koliko im je taj predak dalek. Ljudi u plemenskoj zajednici
zajednicki ucestvuju u drustvenim i ekonomskim aktivhostima, trgovini, trgovackim
putovanjima i robnoj razmjeni s drugim zajednicama na osnovu svoje pripadnosti istom
plemenu, kojim upravlja plemenski starjeSina odnosno Sejh, kako su Arapi titulirali ovu osobu.
Pripadnici jednog plemena zajednicki u¢estvuju u odbrani i eventualnim sukobima sa drugim
plemenima, polazu pravo na odstetu poznatu kao “krvarina” u sluc¢aju da pripadnik drugog
plemena ubije njihovog saplemenika, odgovorni su spram dogovora i ugovora njihovog

plemena sa drugim plemenima i sli¢no.

Iz dosad kazanog o plemenskom sistemu jasno je da je plemenska zajednica uglavhom
obiljezje nomadskog i pustinjskog stanovnistva. Ovakvo drustveno okupljanje prethodilo je
sjedelackom zivotu i nastanku gradova, Sto predstavlja viSi i slozeniji nivo drustvenog

organiziranja.

Jedna od najvaznijih karakteristika plemenske zajednice jeste jednaka odgovornost i obaveza
¢lanova plemena u pogledu zastite ekonomskih i drustvenih interesa plemena, bas kao sto im
je obaveza i da u slucaju nedostatka ispase za stoku u pustinji ili iznimno loSe materijalne
situacije plemena skupa sa svojim saplemenicima bezrezervno ucestvuju u napadu na drugo
pleme ili naseljena mjesta. Ova zajednicka odgovornost u slucaju potrebe za odbranom ili
napadom uslovila je da se kod pripadnika plemenske zajednice borbenost, ratnicka hrabrost i
borbeni duh smatraju izuzetno postovanim osobinama, sto kod gradskog stanovnistva i nisu
bas osnovne ljudske vrijednosti, jer je podjela duznosti u gradskim zajednicama profilirana, tako
da je jedan broj ¢lanova zajednice zaduzen za stvaranje materijalnih dobara, dok su posebni

¢lanovi drustva zaduzeni za brigu o sigurnosti i odbrani zajednice.



Osjecaj zajednicke odgovornosti spram pitanja odbrane i izdrzavanja zajednice stvara kod
pripadnika plemena jo$ jednu specificnu osobinu, u arapskom jeziku poznatu kao ta'ssub.
Ta'ssub oznacava iznimno snazan osje¢aj medusobne povezanosti ¢lanova plemena, osjecaj
okupljenosti oko zajednickih interesa, i to tako snazan da postaje specificna duSevna
karakteristika i ogleda se kroz krajnju odanost vlastitom plemenu, spremnost na bezrezervnu
zrtvu za pleme i neumjereno veli¢anje vlastitog plemena. Takav osjecaj zaljubljenosti u vlastito
pleme i porijeklo, potpune podredenosti privatnog plemenskom i spremnosti na zrtvu radi
dobrobiti plemena kakav postoji u plemenskim nomadskim zajednicama u jednakoj mjeri se
nikada ne moze naci kod sjedelackog gradskog stanovnistva. Plemensku zajednicu karakteriSe
fanati¢na ljubav njenih ¢lanova prema vlastitom precima i neumjereno di¢enje svojim
porijeklom, Sto takoder nije karakteristika urbanog stanovnistva, izuzev kad se radi o

odredenim plemic¢kim i aristokratskim porodicama.

Vaznost krvne veze u plemenu

lako plemenska zajednica postoji prvenstveno radi ekonomskih i drustvenih faktora, ipak je
krvna povezanost njenih ¢lanova ono sto jedno pleme razlikuje od drugog, te su otud pripadnici
plemena svojski nastojali sacuvati sje¢anje na svoje pretke i njihov ugled. Na ovaj nacin ¢uvao
se identitet plemena, ali i poticao ponos, borbeni duh i moral ¢lanova zajednice, sto je opet bio
bitan preduvjet opstanka. Gradsko stanovnistvo uglavnom nije imalo potrebe da toliko insistira
na medusobnoj povezanosti i osjecaju jedinstva unutar zajednice. Naravno, osjecaj
povezanosti zajedni¢kim identitetom i ljubav prema vlastitoj zajednici postojali su i kod
gradskog stanovnistva, narocito u slucaju ugrozenosti pred spoljnim neprijateljem, ali se to
niposto nije ispoljavalo na tako ekstreman nacin kao u plemenskim zajednicama. Halifa Omer
tako je zamjerao Iracanima to Sto svoj identitet vezuju za mjesta iz kojih potjecu, a ne za

rodove kojima pripadaju, pozivajuci Arape da se ¢vrsto drze svojih rodovskih veza.

Ibn Haldun u svojoj ¢uvenoj Mugadimi rodovsku vezu pak smatra ne¢im sto nema realne
vrijednosti, izuzev njene vaznosti za osjecaj zajednistva i solidarnosti. Porazmislimo li malo o
ovim rijeCima, narocito poznajemo li historijat arapskih plemena, shvatoicemo koliko je lbn
Haldun ustvari bio upravu. Naime, slaba i malobrojna beduinska plemena u pravilu su se
pripajala ve¢im i ja¢im plemenima, prihvatajuci po automatizmu i porijeklo, rodoslovlje i
identitet plemena u koja su se utopili kao vlastiti, dok bi vr.emenom izvorno porijeklo i rodoslov
manjeg plemena potpuno padali u zaborav. Isto je vazilo i za osobe koje bi iz nekih razloga

napustile svoje i bile prihvaéene od drugog plemena.



Hilf ili saveznistvo

Sklapanje savezniStva odnosno hilfa izmedu plemena bilo je vazan arapski obicaj uslovljen
politickim razlozima i nuznom brigom za opstanak plemena. Dva ili viSe plemena sklapala su
sporazum koji je vazio opcenito ili za odredene situacije i koji je podrazumijevao zajednicku
odbranu pred zajednickim neprijateljem ili zajednicko ucestvovanje u vojnim pohodima.
Sklapanje ovog saveza podrazumijevalo je niz obicaja od kojih je jedan bio davanje prisege
(otud i sami termini hilf, tahaluf i helif, jer korijenh | f ustvari dolazi u znaéenju dati prisegu,
zakleti se). Postojali su pritom i drugi obi¢aji o kojima ¢e u nastavku biti viSe rijeéi. Ustvari, sam
hilf imao je velikog utjecaja na rodovsku pripadnost budué¢i da su se plemena u savezu

medusobno dozivljavala kao pripadnici istog roda.
DzZivar

Dzivar je joS jedan arapski obiCaj proistekao iz beduinskog i plemenskog nacina zivota. Veoma
dzivar od drugog, jaceg pojedinca ili plemena. Ukoliko bi dzivar bio prihvaéen, onda se svaki
napad na pojedinca ili pleme kome je uslisan dzivar smatralo ustvari napadom na pojedinca ili
pleme koje je dalo dzivar. Naravno, ponekad molba za dzivar ne bi bila usliSana. U svakom
slu€aju, bilo da je dzivar prihvaéen ili odbijen, to je moralo biti u€injeno javno i u prisustvu
svjedoka. ProucCavajuéi zivot Bozijeg Poslanika, s.a.v.a.s., susrest cemo se sa nekim

slu¢ajevima dzivara, te je bilo neophodno pojasniti $ta se pod ovim pojmom podrazumijeva.
PN
Vila

Za odnos prema odredenom plemenu vila' je takoder pojava od iznimnog znacaja. Medu
Arapima je poznata izreka: “Veza po vila' je poput veze po porijeklu.” Postoji nekoliko vrsta
vila'a. Recimo, ukoliko je neko bio oslobodeni rob, on se vezao za ono pleme odnosno rod
kome pripada njegov osloboditelj. Takav odnos uvazen je ¢ak i zakonskim propisima u vezi s
naslijedivanjem i slicno. Kad bi se dakle navodio rodoslov oslobodenog roba, spominjalo bi ga
se kao pripadnika plemena i roda njegovog osloboditelja, s tim Sto bi se na kraju moralo dodati
bi-l-vila', Sto bi znacilo prema vila'i. Vila' se takoder mogla uspostaviti preko hilfa odnosno
ugovora o saveznistvu s nekim plemenom, pa su tako, recimo, jesribski (medinski) Jevreji bili
vila' srodnici arapskih plemena Evs i Hazredz. Nakon islamskih osvajanja vecina ne-Arapa bili

su smatrani za muvali, one koji su pod vila', a u doba Emevija svi ne-Arapi obavezno su



nazivani muvali, te je u to vrijeme ovaj termin podrazumijevao omalovazavajuce i degradirajuce
konotacije spram onog na koga se odnosio. Jer, u staleSkom smislu, muvali je ponad roba, ali

je nizi od gospodara i niposto nije jednak s njim.

Istilhaq

Istilhaqili pripajanje odredenom rodu i pristajanje uz njega takoder je jedan od slucajeva
gubljenja izvornog porijekla i pristajanja na novi identitet. Radilo se, naime, o tome da bi katkad
covjek iz uglednijeg i jaceg plemena ili roda prihvatao u svoj rod ¢ovjeka iz drugog plemena
proglasavajuéi ga svojim sinom ili bratom. Onaj ko bi svoj rod zamijenio na taj nacCin drugim
rodom bio je nazivan daijj. Kao sto cemo vidjeti, Poslanik, s.a.v.a.s., uzeo je Zejda ibn Harisa za
svog sina, te je stoga ovaj nazivan Zejd ibn Muhammed. Tim povodom objavljen je kur'anski
ajet: “...niti je (Allah) posinke vase sinovima vasim ucinio. To su samo vase rijeci, iz vasih usta,
a Allah istinu govori i na pravi put izvodi.” (al-Ahzab, 4) Tako je, dakle, zabranjen tebenni
odnosno uzimanje posinaka za sinove. A narednim ajetom se kaze: “Zovite ih po o¢evima
njihovim, to je kod Allaha ispravnije. A ako ne znate imena oceva njihovih, pa, bra¢a su vasa po
vjeri i sticenici su vasi. Nije grijeh ako u tome pogrijesite, grijeh je ako to namjerno ucinite; a
Allah prasta i samilostan je.”(al-Ahzab, 5) Nakon objave ovog ajeta Zejda su ponovo poceli

zvati po njegovom ocu - Zejd ibn Hais.

Hal'

Nasuprot istilhaqu postojao je obicaj poznat kao hal'. Jedno pleme ili pojedinac odrekli bi se
zbog kakvog golemog bescasca i sramote svog Clana ili sina, i to bi bilo javno obznanjeno.
Ukoliko bi takav nakon toga pocinio ubistvo ili nanio kakvo zlo drugome, njegovo pleme nije
snosilo nikakvu odgovornost te ne bi bilo duzno snositi krvarinu ili drugu odstetu. Takva osoba

nazivana je hali'.

Katkad se deSavalo da se negdje u pustinji udruzi viSe hali'a, te se obavezno odaju pljacki i
drumskom razbojnistvu. Jedan od ¢uvenih arapskih hali'a bio je Kajs ibn Huddadijje iz plemena
Huza'a, poznat kao vjest borac i pjesnik, koga se zbog njegovih razbojnistava pleme Huza'a
odreklo, te su svoje odricanje javno istakli na trgovistu u Ukazu, izjavljujuci da oni viSe nisu

duzni placati odstetu za njegova nedjela.



Vaznost plemenskih i rodovskih veza za historiju islama

Trinaesti ajet Casne sure al-Hudzurat kazuje da Bog ljude dijeli na plemena i narode kako bi se
oni upoznali. Ljudi su razliCiti da bi se natjecali u dobru, iako svi oni potjecu od istog Covjeka i
zene, te je stoga ponos rodom i porijeklom besmislen, jer Bogu su najdrazi oni koji su
najbogobojzniji. Ovakvi ajeti imali su za cilj izriCito poreci svaki prestiz na temelju porijekla i
loze, i suzbiti neprijateljstva i gloZzenja izmedu arapskih plemena i rodova, buduci da su Arapi u
to vrijeme, i pored postojanja zajednickog im arapskog jezika, bili toliko ogrezli u plemenskom
rivalstvu da se tesko uopce i moglo govoriti o Arapima kao narodu. Pleme, i katkad Sa'b kao
zajednica koju je sacinjavalo viSe plemena povezanih zajednickim rodoslovom, za Arape je bila
ono $to je bio polis za zitelje anticke Grcke ili ono Sto je nacija za ljude naseg vremena.
Naravno, termin A'rab i tada je postojao, no uglavhom se koristio za pustinjske beduine i imao

je vise pogrdno znacenje, odnosno upucivao je na sirove i surove ljude koji obitavaju u pustiniji.

Jezik kojim se sluzila znatna vecina plemena oznacavan je takoder kao arapski, dok je termin
Arapi kao oznaka nacionalne grupe poceo da se koristi tek nakon sto se medu ovim
plemenima prosirio islam. U naprijed spomenutoj suri al-HudZurat sre¢emo i ajet koji govori 0
sporu izmedu dvije grupe medinskih muslimana (plemena Evs i Hazredz) koji je izbio kao
posljedica permanentne plemenske netrpeljivosti (za viSe podataka o ovome pogledati u Tarih-
i Taberi).

Islam kao vjera tevhida odnosno jedinstva imao je za cilj i prevazilazenje plemenskih i
rodovskih sukoba. Jedan od smislova tevhida jeste i ujedinjenje ljudskog roda pod zastavom
islama i odbacivanje plemenskih, nacionalnih ili rasnih razlika. Taj uzviseni bozanski idealnije,
medutim, lahko nasao mjesta u srcima Arapa. Upravo u suri al-Hudzurat nailazimo na ajet koji
kaze: “Neki beduini govore: ‘Mi vjerujemo!" Reci: “Vi ne vjerujete, ali recite: ‘Mi se
pokoravamo!”, jer u srca vasa prava vjera nije jos usla.” (al-HudZurat, 14) Vjera na koju se
ovdje misli jeste i vjera u jedinstvo zajednice odnosno prevazilazenje plemenskih i rasnih

podvojenosti, $sto Arapi nisu mogli lahko prihvatiti.

Problem plemenske i rodovske netrpeljivosti donekle je prevaziden u ranom periodu Sirenja
islama, narocito je za vladavine 'Ali ibn Ebi Taliba vatra meduplemenskih razmirica bila
ugasena, ali ve¢ u drugoj polovini prvog hidzretskog stoljec¢a ovaj problem ponovo ¢e svom

silinom izbiti u prvi plan i biti jednim od glavnih faktora sloma Emevija.

Veliki ugled geneologije kao znanosti medu Arapima pociva upravo na spomenutim razlozima.



Arapska plemena koja su se sada nasla u jednom velikom savezu nastojala su na sve nacine
sacuvati vlastiti identitet i sje¢anje na svoje porijeklo. Uostalom, predislamska istorija Arabije,
dakle period od nekoliko stolje¢a prije pojave islama, obiljezena je uglavhom ratovima izmedu

razli¢itih plemena.

Koliko god su Poslanikove, s.a.v.a.s., bitke bili ratovi izmedu vjernika i nevjernika, izmedu
mononteizma i politeizma, na svojoj pojavnoj ravni oni su medu Arapima dozivljavani i kao
plemenski sukob, premda su i Poslanik islama, s.a.v.a.s., kao voda muslimana i Ebu Sufjan kao
voda musrika bili iz plemena Kurejs. Kurejsije su, medutim, ovaj sukob dozivljavale kao borbu
protiv plemena Evs i Hazredz, pa su i svoju pobjedu u bici na Uhudu oglasavali kao pobjedu

nad ova dva plemena.

Usto, poznavanje plemenskog rodoslova bitno je kako bismo mogli pratiti porijeklo neke osobe,
a bududéi da historiju u biti ¢ine pojedinci, za historiju islama iznimno je bitno poznavati
porijeklo osoba koje su na ovaj ili onaj nacin bitnije utjecali na deSavanja u ranom periodu

Sirenja islama.

Plemenska hijerarhija

Pleme je, dakle, bilo osnovni i najzastupljeniji oblik drustvenog organiziranja nomadskih Arapa.
Medu pripadnicima plemena postoji krvna veza i udruzeni su radi lakSeg ostvarenja svojih
socijalnih i ekonomskih interesa, a broja pripadnika plemena sto se tice, on moze biti veoma
razlicit — neka plemena su izuzetno malobrojna, dok su druga veoma velika. Postoje i drugi
organizacijski oblici, veéi ili manji od samog plemena. Sto se podjele tih oblika tice, i tu postoje
neslaganja. Jednu od najpoznatijih i najprihvacenijih klasifikacija iznosi Nuvejri u svome djelu
Nihajetul-Irab, i na osnovu nje dziz, dzamahir, $a'b i qabile su veci oblici drustvenog

organizovanja, dok su maniji 'imare, batn, fahiz, 'iSire i fasile.

Naravno, ovakva klasifikacija niposto nije definitivna, i Cesto je veoma tesko odrediti gdje
svrstati neku zajednicu. Tako se, naprimjer, KurejsSije uglavhom smatra plemenom, dok mngi od

arapskih geneologa Kurejsije smatraju rodom, dok su za njih plemena, recimo, Mudar i Rabi'a.

Podjela svih plemena na dva velika ogranka odnosno $a'ba ustanovljena je upravo negdje s
pojavom islama, i ova dva ogranka odnosili su se jedan prema drugome s krajnjom
arogancijom, pocesto i s neskrivenim neprijateljstvom. Netrpeljivost i sukobi medu plemenima

postojali su i u predislamskom razdoblju, no bili su to uglavhom sukobi izmedu dva plemena ili



dva saveza, ali nisu postojali ratovi izmedu juznih i sjevernih ili sukobi izmedu imucnijih i
siromasnijih plemena. Glavni uzroci sukoba u predislamsko doba bili su pitanja poput prostora
za ispasu, krvne osvete, pljacke necijeg karavana i slicho, pa makar da su oba zaracena

plemena, Sto je bio i naj¢esci slucaj, bila sa juga ili sjevera.

Korijeni podjeljenosti medu plemenima krili su se u davhom doseljavanju plemena s juga
odnosno iz Jemena na sjever, gdje su tokom zime dovodili stoku na ispasu. lzvorni sjevernjaci
svoja su porijeklo vezali za Ma'dda, Nezara odnosno Adnana te na kraju lanca za Ismaila, sina
Ibrahima, a.s., i ova grupa je zato i nazivana muste'aribima, dakle poarabljenima. Jer, izvjesno
je da Ibrahim i Ismail nisu bili Arapi, a Ismailova djeca postali su Arapi samim tim sto su ostali
Zivjeti u Arabiji. KurejSije, koji su obitavali u Mekki, smatrali su sebe Nezarovim potomcima i
zato su i nazivani nezarije ili adnani. Stanovnici Jasriba, pak, koji su bili pripadnici dva plemena
— Evs i hazredz, svojevremeno su doselili s juga, i nazivani su Jemencima. Cini se da prije
pojave islama nije postojalo nikakvo neprijateljstvo izmedu KurejSija i plemena Evs i Hazredz,
jer takvo $to ne biljezi arapska predislamska poezija. Stavise, postojala je otvorena
netrpeljivost upravo izmedu plemena Evs i Hazredz, koja su malo prije Hidzre usla u tako

dubok i krvav sukob da je postojala realna opasnost da se medusobno iskorijene.

Poslanikovim, s.a.v.a.s., preseljenjem iz Mekke u Medinu plemena Evs i HazredZ pocinju se
nazivati zajedni¢kim imenom ensarije (pomagaci), dok su one Kurejsije koje su skupa s
Poslanikom islama, s.a.v.a.s., napustili Mekku i nasli uto¢iste u Medini poznati pod imenom
muhadziri (iseljenici). Za Poslanikovog, s.a.v.a.s., Zivota nije se, makar javno, ispoljavao nikakav
rivalitet izmedu ensarija i muhadzira. No Poslanikovom, s.a.v.a.s., smréu i pojavom pitanja
njegovog naslijedivanja na vidjelo izlazi sukobljenost izmedu Kurejsija i plemena Evs i Hazredz.
Naravno, pritom su na povrsinu isplivale i stare nesuglasive izmedu sama ova dva plemena, sto
je itekako iSlo na ruku Kurejsijama, koji su uglavhom nesmetano preuzeli hilafet. Muslimanska
osvajanja i seljenja Arapa van Arabije, te njihovo naseljavanje gradova poput Basre i Kufe
donekle su, makar prividno, utiSala meduarapske trzavice, sve dok treéi halifa Osman, emevija
iz plemena Kurejsija, nije ubijen od strane ensarija. Ovaj dogadaj dao je Muaviji izliku da se
podigne kako bi navodno osvetio Osmanovu krv i poveo narod protiv Osmanovih ubica, sto se
vrlo brzo pretvorilo ustvari u sukob izmedu domicilnih i plemena doseljenih s juga, iako su

recimo u bici na Sifinu vode obje zaracene strane bili KurejSije — Muavija i ‘Ali ibn Ebi Talib.

Nakon Osmanovog ubistva i bitke na Sifinu sukobljenost izmedu plemena dosegla je svoj

vrhunac i bila je joS ZeS¢a nego u predislamskom periodu. Medutim, ovaj put nije se radilo o



ekonomskim razlozima ili problemu hajducije na karavanskim putevima, ve¢ se sukob profilirao

u suprotstavljenost izmedu Arapa nezarija i Jemenaca, zaogrnut plastom politi¢kih razmirica.

Ova ostra suprotstavljenost dvije grupe plemena nije jenjavala tokom cCitavog perioda
emevijske vlasti i bit ¢e glavnim razlogom pada Emevija. Takva situacija pogodovala je
pjesnhicima i govornicima koji su imali divnu priliku da stvaraju stihove u pohvalu jedne ili druge
grupe. Svakako, nezarije, medu koje su spadale i Kurejsije iz kojih je potjecao i sam Poslanik,
s.a.v.a.s., i sve halife nisu imale previSe potrebe za pjesnickom hvalom njihovog roda, dok su
plemena doseljena iz Jemena nastojala prikazati sebe kao izravhe Adnanove i Ismailove

potomke o kojima se govori i u Starom zavjetu, te na taj nacin dokazati svoj prestiz.

Briga o rodoslovu

| prije pojave islama arapska plemena brizno su Cuvala sjecanje na svoj rodoslov i porijeklo, i u
svakom plemenu postojale su osobe koje su u pitanje plemenskog rodoslova bile upucéene vise
od ostalih, pa se u slucaju potrebe njima obracalo. Za vladavine Omera ibn Hattaba za
najboljeg poznavatelja rodoslova KurejsSija vazio je Dzubejr ibn Mut'im, a za njega se tvrdilo da
je ovo znanje naslijedio od Ebu Bekra Es-Siddika (Ibn Hisam, svezak 1, str. 12). Kada je Omer
odluc¢io oformiti divan koji ¢e se baviti drzavnim poslovima, kako bi utvrdio porijeklo ljudi na
koje je racunao zatrazio je pomo¢ od Dzubejra te Mahrame ibn Nevfela i Akila ibn Ebi Taliba,
koji su takoder vazili za osobe iznimno upucene u geneologiju. Kad je plemenska
suprotstavljenost dosegla svoj vrhunac, svaka grupa zaduzila je svoje znalce rodoslova da
sacine knjige o porijeklu njihovih plemena, a najpoznatije od takvih djela jeste Dzemheretun-

Nesb Hisama ibn Muhammeda Al-Kalbija.

Iz reCenog je jasno da su djela o geneologiji i historiji arabljanskih plemena nastala nakon
pojave islama, a njihovi autori koristili su se znanjem osoba upucenih u ovo pitanje koje su
svoje znanje stekle usmenom predajom. Svakako, uzevsi u obzir ekstremno izrazen plemenski
ponos, politicku vaznost pitanja porijekla, rivalitet medu plemenima i nepozdanost usmene
predaje (narocito u ovakvim slucajevima kad se radi o nevjerovatno bogatim rodbinskim
stablima), niposto se ono $to se srec¢e u geneologijama arapskih plemena ne moze smatrati

potpuno sigurnim.

Za onoga, medutim, ko se bavi zivotopisom Poslanika, s.a.v.a.s., i historijom islama dovoljno je
znati na koji su nacin sami Arapi gledali na porijeklo svojih plemena, buduci da je njihov ugled,

Cast i ponos pocivao prvenstveno na pitanju rodoslova. Bavljenje tim pitanjem, pak, zasebna je



disciplina koju treba odvojiti od Poslanikovog, s.a.v.a.s., Zivotopisa i izu¢avanja historije islama,
jer ukoliko objektivna naucna istrazivanje eventualno i dokazu da rodoslovi arapskih plemena i
nisu bas onakvi kako se tvrdi u klasi¢noj literaturi to nic¢im nece utjecati na Cinjenice iz Zivota
Poslanika BoZijeg, s.a.v.a.s. i historije ranog perioda islama. Ono $to je za nas bitno jeste
poznavati situaciju u Mekki i Medini u vrijeme pojave islama te znati koja plemena i u kakvim
medusobnim odnosima su u to vrijeme ondje zivjela. Stoga ¢emo odmah na pocetku kazati
ponesto o gradu Mekki i plemenu Kurejs u ono doba. Kasnije ¢e biti rijeCi i o0 Hidzazu odnosno

Taifu i Jesribu ili Medini.



