Nekoliko Siitskih uvjerenja

<"xml encoding="UTF-8?7>

Nekoliko siitskih uvjerenja

1. Sije vjeruju da ¢e se pojaviti osoba po imenu Mehdi a.s., zato
Sto se u predajama od Bozijeg Poslanika, s.a.v.a., govori da je
Mehdi a.s., sin Fatime a.s., i deveti sin imama Husejna a.s. Zato

$to je osmi sin imama Husejna a.s., imam Hasan Askeri a.s., i 260.

godine po Hidzri je preselio s ovog svijeta, i poslije njegovog
preseljenja iza sebe je ostavio jednog sina po imenu Muhamed to je upravo imam Mehdi a.s., s
nadimkom Ebu Kasim. Nekolicina povijerljivih i pouzdanih muslimanskih velikana vidjeli su ga i
od njegovog rodenja svjedoCili o njegovim licnim osobinama i njegovom imametu, i obavijestili
0 jasnom govoru njegovog oca o njegovom imametu. Pet godina nakon njegovog rodenja
skriven je od ociju drugih, iz razloga $to su neprijatelji imali namjeru da ga ubiju i uniste.
Medutim da bi se uspostavila pravda na ovom svijetu i da bi se islam prosirio u zadnjem
vremenu, i da bi se svijet oCistio od nepravde i nasilja, Uzviseni Gospodar je njega sacuvao.

Duzina zivota imama Mehdija nije za nepovjerovati, niti je zaCudujuéa i iznenadujuéa. U Kur'anu
se navodi da je Isa a.s., joS uvijek ziv, s obzirom da je proslo preko 2004 godine od njegovog
rodenja. Ili hazreti Nuh a.s., je 950 godina zivio u svom plemenu i pozivao svoj narod u vjeru

Boziju. Takoder je i hazreti Hidr a.s., joS uvijek Ziv.

2. Dzaferijske Siije Bozijeg Poslanika s.a.v.a. i Cestite imame a.s. smatraju svojim
zagovornicima ($afi'), te njihovim posredovanjem (tavassul) pozivaju UzviSenog Gospodara
kako bi im On oprostio grijehe, snabdio potrebe i otklonio bolesti. Kur'an ne samo da je

dozvolio takav ¢in, ve¢ ga je i naredio. U jednom dijelu piSe:

[ G155 dll ig355] Jodf)l bl 3asiinly dll Igasiald Hotle apuadst igalls 5] 4451 3lé]

,A da oni koji su se sami prema sebi ogrijesili dodu tebi i zamole Allaha da im oprosti, i da i

Poslanik zamoli za njih, vidjeli bi da Allah zaista prima pokajanje i da je milostiv.”

U Kur'anu o tome takode pise:



s ity b B3]

,A Gospodar tvoj Ce tebi sigurno dati, pa ¢es zadovoljan biti [ono sto ce dobiti, odnosi se na

zagovor].”

Kako je moguce prihvatiti to da je Bog ulogu zagovornika podario svom Poslaniku i da ga je
ucinio posrednikom za to da siromasni iskazu svoje zahtjeve, a da kasnije narod odvrati od
toga da od Poslanika s.a.v.a. zatraze zagovor, ili da Poslaniku uskrati taj znacajan polozaj?!
UzviSeni Bog takode kaziva u vezi Ja'kubovih sinova da su prilikom trazenja pomo¢éi od svog
oca kazali slijedece:

[ruibls G5 6] Tod 5 W 3adiunl GUT G Tolid]
,0 oce nas — rekose oni — zamoli da nam se grijesi oproste. Mi smo zaista zgrijesili.”
Nepogrijesivi poslanik Ja'kub a.s. ne samo da im zbog toga nije prigovorio, ve¢ im je uzvratio:
[ @30 3adial B
,Zamolicu Gospodara svoga da vam oprosti — odgovori on — jer On prasta i On je milostiv.”

Niko ne moze smatrati da su Boziji Poslanik s.a.v.a. i besprijekorni imami a.s. umrli, te da je
trazenje zagovora i molitve od njih beznacajan cCin, jer svi poslanici, a narocito Poslanik

Muhammed s.a.v.a. jesu zivi. UzviSeni Gospodar o Bozijem Poslaniku govori:

(15008 A33LE Joll (9535 Ll Ll F13gd 193030 Uning 51 p31es U 1354]

»| tako smo od vas stvorili pravednu zajednicu da budete svjedoci protiv ostalih ljudi, i da

Poslanik bude protiv vas svjedok.”
Uzviseni Bog je o tome takode rekao:

[o5ebally dlgiss p3las Al sjasd ilasl J&g]
»1 reci: Trudite se! Allah ce trud vas vidjeti, a i Poslanik Njegov i vjernici.”

Ovaj ajet je (kao i svaki drugi kur'anski ajet) vazeci i poput protoka Suncevih i Mjesecevih zraka,
i poput neprekidnosti dana i noci bit ¢e vjecan i kontinuiran.
Ovdje takode mozemo tvrditi da su Poslanik s.a.v.a. i imami Ehlul-bejta a.s. od kojih je

jedanest dobilo titulu Sehida Zivi, jer uzviseni Bog je u Kur'anu istakao da su Sehidi zivi, te da



nisu umrli.

3. Dzaferijske Siije na godiSnjicama rodenja Bozijeg Poslanika s.a.v.a. i besprijekornih imama
a.s. organizuju proslave i veselja, a na godisSnjicama njihovih preseljenja na ahiret ili njihovog
Sehadeta praktikuju Zalopoljke i tuzne programe. Na takvim programima, oni se prisjecaju
njihovih vrlina, odlika i uzvisenih stavova prenesenih u taénim (sahih) rivajetima. Oni ovu
tradiciju upraznjavaju ogledajuéi se na Casni Kur'an koji nabraja vrline Poslanika (Muhameda)
s.a.v.a. i ostalih Bozijih izaslanika, te ih hvali i skre¢e paznju ¢ovjecanstva na njih, kako bi bili
prezentovani kao predvodnici, ucitelji i svjetionicki uputnici.

DZaferitske Siije se na takvim programima strogo suzdrzavaju od Serijatski nedozvoljenih
(haram) djela, te ne upraznjavaju (paganske arapske) obicaje poput izmijeSanosti Zena sa
muskarcima, konzumiranje nedozvoljenih jela i pi¢a, pretjerivanje u hvalospjevima i ostalim
cinima koji se u biti ne slazu sa islamskim vjerozakonom, te koji se smatraju eksplicitnim
krSenjem vjerskih granica. Oni takode ne praktikuju nikakva djela ni tradicije koje nisu
uskladene sa tacnim (sahih) rivajetima ili koje nisu izvedene iz ispravnih principa preuzetih iz

Casnog Kur'ana i sunneta.

4. Siije koriste literaturu poput Kafi-ja od Kulejnija, Man-la jahzuruhu al-fakih-a od $ejha
Saduka i al-Istibsar-a i at-Tahzib-a od Sejha Tusija. Spomenute knjige se u domenu
tradicionalnih nauka (al-hadis) ubrajaju u grupu stabilnih i dragocjenih zbirki koji sadrze veliki
broj prenesenih rivajeta od BozZijeg Poslanika s.a.v.a. i ¢lanova njegove Cestite porodice a.s.
lako pomenute knjige sadrze ispravne (sahih) hadise, ni njihovi autori, a ni kasnije Siije ne
imenuju ih koriste¢i naziv as-Sahih, §to ukazuje da Siitski pravnici i autoriteti ne prihvataju
ispravnost svih rivajeta prenesenih u njima, te da kao autenti¢ne hadise podrzavaju samo one
rivajete u Ciju ispravnost jesu sistematski uvjereni. Na taj nacin, oni napustaju neispravne
rivajete i prenose, kao i one koji ne mogu biti validni na osnovu principa preuzetih i razjasnjenih

u naukama poput Diraja, Ridzal i al-'llm al-hadis.

5. U vezi sa teoloskim, juridickim, molitvenim i etickim aspektima, oni (Siije) koriste i druge
knjige u kojima su preneseni razliCiti rivajeti od Cestitih imama a.s. Za primjer mozemo
spomenuti NehdZul-belagu [Staza rjecitosti] koju je sejjid Razij — neka je mir Boziji na njega —
prikupljanjem govora, pisama i kratkih iskaza imama Alija a.s. priredio. U tom nizu, ne treba
izostaviti ni djela Risala al-hukuk [Poslanica o pravima] ni as-Sahifa as-Sadzdzadijja [Knjiga
Sedzadova] od imama Zejnul-abidina, Alija ibn Huseina a.s., kao ni as-Sahifa al-'alavijja [Knjiga

Alijeva] od imama Alija a.s. i 'Ujunu ahbar ar-Riza [Vrela prenosa imama Reze a.s.], at-Tauhid



[Monoteizam], al-Hisal [Odlike], 'llal as-Saraji' [Povodi vjeroispovijesti] i Ma'ani al-ahbar

[Znacenja prenosa] od Sejha Saduka.

6. Dzaferijske Siije se bez ikakve vrste netrpeljivosti i fanatizma prema svojim uvjerenjima,
osvréu na ispravne (sahih) prenose od BozZijeg Poslanika s.a.v.a. koji su predstavljeni u
knjigama njihove brace iz sunitskih redova. Ovu tvrdnju svijedocCe raniji i danasnji spisi Siitskih
ucenjaka i uleme u kojima su preneseni hadisi od Poslanikovih s.a.v.a., supruga, ¢uvenih
ashaba i velikih prenosilaca poput Ebu Hurejre, Enesa i ostalih. Naravno, uslov je u tome da ti
hadisi budu ispravni (sahih), te da ne budu u suprotnosti s Kur'anom, drugim ispravnim (sahih)

hadisima, zdravog uma i zajednickih presuda islamske uleme.

7. Dzaferijske Siije su uvjerenja da su sve neugodnosti i muke s kojima su se islamska
zajednica i muslimani suocavali u proslosti, ali i danas, posljedice dvaju uzroka:

a) Neobracanje paznje na Ehlul-bejt a.s. kao najpovoljnijih osoba za predvodenije, te nemarnost
prema njihovim uputama i poucavanjima, a posebno kada je rije¢ o njihovim tumacenjima ajeta
Casnog Kur'ana;

b) Raskoli, nesuglasice i sukobi izmedu pristalica raznih islamskih pravaca i sljedbi.

Iz tog razloga, dzaferijske Siije su se uvijek trudile da sjedine redove islamskog ummeta. Oni na
tom putu pruzaju bratsku i ljubaznu ruku svima, te zakljucke i idztihade uleme drugih pravaca i
sljedbi, kao i propise koje oni iznose gledaju s punim respektom i poStovanjem. Na taj nacin
primeéujemo da je metoda Siitske uleme i u¢enjaka, vec¢ od prvih stoljeca pojave islama, bila
zasnovana na tome da u svojim juridickim (fikhi), interpretatorskim (tefsiri) i teoloskim (kalami)
knjigama prenose i stanovista nesiitskih fakiha i pravnika. Knjiga al-Hilaf ispisana perom Sejha
Tusija o jurisprudenciji, MadZzma' al-bajan, djelo u tumacenju Kur'ana od Tabersija koju su
pohvalili najistaknutiji u€enjaci i uleme sa al-Azhara, i Tadzrid al-i'tikad od Nasirudina Tusija u
uvjerenjima (al-'akaid) na koju je 'Alaudin Kusc¢i As'ari ispisao komentar — predstavljaju neke od

takvih primjera.

8. Prominentni Siitski uCenjaci i ulema, dijalog izmedu mislilaca raznih islamskih sljedbi i
pravaca, u vezi sa juridickim, teoloskim i istorijskim temama, te njihovu saglasnost po pitanju
savremenih pitanja vezanih za muslimane, kao i odstranjivanje od medusobnih kleveta i
trovanje ambijenta kroz uvrede i poruge — smatraju neizbjeznim. Oni tvrde da ¢e povoljni uslovi
za logicko zblizavanje raznih islamskih pravaca, sljedbi i grupacija ¢e jedino na taj nacin biti
uspostavljeni, te da ¢e iskljucivo tako biti zatvoreni putevi za neprijatelje islama i muslimana

koji tragaju za izgovorima kako bi prodirali u njihove redove i bili u prilici da unesu svoj



posljednji udar.

Stoga, dzaferijske Siije nijednog muslimana — kojoj god juridickoj ili teoloskoj sljedbi i pravcu
da pripada — ne optuzuju na nevjerstvo, osim onih za Cije su nevjerstvo svi muslimani saglasni.
Oni takode ne odobravaju neprijateljstvo ni sa jednom sljedbom, te ne dozvoljavaju spletkarenje
ni protiv jednog pravca. Oni su sa svim muslimanima, na svim mjestima, kao sa svojom
bracom i rodbinom ljubazni i u bratskim odnosima. Medutim, oni se ne slazu sa izmisljenim
kolonijalistickim pravcima poput bahaizma, babizma, kadijanizma itd., te su s njima u stalnoj
borbi i sukobu, i bilo kakvu povezanost s njima smatraju Serijatski zabranjenom (haram).
Ukoliko dzaferijske Siije — nekada, a ne uvijek — upotrebe takijju koja oznacava skrivanje
uvjerenja i pravca, taj njihov &in je po eksplicitnom iskazu Casnog Kur'ana, $erijatski odobren, i
ostale islamske sljedbe su u teskim okolnostima borbe izmedu plemena, Cinili isto. Ta €injenica

ima dva razloga:

a) Cuvanje zivota i krvi, kako ne bi bili unisteni i prolivene uzalud;

b) Cuvanje jedinstva izmedu muslimana, kako se u njima ne bi pojavio rastvor i Supljina.

9. Po uvjerenju dzaferijskih Siija, glavni uzrok danasnje nazadnosti muslimana, jeste njihov
nedovoljni napredak u misaonim, kulturoloskim, nau¢nim i tehnoloskim aspektima. Oni resenja

vide u sledecim opcijama:

a) OsvijeS¢avanje i budenje muslimana i muslimanki, te povec¢avanje njihovog misaonog,
kulturoloSkog i naucnog nivoa kroz stvaranje naucnih institucija poput univerziteta i sSkola, kao i
koriStenje rezultata novih nauka, radi uklanjanja ekonomskih, civilizacijskih i industrijskih

prepreka.

b) Sijanje sjemena vjerovanja u svoje kapacitete i samopouzdanja u duse djece islamskog
ummeta, kako bismo ih podstreknuli ka poljima djela i aktivhosti. Na taj nacin, uspostavila bi se
samostalnost i autokefalnost ovog ummeta, te bi njihova zavisnost i bivanje pod nadredenosti
tudinaca zasvagda bili odstranjeni.

Po toj osnovi, Siije gdje god da zakorace i u koji god prostor da udu, uspostavljaju naucne i
edukativne institucije, centre i Skole, radi vaspitanja profesionalaca i stru¢njaka u raznim
naukama. Takode, u koju god drzavu da udu, te kojim god tamosnjim Skolama i univerzitetima
da se prikljuce, iz njihovih redova se pojavljuju nauc¢nici i umjetnici koji zavrSavaju visoke studije

i pristupaju naprednim i savrsenijim naucnim centrima i krugovima.

10. Siije se sa svojom ulemom i juridi¢arima (fakih) povezuju putem koji se naziva slijedenjem



u propisima (at-taklid fi al-ahkam). U svojim pravnim problemima i pitanjima, oni se obracaju
toj ulemi, te u svim aspektima svog zivota djeluju na osnovu njihovih presuda (al-fatava), jer ti
pravnici u njihovim ocima predstavljaju namjesnike i opSte zastupnike posljednjeg
besprijekornog Cestitog predvodnika (imama) a.s. Naime, zato $to se ovi pravnici u svojim
zivotima i ekonomskim djelovanjima ne oslanjaju na vladavine, dozivljavaju veliko postovanje i
pouzdanje u redovima ummeta.

Ovdje takode treba napomenuti da i tradicionalni sistemi edukacije religijskih nauka (al-hauza
al-'ilmijja) koji predstavljaju centralne institucije odgoja islamskih pravnika (fakih) svoje
finansijske potrebe snabdijevaju putem imovine koju narod u okviru humsa i zekjata — koji
poput namaza i posta spadaju u grupu Serijatskih obaveza — svojevoljno urucuje fakihima. Po
pitanju obaveznosti (vudzub) urucivanja odredenog dijela novca u okviru humsa, Siije posjeduju
jasne razloge i prenose. Neki od njih su preneseni u knjigama koje se nazivaju as-Sahih i as-

Sunan.

11. Dzaferijske Siije su uvjerenja da muslimani imaju pravo da posjeduju islamske vladavine
koje djeluju na osnovu Casnog Kur'ana i sunneta; vladavine koje ¢e biti uvari prava muslimana
i koje ¢e s drugim vlastima uspostaviti pravedne i zdrave odnose, te koje ¢e oCuvati granice tih
odnosa i samim tim zagarantovati kulturolosku, ekonomsku i politiCku samostalnost
muslimana, kako bi islamski ummet zasvagda ostao poStovan i ponosan, onako kako je i Bog

to dostojanstvo za njih trazio slijede¢im rijeCima:
[i08a1)5 algsinls 832l alls]
»A snaga je u Allaha i u Poslanika Njegova i u vjernika.”

Bog je takode o tome na drugom mjestu kazao:

[Gi0s @3 & 5LVl Aisls T355Vs]
»1 ne gubite hrabrost i ne Zalostite se; vi cete pobijediti ako budete pravi vjernici.”

Siije vjeruju da je Islam — kao potpuna i savrsena religija — prezentovao preciznu i da posjeduje
pronicljivu metodu za uspostavljanje sistema vladavine i vodenja drzave, te da je duznost
velikih islamskih ucenjaka i uleme da zasijedaju i da nastoje da razotkriju potpuni oblik te
vladalacke metode i nacCina, kako bi islamski ummet bio otrgnut od ove zbunjenosti,
izgubljenosti i neprestanih problema kojima nema kraja. A oni su uvjereni da ¢e UzviSeni Bog

biti glavna podrska i pomagac, jer je sam u Kur'anu rekao:



(3361381 g ASpaus all ighaus &)l

»0 vjernici, ako Allaha pomognete, i On ¢e vama pomoci i korake vase ucvrstiti.”

12. To su bili neki od najistaknutiji i najvazniji principi na polju uvjerenja i metode imamijskih
Siija — koje nazivaju i ,dzaferijskim Siijama“. Ova grupa, danas, zivi na svim podrucjima
islamskog svijeta pored svoje brace. Oni insistiraju na oCuvanju postojanosti i ponosa
muslimana, i spremni su da svoje zivote i sve dragocjene stvari koje posjeduju zrtvuju na tom

putu.



