
Nekoliko šiitskih uvjerenja

<"xml encoding="UTF-8?>

Nekoliko šiitskih uvjerenja
1. Šije vjeruju da će se pojaviti osoba po imenu Mehdi a.s.,  zato
što se u predajama od Božijeg Poslanika, s.a.v.a., govori da je
Mehdi a.s., sin Fatime a.s., i deveti sin imama Husejna a.s. Zato
što je osmi sin imama Husejna a.s., imam Hasan Askeri a.s., i 260.
godine po Hidžri je preselio s ovog svijeta, i poslije njegovog

preseljenja iza sebe je ostavio jednog sina po imenu Muhamed to je upravo imam Mehdi a.s., s
nadimkom Ebu Kasim. Nekolicina povjerljivih i pouzdanih muslimanskih velikana vidjeli su ga i
od njegovog rođenja svjedočili o njegovim ličnim osobinama i njegovom imametu, i obavijestili
o jasnom govoru njegovog oca o njegovom imametu. Pet godina nakon njegovog rođenja
skriven je od očiju drugih, iz razloga što su neprijatelji imali namjeru da   ga ubiju i unište.
Međutim da bi se uspostavila pravda na ovom svijetu i da bi se islam proširio u zadnjem
vremenu, i da bi se svijet očistio od nepravde i nasilja, Uzvišeni Gospodar je njega sačuvao. 
Dužina života imama Mehdija nije za nepovjerovati, niti je začuđujuća i iznenađujuća. U Kur’anu
se navodi da je Isa a.s., još uvijek živ, s obzirom da je prošlo preko 2004 godine od njegovog
rođenja. Ili hazreti Nuh a.s., je 950 godina živio u svom plemenu i pozivao svoj narod u vjeru
Božiju. Također je i hazreti Hidr a.s., još uvijek živ.

2. Džaferijske šiije Božijeg Poslanika s.a.v.a. i čestite imame a.s. smatraju svojim
zagovornicima (šafi'), te njihovim posredovanjem (tavassul) pozivaju Uzvišenog Gospodara
kako bi im On oprostio grijehe, snabdio potrebe i otklonio bolesti. Kur'an ne samo da je
dozvolio takav čin, već ga je i naredio. U jednom dijelu piše:

ابًا رحِيمًا] َهَ توسُولُ لَوَجَدُواْ اللهَ وَاسْتغَْفَرَ لَهُمُ الرلَمُواْ أنَفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَاسْتغَْفَروُاْ اللهُمْ إذِ ظوَلَوْ أنَـ]

„A da oni koji su se sami prema sebi ogriješili dođu tebi i zamole Allaha da im oprosti, i da i
Poslanik zamoli za njih, vidjeli bi da Allah zaista prima pokajanje i da je milostiv.“ 

U Kur'anu o tome takođe piše:



[وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ ربَكَ فَترَْضَی]

„A Gospodar tvoj će tebi sigurno dati, pa ćeš zadovoljan biti [ono što će dobiti, odnosi se na
zagovor].” 

Kako je moguće prihvatiti to da je Bog ulogu zagovornika podario svom Poslaniku i da ga je
učinio posrednikom za to da siromašni iskažu svoje zahtjeve, a da kasnije narod odvrati od
toga da od Poslanika s.a.v.a. zatraže zagovor, ili da Poslaniku uskrati taj značajan položaj?!
Uzvišeni Bog takođe kaziva u vezi Ja'kubovih sinova da su prilikom traženja pomoći od svog
oca kazali slijedeće:

[قَالُواْ يَا أبََاناَ اسْتغَْفِرْ لَنَا ذُ نوُبَنَآ إنِا كُنا خاطِئِنَ]

„O oče naš – rekoše oni – zamoli da nam se grijesi oproste. Mi smo zaista zgriješili.“ 

Nepogriješivi poslanik Ja'kub a.s. ne samo da im zbog toga nije prigovorio, već im je uzvratio:

ی] [سَوْفَ أسَْتغَْفِرُ لَكُمْ ربَـ

„Zamoliću Gospodara svoga da vam oprosti – odgovori on – jer On prašta i On je milostiv.“ 

Niko ne može smatrati da su Božiji Poslanik s.a.v.a. i besprijekorni imami a.s. umrli, te da je
traženje zagovora i molitve od njih beznačajan čin, jer svi poslanici, a naročito Poslanik
Muhammed s.a.v.a. jesu živi. Uzvišeni Gospodar o Božijem Poslaniku govori:

ةً وَسَطًا لَكُونوُاْ شُهَدَآءَ عَلَی الناسِ وَيَكُونَ الرسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا] ُوَكَذَا لكَِ جَعَلْنَـكُمْ أم]

„I tako smo od vas stvorili pravednu zajednicu da budete svjedoci protiv ostalih ljudi, i da
Poslanik bude protiv vas svjedok.“ 

Uzvišeni Bog je o tome takođe rekao:

[وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسََرَی اللهُ عَمَلَكُمْ وَرسَُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ]

„I reci: Trudite se! Allah će trud vaš vidjeti, a i Poslanik Njegov i vjernici.“ 

Ovaj ajet je (kao i svaki drugi kur'anski ajet) važeći i poput protoka Sunčevih i Mjesečevih zraka,
i poput neprekidnosti dana i noći bit će vječan i kontinuiran.
Ovdje takođe možemo tvrditi da su Poslanik s.a.v.a. i imami Ehlul-bejta a.s. od kojih je
jedanest dobilo titulu šehida živi, jer uzvišeni Bog je u Kur'anu istakao da su šehidi živi, te da



nisu umrli.

3. Džaferijske šiije na godišnjicama rođenja Božijeg Poslanika s.a.v.a. i besprijekornih imama
a.s. organizuju proslave i veselja, a na godišnjicama njihovih preseljenja na ahiret ili njihovog
šehadeta praktikuju žalopoljke i tužne programe. Na takvim programima, oni se prisjećaju
njihovih vrlina, odlika i uzvišenih stavova prenesenih u tačnim (sahih) rivajetima. Oni ovu
tradiciju upražnjavaju ogledajući se na Časni Kur'an koji nabraja vrline Poslanika (Muhameda)
s.a.v.a. i ostalih Božijih izaslanika, te ih hvali i skreće pažnju čovječanstva na njih, kako bi bili
prezentovani kao predvodnici, učitelji i svjetionički uputnici.
Džaferitske šiije se na takvim programima strogo suzdržavaju od šerijatski nedozvoljenih
(haram) djela,  te ne upražnjavaju (paganske arapske) običaje poput izmiješanosti  žena sa
muškarcima, konzumiranje nedozvoljenih jela i pića, pretjerivanje  u hvalospjevima i ostalim
činima koji se u biti ne slažu sa islamskim vjerozakonom, te koji se smatraju eksplicitnim
kršenjem vjerskih granica. Oni takođe ne praktikuju nikakva djela ni tradicije koje nisu
usklađene sa tačnim (sahih) rivajetima ili koje nisu izvedene iz ispravnih principa preuzetih iz
Časnog Kur'ana i sunneta.

4. Šiije koriste literaturu poput Kafi-ja od Kulejnija, Man-la jahzuruhu al-fakih-a od šejha
Saduka i al-Istibsar-a i at-Tahzib-a od šejha Tusija. Spomenute knjige se u domenu
tradicionalnih nauka (al-hadis) ubrajaju u grupu stabilnih i dragocjenih zbirki koji sadrže veliki
broj prenesenih rivajeta od Božijeg Poslanika s.a.v.a. i članova njegove čestite porodice a.s.
Iako pomenute knjige sadrže ispravne (sahih) hadise, ni njihovi autori, a ni kasnije šiije ne
imenuju ih koristeći naziv as-Sahih, što ukazuje da šiitski pravnici i autoriteti ne prihvataju
ispravnost svih rivajeta prenesenih u njima, te da kao autentične hadise podržavaju samo one
rivajete u čiju ispravnost jesu sistematski uvjereni. Na taj način, oni napuštaju neispravne
rivajete i prenose, kao i one koji ne mogu biti validni na osnovu principa preuzetih i razjašnjenih
u naukama poput Diraja, Ridžal i al-'Ilm al-hadis.

5. U vezi sa teološkim, juridičkim, molitvenim i etičkim aspektima, oni (šiije) koriste i druge
knjige u kojima su preneseni različiti rivajeti od čestitih imama a.s. Za primjer možemo
spomenuti Nehdžul-belagu [Staza rječitosti] koju je sejjid Razij – neka je mir Božiji na njega –
prikupljanjem govora, pisama i kratkih iskaza imama Alija a.s. priredio. U tom nizu, ne treba
izostaviti ni djela Risala al-hukuk [Poslanica o pravima] ni as-Sahifa as-Sadždžadijja [Knjiga
Sedžadova] od imama Zejnul-abidina, Alija ibn Huseina a.s., kao ni as-Sahifa al-'alavijja [Knjiga
Alijeva] od imama Alija a.s. i 'Ujunu ahbar ar-Riza [Vrela prenosa imama Reze a.s.], at-Tauhid



[Monoteizam], al-Hisal [Odlike], 'Ilal aš-Šaraji' [Povodi vjeroispovijesti] i Ma'ani al-ahbar
[Značenja prenosa] od šejha Saduka.

6. Džaferijske šiije se bez ikakve vrste netrpeljivosti i fanatizma prema svojim uvjerenjima,
osvrću na ispravne (sahih) prenose od Božijeg Poslanika s.a.v.a. koji su predstavljeni u
knjigama njihove braće iz sunitskih redova.  Ovu tvrdnju svijedoče raniji i današnji spisi šiitskih
učenjaka i uleme u kojima su preneseni hadisi od Poslanikovih s.a.v.a., supruga, čuvenih
ashaba i velikih prenosilaca poput Ebu Hurejre, Enesa i ostalih. Naravno, uslov je u tome da ti
hadisi budu ispravni (sahih), te da ne budu u suprotnosti s Kur'anom, drugim ispravnim (sahih)
hadisima, zdravog uma i zajedničkih presuda islamske uleme.

7. Džaferijske šiije su uvjerenja da su sve neugodnosti i muke s kojima su se islamska
zajednica i muslimani suočavali u prošlosti, ali i danas, posljedice dvaju uzroka: 
a) Neobraćanje pažnje na Ehlul-bejt a.s. kao najpovoljnijih osoba za predvođenje, te nemarnost
prema njihovim uputama i poučavanjima, a posebno kada je riječ o njihovim tumačenjima ajeta
Časnog Kur'ana; 
b) Raskoli, nesuglasice i sukobi između pristalica raznih islamskih pravaca i sljedbi.
Iz tog razloga, džaferijske šiije su se uvijek trudile da sjedine redove islamskog ummeta. Oni na
tom putu pružaju bratsku i ljubaznu ruku svima, te zaključke i idžtihade uleme drugih pravaca i
sljedbi, kao i propise koje oni iznose gledaju s punim respektom i poštovanjem. Na taj način
primećujemo da je metoda šiitske uleme i učenjaka, već od prvih stoljeća pojave islama, bila
zasnovana na tome da u svojim juridičkim (fikhi), interpretatorskim (tefsiri) i teološkim (kalami)
knjigama prenose i stanovišta nešiitskih fakiha i pravnika. Knjiga al-Hilaf ispisana perom šejha
Tusija o jurisprudenciji, Madžma' al-bajan, djelo u tumačenju Kur'ana od Tabersija koju su
pohvalili najistaknutiji učenjaci i uleme sa al-Azhara, i Tadžrid al-i'tikad od Nasirudina Tusija u
uvjerenjima (al-'akaid) na koju je 'Alaudin Kušći Aš'ari ispisao komentar – predstavljaju neke od
takvih primjera.

8. Prominentni šiitski učenjaci i ulema, dijalog između mislilaca raznih islamskih sljedbi i
pravaca, u vezi sa juridičkim, teološkim i istorijskim temama, te njihovu saglasnost po pitanju
savremenih  pitanja  vezanih  za  muslimane,  kao  i  odstranjivanje  od  međusobnih  kleveta  i
trovanje ambijenta kroz uvrede i poruge – smatraju neizbježnim. Oni tvrde da će povoljni uslovi
za logičko zbližavanje raznih islamskih pravaca, sljedbi i grupacija će jedino na taj način biti
uspostavljeni, te da će isključivo tako biti zatvoreni putevi za neprijatelje islama i muslimana
koji  tragaju za izgovorima kako bi  prodirali  u  njihove redove i  bili  u  prilici  da unesu svoj



posljednji udar.
Stoga, džaferijske šiije nijednog muslimana – kojoj god juridičkoj ili teološkoj sljedbi i pravcu
da pripada – ne optužuju na nevjerstvo, osim onih za čije su nevjerstvo svi muslimani saglasni.
Oni takođe ne odobravaju neprijateljstvo ni sa jednom sljedbom, te ne dozvoljavaju spletkarenje
ni protiv jednog pravca. Oni su sa svim muslimanima, na svim mjestima, kao sa svojom
braćom i rodbinom ljubazni i u bratskim odnosima. Međutim, oni se ne slažu sa izmišljenim
kolonijalističkim pravcima poput bahaizma, babizma, kadijanizma itd., te su s njima u stalnoj
borbi i sukobu, i bilo kakvu povezanost s njima smatraju šerijatski zabranjenom (haram).
Ukoliko džaferijske šiije – nekada, a ne uvijek – upotrebe takijju koja označava skrivanje
uvjerenja i pravca, taj njihov čin je po eksplicitnom iskazu Časnog Kur'ana, šerijatski odobren, i
ostale islamske sljedbe su u teškim okolnostima borbe između plemena, činili isto. Ta činjenica
ima dva razloga:

a) Čuvanje života i krvi, kako ne bi bili uništeni i prolivene uzalud;
b) Čuvanje jedinstva između muslimana, kako se u njima ne bi pojavio rastvor i šupljina.

9. Po uvjerenju džaferijskih šiija, glavni uzrok današnje nazadnosti muslimana, jeste njihov
nedovoljni napredak u misaonim, kulturološkim, naučnim i tehnološkim aspektima. Oni rešenja
vide u sledećim opcijama:

a) Osviješćavanje i buđenje muslimana i muslimanki, te povećavanje njihovog misaonog,
kulturološkog i naučnog nivoa kroz stvaranje naučnih institucija poput univerziteta i škola, kao i
korištenje  rezultata  novih  nauka,  radi  uklanjanja  ekonomskih,  civilizacijskih  i  industrijskih
prepreka.

b) Sijanje sjemena vjerovanja u svoje kapacitete i samopouzdanja u duše djece islamskog
ummeta, kako bismo ih podstreknuli ka poljima djela i aktivnosti. Na taj način, uspostavila bi se
samostalnost i autokefalnost ovog ummeta, te bi njihova zavisnost i bivanje pod nadređenosti
tuđinaca zasvagda bili odstranjeni.
Po toj osnovi, šiije gdje god da zakorače i u koji god prostor da uđu, uspostavljaju naučne i
edukativne  institucije,  centre  i  škole,  radi  vaspitanja  profesionalaca  i  stručnjaka  u  raznim
naukama. Takođe, u koju god državu da uđu, te kojim god tamošnjim školama i univerzitetima
da se priključe, iz njihovih redova se pojavljuju naučnici i umjetnici koji završavaju visoke studije
i pristupaju naprednim i savršenijim naučnim centrima i krugovima.

10. Šiije se sa svojom ulemom i juridičarima (fakih) povezuju putem koji se naziva slijeđenjem



u propisima (at-taklid fi al-ahkam). U svojim pravnim problemima i pitanjima, oni se obraćaju
toj ulemi, te u svim aspektima svog života djeluju na osnovu njihovih presuda (al-fatava), jer ti
pravnici  u  njihovim  očima  predstavljaju  namjesnike  i  opšte  zastupnike  posljednjeg
besprijekornog čestitog predvodnika (imama) a.s. Naime, zato što se ovi pravnici u svojim
životima i ekonomskim djelovanjima ne oslanjaju na vladavine, doživljavaju veliko poštovanje i
pouzdanje u redovima ummeta.
Ovdje takođe treba napomenuti da i tradicionalni sistemi edukacije religijskih nauka (al-hauza
al-'ilmijja)  koji  predstavljaju  centralne  institucije  odgoja  islamskih  pravnika  (fakih)  svoje
finansijske  potrebe  snabdijevaju  putem  imovine  koju  narod  u  okviru  humsa  i  zekjata  –  koji
poput namaza i posta spadaju u grupu šerijatskih obaveza – svojevoljno uručuje fakihima. Po
pitanju obaveznosti (vudžub) uručivanja određenog dijela novca u okviru humsa, šiije posjeduju
jasne razloge i prenose. Neki od njih su preneseni u knjigama koje se nazivaju as-Sahih i as-
Sunan.

11. Džaferijske šiije su uvjerenja da muslimani imaju pravo da posjeduju islamske vladavine
koje djeluju na osnovu Časnog Kur'ana i sunneta; vladavine koje će biti čuvari prava muslimana
i koje će s drugim vlastima uspostaviti pravedne i zdrave odnose, te koje će očuvati granice tih
odnosa  i  samim  tim  zagarantovati  kulturološku,  ekonomsku  i  političku  samostalnost
muslimana, kako bi islamski ummet zasvagda ostao poštovan i ponosan, onako kako je i Bog
to dostojanstvo za njih tražio slijedećim riječima:

[وَللِهِ الْعِزةُ وَلرِسَُولهِِ وَللِْمُؤْمِنِنَ]

„A snaga je u Allaha i u Poslanika Njegova i u vjernika.“ 

Bog je takođe o tome na drugom mjestu kazao:

ؤْمِنِنَ] وَلاتَحَْزنَوُاْ وَأنَتمُُ الاعَْْلَوْنَ إنِْ كُنتمُ م]

„I ne gubite hrabrost i ne žalostite se; vi ćete pobijediti ako budete pravi vjernici.“ 

Šiije vjeruju da je Islam – kao potpuna i savršena religija – prezentovao preciznu i da posjeduje
pronicljivu metodu za uspostavljanje sistema vladavine i  vođenja države,  te da je dužnost
velikih islamskih učenjaka i uleme da zasijedaju i da nastoje da razotkriju potpuni oblik te
vladalačke  metode  i  načina,  kako  bi  islamski  ummet  bio  otrgnut  od  ove  zbunjenosti,
izgubljenosti i neprestanih problema kojima nema kraja. A oni su uvjereni da će Uzvišeni Bog
biti glavna podrška i pomagač, jer je sam u Kur'anu rekao:



[إنِْ َنصُروُاْ اللهَ يَنصُرْكُمْ ويُثبَتْ أقَْدَامَكُمْ]

„O vjernici, ako Allaha pomognete, i On će vama pomoći i korake vaše učvrstiti.“

12. To su bili neki od najistaknutiji i najvažniji principi na polju uvjerenja i metode imamijskih
šiija – koje nazivaju i „džaferijskim šiijama“. Ova grupa, danas, živi na svim područjima
islamskog svijeta pored svoje braće. Oni insistiraju na očuvanju postojanosti i ponosa
muslimana, i spremni su da svoje živote i sve dragocjene stvari koje posjeduju žrtvuju na tom
putu.

 


