
Kur'anska mudžiza

<"xml encoding="UTF-8?>

Kur'anska mudžiza

Kur'an časni jedina je nebeska knjiga koja sasvim otvoreno i odlučno daje do znanja da niko
nema moć donijeti knjigu kakav je on, pa čak ni ukoliko bi svi ljudi i džini u saradnji pokušali
uraditi takvo šta, ne bi to mogli izvesti.[1] Ne samo da ne bi mogli donijeti cijelu knjigu poput
Kur'ana već ne bi mogli donijeti ni koliko deset sura,[2] štaviše, ne bi mogli donijeti ni jednu suru
dužine samo jednog retka.[3]

Kur'an naglašeno izaziva sve da učine takvo šta, a njihovu nemoć u vezi s tim smatra dokazom
Božanskog porijekla ove knjige i poslanstva Poslanika.[4]

Dakle, nema mjesta sumnji u to da časna knjiga tvrdi da je nadnaravna, a njen donosilac je kao
vječnu  mudžizu  uručuje  svim  ljudima  svijeta,  zauvijek  i  kao  neopoziv  argument  svoga
poslanstva. I sada, nakon četrnaest stoljeća, ovaj Božiji poziv svako jutro i svaku večer putem
medija, i prijatelja i neprijatelja, biva dostavljan stanovnicima svijeta, upotpunjujući na taj način
svoj dokaz nad njima.

Znamo da je Poslanik islama, od prvog dana kada je obznanio svoj poziv, bio suočen sa
najljućim neprijateljima koji se nisu libili ničeg u svojoj borbi protiv Božije vjere. Nakon što su
izgubili nadu da će prijetnje i podmićivanje uroditi željenim plodom, odlučili su se da uklone
Poslanika. Njihov plan nije uspio zahvaljujući Božijoj pomoći, tako što je Poslanik noću, krijući



se, napustio Mekku i uputio se prema Medini. Nakon toga, ostatak svoga časnog života morao
je provesti u brojnim borbama protiv mnogobožaca i njihovih saveznika Jevreja. Od trenutka
njegove smrti do danas licemjeri i neprijatelji uvijek su nastojali utrnuti ovo Božije svjetlo, ne
birajući sredstva u tu svrhu. Da je, kojim slučajem, bilo moguće donijeti knjigu poput Kur'ana,
takvu priliku nikada ne bi propustili.

Danas, također, kada sve veće svjetske sile islam smatraju najvećim neprijateljem svojih
podjarmljivačkih vlasti, one su odlučno pristupile borbi protiv njega, upregnuvši sve potencijale i
moći, kako materijalne tako i znanstvene i političke i propagandne. Da su mogli, sigurno bi se
potrudili  pribaviti  makar jedan redak sličan kur'anskoj suri  koju bi ponudili  ljudima na uvid
putem medija, jer je takav poduhvat jedna od najjeftinijih i najučinkovitijih metoda za borbu
protiv islama i sprječavanje njegovog širenja.

Zahvaljujući navedenom, svaki razuman čovjek koji traži istinu, kada uzme u obzir ove
činjenice, bit će siguran da je časni Kur'an knjiga kojoj nema slične, koju nije moguće oponašati,
i niko, ni skupina ni pojedinac, nikakvim podučavanjem i vježbama ne mogu biti osposobljeni da
načine knjigu sličnu njemu. Drugim riječima, Kur'an ima sve vidove nadnaravnosti: mudžiza je,
Božanska i neponovljiva, data ljudima kao argument ispravnosti poslanstva. Otuda, najbolji je
argument i nesumnjivi dokaz istinitosti Poslanikovog poziva i istinitosti svete vjere islama.
Jedna od najvećih Božijih blagodati datih ljudima jeste upravo to da se objavi časna knjiga koja
će biti vječna mudžiza, i da sama sa sobom nosi argument svoje ispravnosti. Argument za koji
– da bi bio shvaćen – nije potrebno da se izučava i stiče stručnost, već je za svakog čovjeka
shvatljiv i prihvatljiv.

 

Aspekti kur'anske mudžize 

Nakon što smo u osnovnim crtama objasnili da je Kur'an Božiji govor i da je nadnaravan, sada
ćemo objasniti neke aspekte njegove nadnaravnosti.

A - Rječitost i čistota izraza 

Prvi aspekt kur'anske mudžize jeste rječitost i čistota izraza. Uzvišeni je, da bi kazao ono što
želi,  na  svakom mjestu  upotrijebio  najrječitiji  i  najljepši  izraz,  najodmjerenije  i  najzvučnije
strukture, kako bi na najbolji i najshvatljiviji način dostavio sagovornicima željeno značenje.



Odabir ovakvih riječi i sklopova, koji su podudarni sa željenim uzvišenim i preciznim
značenjima, moguć je onome koji ima dovoljan uvid u sve osobenosti riječi, odlike značenja, u
njihove međusobne veze, te može, uzevši u obzir sve aspekte i dimenzije željenog značenja i
poštivanjem onoga što stanje trenutka i prostora iziskuje, odabrati najbolju riječ i izraz. Ovakva
naučna sveobuhvatnost nije moguća nijednom čovjeku bez Objave i nadahnuća Božijeg.

Ljepota privlačne nebeske melodičnosti Kur'ana očita je svakom čovjeku, a izvanrednost izraza,
uticajnost, rječitost i govorništvo očiti su poznavaocima arapskog jezika i umijeća rječitosti i
govorništva. Međutim, spoznaju nadnaravnosti njegove rječitosti i govorništva mogu ostvariti
stručnjaci različitih tehnika govorništva, koji  bi ga usporedili  s drugim rječitim govorima te
iskušali vlastite mogućnosti u odnosu na njega. Ovo su mogli da učine vrsni arapski pjesnici,
usljed toga što je najveća umjetnost Arapa bila govorništvo, koje je u vrijeme objave Kur'ana
dostiglo vrhunac. Iz tog se doba navode dijelovi pjesničkih ostvarenja koja nakon kritičkog
osvrta bivaju uvrštena u najbolja i najuspješnija umjetnička ostvarenja.

U osnovi, mudrost i posebna pažnja Božija iziskuju da mudžiza svakog poslanika odgovara
savremenim znanostima i aktualnim umjetnostima vremena u kojem se poslanik javlja, kako bi
se  što  bolje  mogla  uvidjeti  nadmoć i  nedostižnost  mudžize  kada se usporedi  s  ljudskim
ostvarenjima. Tako je Imam Sadik u odgovoru na Ibn Sukejtovo pitanje: “Zašto je Bog Musau
dao mudžizu bijele ruke i štapa aždahe, hazreti Isau mudžizu liječenja bolesnih a Poslaniku
islama mudžizu Kur'an časni?”, rekao: “Za vrijeme Musaa, a.s., bili su veoma prisutni i omiljeni
čarolija i sihr, pa mu zbog toga Uzvišeni daje mudžizu koja je bila slična onome što su ljudi
toga vremena činili, da bi im ukazao na nemogućnost da učine ono što poslanik može učiniti.
Umijeće veoma prisutno i omiljeno u vrijeme Isaa, a.s., bila je medicina pa mu stoga Uzvišeni
daje mudžizu liječenja neizlječivih bolesti, kako bi se vrlo lahko moglo uočiti da je posrijedi
mudžiza. Umijeće omiljeno u vrijeme Poslanika islama bili su govorništvo i poezija pa zbog
toga Uzvišeni objavljuje Kur'an s najljepšim izrazima, kako bi ukazao na nadmoć njegove
mudžize.”[5]

Najveći govornici i poznavaoci retorike u vrijeme kada je Kur'an objavljen, poput Velida ibn
Mugire Mahzumija, ‘Utbe ibn Rebi‘a i Tufejla ibn Amra, posvjedočili su da su retorika i stil
kur'anskog izraza vrhunski i nedostižni za ljudske mogućnosti.[6] Jedno stoljeće nakon toga
ljudi poput Ibn Ebi ‘Avdžaija, Ibn Mukaffaa, Ebu Šakira Disanija i Abdul-Melika Basrija odlučili
su isprobati svoje mogućnosti u takmičenju sa Kur'anom. Cijelu godinu dana pokušavali su
svim svojim snagama, ali nisu mogli ponuditi ni najmanje ostvarenje. Na kraju, svi su priznali



vlastitu nemoć i zadivljenost veličinom Božije knjige. Kada je u Mesdžidu-l-haramu bio
upriličen skup da pokažu šta su uspjeli u tom vremenu uraditi, Imam Sadik je prošao pored njih
proučivši sljedeći kur'anski ajet:

نسُ وَ الْجِن عَلَى أنَ يَأْتوُاْ بمِِْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتوُنَ بمِِْلهِِ وَ لَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لبَِعْضٍ ظَهِراً قُل لئِنِ اجْتمََعَتِ الإِْ

Reci: “Kad bi se svi ljudi i džini udružili da sačine jedan ovakav Kur'an, oni, kao što je on, ne bi
sačinili, pa makar jedni drugima pomagali.”[7]

 

B – Donosilac Kur'ana nije nikada pisao svojom rukom 

Kur'an časni je knjiga koja, iako nije obimna, sadrži različite vrste pouka, znanja, propisa i
odredbi kako za pojedinca tako i za društvo. Analiza svakog poglavlja i dijela zahtijeva timove
stručnjaka koji dugi niz godina istražuju otkrivajući, tek postepeno, tajne koje se kriju u njemu,
stižući tako do sve većih zbilja, mada je otkrivanje svih zbilja koje se tu nalaze moguće samo
onim ljudima koji imaju od Boga dato znanje.

Ova raznolika zbirka, koja obuhvata najdublje i najuzvišenije pouke i najveće i najvrjednije
moralne  upute,  najpravednije  i  najpostojanije  pravne  i  kaznene  zakone,  najmudrije
obredoslovne  propise  i  individualne  i  društvene  odredbe,  najkorisnije  savjete  i  pouke,
najpoučnije povijesne činjenice, najučinkovitije metode pouke i odgoja, jednostavno rečeno,
obuhvata sva načela koja su čovjeku potrebna za postizanje ovosvjetske i onosvjetske sreće i
nudi  ih na jednostavan i  nov način,  tako da svi  slojevi  društva mogu u skladu sa svojim
potencijalima da se koriste njenim sadržajem.

Sakupiti sve te pouke i zbilje u jednoj takvoj zbirci iznad je mogućnosti jednog običnog čovjeka.
Međutim, ono što stvar čini još čudnijom jeste činjenica da je ova knjiga ponuđena od strane
čovjeka koji nije pohađao školu, nije izučavao nauke, nikada nije svojom rukom ništa napisao,
koji je odrastao u okruženju daleko od civilizacije i kulture. Još čudnije je to da se u četrdeset
godina života, dakle prije negoli je postao Poslanik, od njega nije čulo ništa što bi bilo slično
sadržaju Kur'ana. Također, u toku poslanstva, kada bi kazivao Objavu, to bi činio na poseban
način, u skladu sa ritmom i rimom, što ju je potpuno odvajalo od ostalog govora. Postojala je
očita razlika između ove Knjige i njegovog govora. Kur'an časni, ukazujući na ovu činjenicu,
kaže:



رَْابَ الْمُبْطِلُونَ هُ بيَِمِينكَِ إذًِا لاابٍ وَ لاَ تخَُطَِلُو مِن قَبْلهِِ مِن كْَ َوَ مَا كُنت

Ti prije nje nijednu knjigu nisi čitao, a nisi je ni desnom rukom svojom pisao; inače, posumnjali
bi oni što laži govore.[8] Na drugom mjestu kaže:

ن قَبْلهِِ أفََلاتَعَْقِلُونَ هُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أدَْراَكُم بهِِ فَقَدْ لَبثِْتُ فِيكُمْ عُمُراً مُْلَوَ وْ شَاءَ اللهُ مَاقُل ل

Reci: “Da Allah nije htio, ja vam ga ne bih kazivao, niti bi vas On s njim upoznao. Ta ja sam prije
poslanstva dugo među vama boravio, zar ne shvatate?”[9] Vrlo je vjerovatno da 23. ajet sure
Bekare također ukazuje na ovaj aspekt nadnaravnosti:

ْلهِِ ن م فَأْتوُاْ بسُِورةٍَ م

Načinite vi jednu suru sličnu objavljenim njemu.

Možemo zaključiti, ako pretpostavimo da bi to bilo moguće, da se sastave stotine timova
učenjaka i stručnjaka pa da uz međusobnu saradnju možda i uspiju napisati jednu ovakvu
knjigu (iako je to nemoguće i u ovakvom slučaju), ali je posve nemoguće da to učini čovjek koji
nije pohađao školu.

U skladu s rečenim, donošenje takve knjige, koju krase spomenuti kvaliteti, od strane čovjeka
koji nije pohađao školu pokazatelj je još jednog od brojnih aspekata kur'anske nadnaravnosti.

 

C – Skladnost i nepostojanje protivrječnosti 

Kur'an časni je knjiga koja je objavljivana u dvadesettrogodišnjem razdoblju poslanstva,
vremenu koje odlikuju nemiri i prevrati, uspjesi i teškoće, gorki i ugodni događaji, ali sva ta
čudna raznolikost i brojne promjene nisu ostavile traga na sklad tema i metoda koje odišu
nadnaravnošću. Upravo spomenuti sklad forme i sadržaja još je jedan aspekt nadnaravnosti
Kur'ana, pored dva već spomenuta, a o čemu se govori u sljedećem ajetu:

أفََلاَ يَتدََبروُنَ الْقُرْآنَ وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اخِْلافًَا كَثِراً

A zašto oni ne razmisle o Kur'anu? Da je on od nekog drugog, a ne od Allaha, sigurno bi u
njemu našli protivrječnosti mnoge.[10]

Objašnjenje: Svaki čovjek doživljava najmanje dvije vrste promjena. Jedna je ta da postepeno



dolazi do novih saznanja i vještina, što ostavlja traga na njegov govor. Sasvim je prirodno da u
vremenskom razdoblju  od  dvadeset  godina  postoje  velike  razlike  i  protivrječnosti  između
njegovih riječi i stavova.

Drugo, različiti životni događaji i okolnosti dovode do različitih psiholoških stanja i osjećanja,
poput straha i nade, tuge i sreće, uznemirenosti i sigurnosti. Različitost ovih stanja ostavlja
velik trag na razmišljanje, govor i djelovanje čovjeka. Prirodno je da će kada promjene postanu
izrazitije postati izrazitije i razlike u govoru. Ustvari, promjene u govoru popratna su pojava
promjene psiholoških stanja, a one pak prate stanja i prilike u prirodi i društvu.

Ukoliko pretpostavimo da je Kur'an djelo čovjekovih ruku, tj. da su to riječi Poslanika islama –
čovjeka koji se nalazi pod djelovanjem spomenutih promjena, uzevši u obzir uvjete u kojima je
on živio i koji su bili krajnje različiti, u tom bi slučaju Kur'an i sadržajem i formom trebao imati
brojne razlike i protivrječnosti, ali u Kur'anu ne nalazimo ništa od toga.

Dakle, zaključujemo da skladnost i nepostojanje protivrječnosti u sadržaju Kur'ana i njegova
razina rječitosti, koja je nadnaravna, predstavljaju još jedan pokazatelj da ova Knjiga vodi
porijeklo iz izvora postojanog i bezgraničnog znanja Božijeg, da je iznad prirode i ne mijenja se
zbog promjena u prirodnim pojavama.

_______________________________________________________________________

[1] Pogledati: El-Isra', 88.

[2] Pogledati: Hud, 13.

[3] Pogledati: Junus, 38.

[4] Pogledati: El-Bekare, 23–24.

[5] Usuli Kafi, sv.1, str. 24.

[6] A‘lamu-l-vera', str. 27; Sire Ibn Hišam, sv.1, str. 293.

[7] El-Isra', 88.

[8] El-‘Ankebut, 48.



[9] Junus, 16.

[10] En-Nisa', 82.


