Moralne vrline i mahane

<"xml encoding="UTF-8?7>

Moralne vrline i mahane

Sadrzaj:

1. Umjerenost i devijantnost (zastranjivanje)
2. Razli¢iti tipovi mahana

3. Vaznost pravde

4. Razlicite vrste pravde

5. Samousavrsavanje

U nasem posljednjem izlaganju naveli smo da ljudska dusa posjeduje Cetiri odredene moci:
razum, srdzbe, poZudu i mo¢ imaginacije.[1] Ono Sto bi ovdje trebalo istadi jeste da ¢e CiSéenje
i ispravan, samopoticaj svake od ovih moc¢i nuzno rezultirati i jedno posebno svojstvo u

covjeku.

Ciséenje i pravilno uvjezbavanje moéi intelekta imaée za posljedicu razvoj spoznaje, a
sljedstveno tome i mudrosti kod ¢ovjeka. Ciséenje moéi srdzbe nuzno ée rezultirati svojstvo
hrabrosti, a sljedstveno tome i blagosti. Ciéenje mo¢i pozude i nagona imat ¢e za posljedicu
razvijanje svojstva &ednosti, a sljedstveno tome i plemenitosti. Ci§éenje moéi imaginacije

nuzno ¢e prouzrokovati svojstvo pravicnosti u ljudskom bicu.

U moralne vrline spadaju; mudrost, hrabrost, cednost i pravi¢nost. Svojstva suprotna ovima su:

neznanje [2] kukavi¢luk, pohlepa (prozdrljivost i pozuda), nepravda i tiranija.

Mudrost znacCi shvafanje ciljeva svijeta koji su u suglasnosti sa realnos¢u stvorenja. Prisutnost
hrabrosti i Cestitosti znaci da su moci srdzbe i pozude u cijelosti pod kontrolom razuma i da su
potpuno oslobodene robovanja pohoti i egoizmu. Sto se tie pravi¢nosti, ona se odnosi na
situaciju kada je mo¢ imaginacije pod potpunom kontrolom mo¢i intelekta. Ovo podrazumijeva
regulisanje svih moc¢i duse snagom intelekta. Drugim rijeCima, prisustvo svojstva pravicnosti u

dusi nuzno zahtjeva prisutnost ostala tri svojstva: mudrosti, hrabrosti i Cestitosti.



Ovdje treba istaci jednu veoma vaznu stvar. Prema gledanju islamskih eticara, osoba koja je u
sebi razvila i objedinila Cetiri vrline, nije hvale vrijedna sve dok se njima ne okoriste i drugi ljudi.
To je ono Sto nam i razum govori. On nam govori da vrline koje ne prelaze granice privatnosti i

licnog Zivota nemaiju veliku vrijednost, a onaj koji ih posjeduje ne zasluzuje pohvalu.

1. Umjerenost i devijantnost (zastranjivanje)

Svaka od cCetiri eticke vrline treba biti prakticirana do izvjesnog stepena i unutar odredenih
limita, svako prekoracenje dovodi do transformacije vrline u mahanu. Ako se svaka od vrlina
zamisli kao centar kruga, bilo kakvo udaljavanje od centra, moglo bi se smatrati mahanom, i
tako sve vece i vecCe udaljavanje od tacke centra, predstavlja ve¢u mahanu. Zbog toga, za
svaku vrlinu postoji bezbroj mahana. PoSto postoji samo jedan centar u krugu, sve druge tacke
koje su oko centra broj¢ano su beskonacne. S obzirom na devijantnost, ona se odvija bez
obzira u kojem pravcu se kretala. Devijantnost od centra, uma kojem pravcu, smatra se
mahanom. Da bi se nasao pravi centar, koji zahtijeva apsolutnu umjerenost, tesko je postici. Da

bi se ostalo u ovomcentra i ocuvala ova ravnoteza jos je teze. Poslanik (a.s.) kaze:
“Osijedila me je sura Hud, zbog ajeta: ‘77 idi pravim putem, kao Sto ti je naredeno.” (11:112 )[3]

Nasuprot, pravog centra postoji i priblizni centar, koji je pristupacniji. Individue koje ocCiste i
razviju svoje dale obi¢no dosegnu ovaj relativni centar i postignu relativhu umjerenost. To je iz
razloga sto se moralne vrline razlikuju zavisno od razli¢itih individua, okolnosti i vremena.
Relativna umjerenost, kao devijacija, pokriva Sirok prostor pri centru gdje lezi tacka apsolutne

ravnoteze i umjerenosti.

2. Razli¢iti tipovi mahana

Veé smo istakli da zastranjivanje (devijantnost) iz umjerenosti rada mahanu. Ova devijacija

prema jednoj od dvije krajnosti sa svake strane sredista ima neograniCene stepene.
Ovdje ¢emo spomenuti samo dvije krajnosti za svaku moralnu vrlinu.

Nedostatnost Umjerenost Prekomjernost



Glupost mudrost lukavstvo

kukavicluk hrabrost bezumnost

letargija Cestitost grabezljivost

potCinjenost pravi¢nost tiranija

Dakle, postoji osam vrsta mahana koje éemo svaku posebno ukratko opisati:

1. Glupost je nedostatak mudrosti; to jest, neupotrebljavanje moci intelekta za razumijevanje

prirode stvari.

2. Lukavstvo je neumjerena upotreba intelekta; tj., upotreba moci intelekta za one stvari koje ne
odgovaraju njenoj prirodi da o njima razmislja, ili njena pretjerana upotreba za one stvari koje

inace odgovaraju njenoj prirodi da o njima rasuduje.

3. Kukavicluk je nedostatak hrabrosti; tj., strah i neodlu¢nost u slu¢ajevima gdje za njih ne

postoje razlozi.

4. Bezumnost je pretjerana hrabrost; tj., bezobzirna akcija u slucajevima gdje je ona nepotrebna

i nepodesna.

5. Letargija je ono deficitarno stanje Cija je taCka umjerenosti Cestitost; tj., neuspjeh u upotrebi

stvari koje su potrebne tijelu.

6. Grabezljivost je druga krajnost koja je u suprotnosti sa letargijom; tj., pretjeranost u

seksualnim aktivnostima, jelu i piéu, i drugim senzualnim uzicima.

7. Potcinjenost je ono deficitarno stanje Cija je tacka umjerenosti pravicnost; tj., mirenje sa

represijom i tiranijom.

8. Tiranija je ekstremnost koja je suprotna potcinjenosti; tj., samougnjetavanje ili ugnjetavanje

drugih.

Svaka od ovih osam mahana ima brojne grane i podvrste, koje su u vezi sa direktivom i
stepenom zastranjivanja od umjerenosti koju reprezentuju Cetiri vrline. Posto do devijacije
moze doéi u neogranicenom broju stepeni, nemoguce ih je sve pobrojali. Medutim, mi ¢emo

ovdje spomenuti samo one najpoznatije, a nesto kasnije analizirat ¢emo nacine kako se protiv



njih boriti.

Mahane se dijele prema moc¢ima s kojima su u vezi, 1j., intelektom, srdzbom i strasti.

a) Mo¢ intelekta moze imati dvije vrste mahana, glupost i lukavstvo, a druge podvrste su:
- Prosto nepoznavanje: neznanje.

- SloZzeno nepoznavanije; biti neuk i biti nesvjestan svog nepoznavanja.

- Zbunjenost i sumnja: ¢emu se protive sigurnost i uvjerenost.

- Tjelesna iskuSenja: ¢emu se protivi razmisljanje o ljepoti Allahovog stvaranja.

- Lukavstvo i varanje u ostvarivanju ciljeva kojima diktiraju strast i srdzba,

- Politeizam; ¢emu se protivi vjerovanje u Allahovo jedinstvo -

b) Mo¢ srdzbe ima dvije mahane: kukavi¢luk i bezumnost, a podvrste su joj

- Strah: psiholosko stanje prouzrokovano zbivanjem bolnog dogadaja, ili gubitak povoljne

situacije.

- Nepodnosljivosti samopotcjenjivanje: ovo je jedna od posljedica slabosti duha, a indikator je
nesposobnosti da se odupre teSkocama. Suprotno ovoj karakternoj osobini je postojanost, koja

znaci sposobnost podnosenja teskoce i nesrece.

- Bojazljivost: nju prouzrokuje nedostatak samopouzdanja i slab karakter, a indikator je
nesposobnosti borbe za plemenite i viSe ciljeve. Suprotno ovoj mahani je vrlina duhovne
postojanosti; tj., hrabrost i spremnost da se uloze veliki napori za postizanje istinske srece i

savrsenstva.

- Nedostatak osjeéaja digniteta; uzrok ovome je, takode, slabost karaktera i indikator

nedostatka brige i paznje o stvarima kojima inace treba posvecivati briga i paznju.

- Zurba: ovo je draga manifestacija slabog karaktera i zna&i odlugiti se i upustiti u neke radnje
bez pravog razmisljanja o njima. Suprotna ekstremnost ovog svojstva je letargija, koja

oznacava tendenciju ka nemarnosti i nezainteresiranosti u iniciranju akcije kada je potrebna.



- Sumnja u Allaha (dz.S.) i njegove vjernike: ovo je jos jedna manifestacija slabog i bojazljivog
karaktera. Surotno ovome je osvjedocena vjera uAllaha (dz.S.) i Njegove vjernike, koja je znak

hrabrosti i samopouzdanja.
- SrdZba: njoj se protive strpljenje i blagost.
- Osvetoljubivost: nasuprot nje stoji svojstvo oprastanja.

- Osveta: ona se prouzrokuje mocu srdzbe i sluzi se silom za postizanje ciljeva. Njoj se protive

sazaljenje i smirenost.
- Naprasitost: nasuprot nje stoji dobro¢udnost.
- Pakost i zavist: ovo je takode rezultat moci srdzbe.

- Neprijateljstvo:ono je manifestacija moci srdzbe, a protivi mu se prijateljstvo; drugim rijecima,

srcem dozivljavati srecu drugih.

- Uobrazenost i sujeta (kompleks superiornosti): suprotni ekstrem ovome je kompleks

inferiornosti.
- Arogancija: suprotno njoj je poniznost.

- Hvalisavost: koja znaci govoriti o sebi s ponosom i satisfakcijom. Ovo stanje proistice iz

arogancije.

- Neposlusnost: nepokornost prema nekome ko zasluzuje neciju pokornost. Ovo stanje,
takode, prouzrokuje arogancija, a suprostavlja mu se poslusnost i pokornost onome kome

inacCe treba biti poslusan i pokoran.
- Fanatizam: snazna nekriticha predanost necemu.
- Nepravda i prikrivanje istine:suprotno ovome je pravda i postojanost u odbrani istine.

- Brutalnost: nedostatak milosti i sazaljenja onda kada su potrebni.

c) Mahane modi strasti ipozude su letargija i pohlepa; njene podvrste su sljedece:



- Zudnja za ovim svijetom i bogatstvom: suprotno ovome je ustezanje (zuhd).
- Gramzivost (tama’): njoj se protivi indiferentnost prema onome $to posjeduju drugi.
- Pohlepa (hirs): suprotno njoj stoji zadovoljstvo s onim sto se ima.

- Zudnja za stvarima koje su vjerom zabranjene i isklju¢ivanje u nelegitimne radnje: suprotno

ovome je poboznost i obazrivost, apstinencija od zabranjenih stvari i aktivnosti.
- Izdajstvo: njemu se protivi vjernost.

- Sve vrste razvrata: kao preljuba, sodomija,. konzumiranje alkohola, i druge forme frivolnog

ponasanja.
- Tonjenje u laz i vjerovanje u neistinite stvari.
- Pribjegavanje frivolnom i besmislenom govoru i praznom hvalisanju kao navici.

Na ovaj nacin dolazimo do kraja nabrajanja vrlina i mahana koje pojedinac¢no pripadaju svakoj
od tri moci. Razmislimo sada o onim vrlinama i mahanama koje simultano pripadaju dvjema ili

trima mocima duse. To su sljedece vrline i mahane:

- Ljubomora: Zudnja za slabljenjem uspjeha druge osobe.

- Vrijedanje i degradiranje drugih ljudi: suprotno ovome je postivanje i respektovanje drugih.
- Nesimpatisanje i nepomaganje dragim ljudima.

- Laskanje.

- Kidanje porodicnih i rodbinskih veza.

- Nepokornost roditeljima i zasluzivanje njihovog prokletstva.

- Uplitanje u poslove drugih ljudi u cilju otkrivanja njihovih nedostataka.

- Otkrivanje tudih mahana: suprotno ovome je Cuvanje i prikrivanje mahana kod ljudi.

- lzazivanje sukoba i nesloge medu ljudima: protivho ovome je unoSenje mira i sloge medu

ljude.



- Kleveta.

- Svada i mrznja.

- Ismijavanje i izrugivanje drugih ljudi.

- Ogovaranje.

- Laz

- Zudnja za slavom i poloZajem,

- Oholost i odbojnost prema kritici: suprotno njima je ravnodusnost prema oboma.
- Pretvaranije (riva) koja znadi Ciniti nesto s ciljem da se privuce Zeljena paznja.

- Hipokrizija: suprotno njoj je podudarnost onoga sto je u covjeku i njegove vanjstine.
- Samoobmana: suprotno njoj su pronicljivost, znanje i poniznost.

- Neposlusnost: suprotno njoj je pokornost (poslusnost).

- Neskromnost i bestidnost: suprotno njima je skromnost i stid.

- Gajenje dalekoseznih nada i zelja.

- Istrajnost u grijehu: protivno ovome je kajanje.

- Nemarnost i nesavjesnost: suprotno njima je samoincijativnost i savjesnost.

- Apatija i indiferentnost prema necijoj sreci idobru.

- Neumjesna mrznja: suprotno njoj je iskreno prijateljstvo i ljubav.

- Nedosljednost i nelojalnost: suprotno ovome je lojalnost.

- Usamljenost i izolacija od ljudi: suprotno njima je drustvenost.

- Razdrazljivosti zlovolja: protivno njima su smirenost i pribranost.

- Tuga i griza savjesti: suprotno njima su radost i veselje.



- Nedovoljno pouzdanje i oslanjanje na Allaha (dz.s.).
- Nezahvalnost i neblagodarnost: suprotno njima su zahvalnost i blagodarnost.
- Briga, uznemirenost i nestrpljenje.

- Bezboznost: to je neposlusnost i krSenje Allahovih naredbi, a suprotno njoj je poboznost i
pokornost u vrSenju Allahovih naredbi, kao i izvrSavanje onih radnji koje su preporucene od

strane Allaha (dz.s.).

3. Vaznost pravde

Upravo smo nabrojali sve vrline i mahane, stoga je neophodno razumijeti, i pravi smisao pravde,
s obzirom da sve eticke vrijednosti potiCu iz nje, upravo onako kao Sto i sve mahane proizlaze

iz nepravde, koja je suprotna pravdi.

Platon kaze: “Kada se pojam pravde razvije u covjeku, sve druge osobine i moc¢i duse njome su
uslovljene, a sve ove osobine i moci traze svjetlo jedne od drugih. Ovo je stanje u kojem se
ljudska dusa krece i djeluje na najbolji i najmeritorniji moguci nacin, postizuéi afinitet i ponovno

priblizavanje Izvoru stvaranja.”

Pravda spasava ljudsko bice od opasnosti zastranjivanja koje vodi u ekstrem bilo u
individualnim ilidrustvenim pitanjima, i omoguc¢ava mu da postigne konac¢nu srecu i blazenstvo.
Naravno, treba napomenuti da se pravda moze prakticirati samo onda kada individua zna Sta je
"zlatna sredina”, a nju moze raspoznati kroz prekomjernost s kojom se suocava. Takvo
raspoznavanje moguce je postiéi jedino kroz islamsku nauku, koja sadrzi savrSene upute koje
se odnose na sve ono Stoje potrebno ljudima da postignu srecu i zadovoljstvo na ovom i

buduéem svijetu.

4. Razliite vrste pravde

Postoje tri vrste pravde:

1. Pravda izmedu Allaha (dz.S.) i Covjeka; tj., kazne i nagrade koje Allah (dz.$.) primjenjuje na



covjeku prema njegovim djelima i aktivnostima. Drugim rijeCima kazano, za bilo koje uc€injeno
djelo, bilo ono dobro ili lose, Allah (dz.S) ¢e dati odgovaraju¢e nagradu ili kaznu. Ako bi bilo
drugacije, onda bi to podrazumijevalo nepravdu i povredu prava zbog neispravnog Allahovog

postupka prema Njegovim stvorenjima - svojstva koja Allah (dz.8.) ne moZe imati.

2. Pravda medu ljudima; znaci da svako mora postivati individualna i druStvena prava drugih i
djelovati u skladu islamskim svetim zakom. Ovo se zove drustvena pravda. U nizu Poslanikovih

hadisa, ova prava nabrojana su na sljedeci nacin:

Svaki vjernik ima prema svome bratu vjerniku trideset duznosti koje ne spadaju sa njegasve
dok ih neizvrsi ili sve dok ih ga ovaj ne oslobodi od izvr§avanja. Te duznosti su:

- oprastati njegove pogreske:

- biti milostiv i dobar prema njemu ako se nalazi u tudoj zemlji;
- pokrivati njegove sramote;

- pruzati mu ruku spasa kada posrne;

- primati njegovo izvinjenje;

- ne dozvoljavati da ga ogovaraju;

- ustrajati dajuéi mu savjete;

- Cuvati njegovo prijateljstvo;

- Cuvati ono $to mu je povjerio na ¢uvanje;
- posjecivali ga kad je bolestan;

- prisustvovati njegovoj dzenazi;

- odazivati se njegovom pozivu;

- primati njegove poklone;

- zahvaljivati mu na njegovoj dobroti;

- biti ma zahvalan na njegovoj pomoci;



- Cuvati njegovu Cast i imovinu;

- udovoljavati njegovim potrebama;

- nastojati rijeSiti njegove probleme;

- kada kihne re¢i mu: "Bog ti se smilovao "

- ukazati mu na ono Stoje izgubio;

- uzvraéati mu selam (pozdrav);

- ispravno interpretirati ono Sto govori;

- prihvatiti njegovo dobrocCinstvo;

- vjerovati mu kad se zaklinje;

- imati prijateljski, a ne neprijateljski odnos prema njemu;

- pomagati mu pa bio on nasilnik, ili Zrtva nasilja, (pomaganje nasilniku podrazumijeva
odvracati ga od nasilja, a pomaganje zrtvi nasilja podrazumijeva Stiti ga od nasilja i pomagati

mu u obezbjedenju njegovih prava);

- ne osjecati odvratnost i dosadu prema njemu;

- ne ostavljati ga na cjedily;

- zeljeli mu svako dobro koje Zeli i sam sebi;

- i ne zeljeti mu zlo kojene Zeli ni sam sebi.[4]

3. Pravda izmedu zivih i mrtvih. Ovo je ona vrsta pravde koja nalaze:
- da se zivi sje¢aju umrlih po dobru;

- da izmiruju njihove dugove;

- da postupaju prema njihovim oporukama;

- da se mole za njih;



- da dijele milostinju trazeéi od Allaha (dz.s.) da im oprosti;

- i da u njihovo sjeéanje Cine dobra djela.

5. Samousavrsavanje

Na kraju ovog dijela izlaganja, zakljucak koji bismo mogli izvesti bio bi da pravda znaci
kompletnu, vlast intelekta nad svim drugim osobinama i moéima ljudske duse, tako da sve
budu uposlene u pravcu postizanja konac¢nog cilja ljudskog savrSenstva i konacnog
priblizavanja Allahu (dz.S.). Drugim rijec¢ima, um je vladar tijela; ako pravda preovlada u njemu,
ona ¢e takoder preovladati u domenu pod jurisdikcijom intelekta. Upravo onako, kao i vladar
nekog drustva - ako je pravedan, pravda ¢e se prosiriti na cijelo drustvo; ali ako je vladar

nepravedan, onda u tom drustvu nece biti pravde. Ovo je izrazeno u jednoj predaji koja glasi:

“Ako je vladar pravedan, u€estvovat ¢e u nagradi za sva dobra djela koja poc&ine njegovi
podanici. Medutim, ako bude nepravedan, uéestvovat ée u kazni zajedno s njima za sve grijehe

koje pocine.”

Dragi zaklju¢ak koji bi se mogao izvesti bio bi da niko ne moze popraviti druge ljude sve dok ne
popravi sam sebe. To jest, ako pojedinac nije u stanju da ucini da pravda preovlada u njemu,
kako ¢e je mocéi uspostaviti mede poslovnim prijateljima, ¢lanovima porodice, gradanima i

konacno u cijelom drustvu?

Zbog toga, samousavrsavanju treba posvetiti kljuénu paznju i dati nuzni prioritet iznad svega

ostalog, Sto je nemoguce bez moralnih uticaja.
[1] Al-quwwahal-wahmiyyabhili amilah.

[2] Neznanije ili gahl ovdje je upotrebljeno usirem znacenju. Ono ovdje stoji nasuprot intelektu ili
mudrosti, ane nasuprot znanju, pa ga treba shvatiti a smislu: odbojnosti, tvrdoglavosti i

neprihvatanja.

[3] Tirmizi, Tafsir,56/6; Dr. S. as-Salih smatra da je ovaj hadis slab (mudtarib), vidi: Istilahat al-
hadit, str. 194, Damask, 1959.

[4] Parafraziranveci broj hadisa da bi se dobila jedna cjelina.



