
Naređivanje dobra i odvraćanje od zla

<"xml encoding="UTF-8?>

 

Naređivanje dobra i odvraćanje od zla

Tačno je da ranije navedeni ajeti govore o određenim ljudima, ali također znamo da Kur’an na
taj način obznanjuje univerzalne zakone (sunnetullah). Ajet iz sure Fatir govori o određenom

 :principu, a ne o nekoj posebnoj grupi

 

يئَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكْرُ أوُْلَئِكَ هُوَ يَبُورُ نَ يَمْكُروُنَ السِذرْفَعُهُ وَالَ ُِالح بُ وَالْعَمَلُ الصيإلَِيْهِ يَصْعَدُ الْكَلمُِ الط

K Njemu se dižu lijepe riječi, i dobro djelo On prima. A one koji imaju rđave namjere čeka patnja
nesnosna, i njihovo spletkarenje je rabota bezuspješna.

Ova obaveza propisana je svakom od nas, a cilj joj je da u čovjeka utisne osjećaj podsticanja
dobra. Kada čovjek shvati ispravnost ove obaveze, saznat će da u samom njegovom biću treba
postojati nešto što će mu naređivati dobro, a odvraćati ga od zla. Kur’an o tome kaže:  Namaz

zaista odvraća od razvrata. Prema tome, namaz oživljava i budi tu instituciju u čovjeku, i u
nastavku: A sjećanje na Allaha (zikrullah) još je veće od toga. Namaz jeste jedan vid zikra, ali

se ovdje pod zikrom misli na neprestano sjećanje, koje je objašnjeno ajetom: Zar on ne zna da
Allah sve vidi.  Dok čovjek u sebi ne oživi instituciju naređivanja dobra i odvraćanja od zla, neće

postati imun na griješenje, a što se tiče trajnog sjećanja, treba ga posmatrati kao nešto što je
održivo prakticiranjem namaza. Ima i onih koji tvrde da ako je čovjek na poziciji zikra, onda mu

nije potreban namaz. Ovo je lahko pobiti, jer se nemoguće zadržati na posljedici (zikr)
:zanemarujući uzrok (namaz). Na ovo upućuje i sljedeći ajet

ن قَلْبَْنِ فِي جَوْفِهِ  هُ لرِجَُلٍ ما جَعَلَ الل م



Allah nijednom čovjeku dva srca u njedrima njegovim nije dao.  
Znači u srcu je ili sjećanje ili nemar, odnosno sjećanje na Allaha ili na šejtana. Dakle, ili je u

čovjekovom srcu prostor za sjećanje na Boga ili na neboga; ono je ili stanište Božije ili
šejtanovo. U irfanu je posebna pažnja posvećena pitanju srca, s tim da se pod srcem ne misli

na pumpu koju nosimo u njedrima, tj. na srce kao tjelesni organ. Hafiz o srcu kaže:  “O
muslimani, ja nekoć imadoh srce kome govorih teškoće svoje. To srce bilo je suosjećajno i

preporučivalo mi ono što ispravno jeste. To srce, poput čovjeka savršena, bijaše oslonac onima
koji su ehli-qalb (okrenuti srcu, produhovljeni). I kad bih u virove nevolja zapadao razgovarajući

s njim, obali bih se nadao. Bože, ja se iz tvoje blizine udaljih. Šta mi bi da se na dunjaluku
udomih. Ja imam vještinu ovu (lijepo govorim), ali je sve to iz Tvoje milosti, jer niko

bespomoćniji od Tebe nije iskao.  Sjetite se i ovog izgubljenog pijanca kada naiđete na kakva
dobra insana, i spomenite me kao za dovom potrebitog (da se on zauzme za mene). Sve ove
lijepe riječi moje postigoše slavu ovu jer su iz ljubavi izravno nicale. Ne recite za Hafiza da je
veliki arif i pjesnik; ne, ja sam ga vidio, on bijaše jedan zaboravan čovjek, daleko od Boga.” Iz

ovoga se vidi da srce o kojem smo govorili nije tjelesno, nego ono čiji zaborav donosi
prokletstvo, a sjećanje milost Božiju. Zato Poslanik s.a.v.a. kaže: 

“Od namaza ima koristi onoliko koliko je u njemu srce prisutno.” Ovdje se ne misli da namaz
nije validan kao fikhska norma i da kao takav nije priznat, već da namaz onoga ko ga obavlja

.bez prisustva srca ne može daleko odvesti


