
?Šta je moral

<"xml encoding="UTF-8?>

(Definicija morala (etike
Nema sumnje da svi želimo sreću, a da bismo ostvarili taj uzvišeni cilj, nemamo drugog puta,

osim pročišćenja duše, tj. sticanja plemenitih osobina i vrlina te klonjenja poroka. Svi veliki
poslanici prošli su ovim putem i pozvali na njega tražioce Istine. Časni Kur'an pojašnjava i

:naglašava ovo pitanje riječima

اهَا اهَا ۝ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَمْسِ وَضُحَاهَا ۝ قَدْ أفَْلَحَ مَن زك وَالش

Tako mi Sunca i svjetla njegova... Uistinu je uspio onaj ko je pročisti, a propao je onaj ko je
(pokvari. (Eš-Šems, 8-9

Premda nema potrebe da se Uzvišeni Bog zaklinje, ipak, da bi nam skrenuo pažnju na značaj i
neophodnost ovog pitanja, potvrđuje ga i naglašava s jedanaest jedinstvenih zakletvi.[1] Isto

tako, na drugom mjestu u Časnom Kur'anu, Bog kao glavni razlog poslanja Pečata poslanika,
:Muhammeda, s.a.v.a., navodi obrazovanje, odgoj i pročišćenje ljudi. On kaže

نْهُمْ يَْلُو عَلَْهِمْ آيَاِهِ وَُزكَهِمْ وَيُعَلمُهُمُ الْكَِابَ وَالْحِكْمَةَ وَإنِ كَانوُا مِن قَبْلُ لَفِى نَ رسَُولاً م  ُذِى بَعَثَ فِى الأْمهُوَ ال
بِنٍ ضَلاَلٍ م

On je neukima poslao Poslanika, jednog između njih, da im ajete Njegove kazuje i da ih očisti i
(da ih Knjizi i mudrosti nauči, jer su prije bili u očitoj zabludi. (El-Džumu'a, 2

Plemeniti Poslanik, s.a.v.a., o svrsi svoga poslanja kaže: “Poslan sam da bih usavršio i
:upotpunio moral.”[2] Imam Sedždžad, mir neka je s njim, prenosi da je Poslanik, s.a.v.a., rekao

بُعِثْتُ بمَِكارمِ الاخَْلاقِ وَ مَحَاسِنهَِا.

[Poslan sam da bih oplemenio i uljepšao moral.”[3“

Hazreti Ali, mir neka je s njim, je također naglasio važnost pročišćenja duše, smatrajući to
:temeljem čovjekove sreće. On kaže



ا تدَُل عَلَى هَا مِمةً وَ لاَ نخَْشَى ناَراً وَ لاَ ثوََاباً وَ لاَ عِقَاباً لَكَانَ يَنْبَغِي لَنَا أنَْ نطَْلُبَ مَكَارمَِ الأْخَْلاَقِ فَإِنا لاَ نرَْجُو جَنلَوْ كُن
سَبِلِ النجَاح‏.

Sve i kad se ne bismo nadali Džennetu ni nagradi ikakvoj, niti strahovali od Vatre i kazne, opet“
[bismo trebali uporno tražiti moral plemeniti, jer on uistinu vodi stazom uspjeha.”[4

Zaključak koji se nameće je sljedeći: Najvažnije pitanje na koje je nebrojeno puta časna vjera
islam usmjeravala pažnju, a koje igra glavnu ulogu u čovjekovom dostizanju plemenitih osobina
i vrlina je pitanje pročišćenja i odgoja duše, koje se smatra jednom od najneophodnijih i životno
važnih potreba. Hazreti Ali, mir neka je s njim, poredi čovjekovu dušu sa njivom koja, ukoliko ne

bude zalivana čistom vodom vrlina i uljudnosti, sve svježe zelenilo će na njoj uvehnuti te
:nikakvog uroda neće dati. On kaže

إنِ بذَِوِي العُقُولِ مِنَ الْحَاجَةِ إلَِى الادََبِ كَمَا يَظْمَأُ الزرْعُ إلَِى الْمَطَرِ.

[Razumnim ljudima je prijeko potrebna uljudnost, kao što je njivi suhoj potrebna kiša.”[5“

Definicija morala

Riječ koja se u arapskom jeziku koristi u značenju morala je ahlak, a sama ta riječ je oblik
množine riječi hulk, koja znači ćud. Ćud je zapravo čovjekov unutrašnji oblik, baš kao što je

tjelesni izgled (ar. halk) njegov vanjski oblik. Moralom se nazivaju nagoni te karakterne i
duhovne osobine koje u čovjeku postoje, kao što se moralom ili moralnim ponašanjem

.označava i svaki postupak i ponašanje koji proističu iz tih unutrašnjih osobina

.U arapskom jeziku riječi hulk i halk imaju isti korijen, ali se razlikuju u pogledu značenja

:Ibn Menzur kaže

الخلق بضم اللام وسكونها وهو الدن والطبع والسجية ، وحقيقه أنه صورة الإنسان الباطنة وهي نفسه ،
وأوصافها ومعانها المختصة بها بمنزلة الخلق لصوره الظاهرة وأوصافها ومعانها ، ولها أوصاف حسنة وقبيحة .

Huluk s vokalom 'u' na 'lamu' i 'sukunom' na njemu – a to su navike, narav i ćud, i on je u“
suštini čovjekov unutrašnji lik, a to je njegova duša, njegove osobine i svojstva kojima se

odlikuje – isto je kao 'halk', koji se odnosi na čovjekov vanjski lik i njegove osobine i svojstva, i
[može imati lijepe i ružne osobine.”[6



:Etičari dijele čovjekova duhovna svojstva i osobine na dvije vrste

urođene .1

stečene .2

Urođene osobine su nagoni, osjećanja i sposobnosti koje je Bog stvorio u čovjekovoj prirodi,
tako da se ne mogu priskrbiti voljom i trudom. Takva su osjećanja: potrebe za Bogom, potrebe

za spoznajom Boga, potrebe duhovnim, znatiželje, pravdoljubivosti, istinoljubivosti,
dostojanstva i ponosa, samosvojnosti i samostalnosti, slobodoljubivosti i potrebe za slobodom,

nagona za opstankom, ljubavi prema lijepom, moći razuma, strasti, srdžbe i tome slično. Od
unutrašnjih stanja čovjeka, ova vrsta nagona i osobina predstavlja ustvari crtu razdvajanja

čovjeka od životinja i drugih živih bića s obzirom na njegovu prirodu koja mu je podarena u
najljepšem poretku stvaranja. Nasuprot pobrojanim, stečenim osobinama nazivaju se one koje

čovjek postepeno stiče svojom voljom i trudom što zavisi od načina korištenja urođenih
osobina. Ukoliko se urođenim sposobnostima i osobinama dobro ne okoristi, stečene osobine

će biti loše. Na ovom stepenu se dobre osobine i odlike nazivaju vrlinama i plemenitim
moralom, a loše osobine i obilježja nemoralom. Tako da, ako su čovjekovo ponašanje i
djelovanje odraz vrlina, nazivaju se lijepim i moralnim postupcima, a ako su proizašli iz

.čovjekovih loših osobina, ružnim i nemoralnim djelima

U svakom slučaju, da bi se stiglo do vrlina i lijepih osobina, potrebno je proći određene teorijske
i praktične vježbe. Na prvoj razini je neophodno spoznati vrline i slabosti te osobenosti čovjeka

i njegov stvarni položaj. Potom slijedi borba protiv strasti (aspekta duše koji navraća na zlo), jer
sve dok se ne zapodjene borba, čovjek neće biti u stanju savladati svoje niske prohtjeve. Onaj
ko se sa ovog bojnog polja ne vrati kao pobjednik i uzdignute glave, neće ni dospjeti do razine
krjeposti, plemenitosti i spasenja duše; a onaj ko ne stigne do razine spasenja duše bit će na

:Sudnjem danu među propalim, o čemu Kur'an Časni kaže

َوْمَ لاَ يَنفَعُ مَالٌ وَلاَ بَنُونَ ۝ إلاِ مَنْ أتَىَ اللهَ بقَِلْبٍ سَليِمٍ

Na dan kada ne budu od koristi ni imetak, ni sinovi, osim onome ko Bogu ispravna srca dođe.
((Eš-Šuara, 88-89

 



Etika sa različitih stanovišta

Etička pitanja se mogu razmatrati i obrazlagati sa različitih stanovišta, te će svako od njih, u
skladu sa određenim stanovištem, imati i svoj poseban naziv. Mi ćemo ovdje ukazati na one

:najvažnije

Teorijska etika ili filozofija morala .1

Komparativna etika ili komparativni moral .2

[Praktična etika ili etička metoda[7 .3

U teorijskim razmatranjima o etici raspravlja se o filozofiji morala, tj. o zasnovanosti i temeljima
morala te o mjerilima dobrog i lošeg, a razmatraju se još i pitanje apsolutnosti ili relativnosti

.morala kao i pitanje suštinske ljepote i ružnoće te o koristi i o šteti u vezi s tim

Komparativna etika se bavi poređenjem različitih pravaca i uporednim proučavanjem različitih
gledišta u etici. Tako, nakon upoznavanja sa različitim teorijama, u pogledu načela i mjerila

zastupljenih u tim pravcima, od njih se izabire najbolji. Premda bi bilo izuzetno korisno, štaviše
potrebno, upustiti se u ovu raspravu, mi se ovdje nećemo njome baviti, već ćemo joj se, ako

.bude prilike i ako nam uzvišeni Bog pomogne, posvetiti kasnije

Ono što se podrazumijeva pod praktičnom etikom su posebna pravila i naredbe, kojih se je na 
stazi pročišćenja duše neophodno pridržavati, a koji nas putem njihove primjene približavaju

cilju. Naravno, kada kažemo primjena, mislimo na pojam mnogo širi nego su to čini srca (npr.
.namjera, ljubav i mržnja, zlo mišljenje, zavist, zloba, poniznost, oholost i slično) i čini tijela

 

Vrijednosno stanovište u praktičnoj etici

U etici je predmet razmatranja djelo, i to sa stanovišta posjedovanja vrijednosnog naboja te
otkrivanja postojanja jedne posebne karakterne osobine. Drugim riječima, u etici se pravila i
propisi ocjenjuju sa stanovišta posjedovanja vrijednosti, a ne sa stanovišta prava i obaveza.

Naprimjer, ukoliko neko bude rijetko činio neko djelo, koje će mu se pripisati kao jedna slučajna
radnja, takvo djelo će biti izvan okvira etike, koliko god sa stanovišta prava i obaveza bilo nužno

svrstati ga u jednu od pet kategorija: obaveznog, zabranjenog, pohvaljenog, pokuđenog ili
dozvoljenog djela. Međutim, ako neko djelo ili čin budu odraz čovjekove ćudi i naravi, ili pak



ostavi traga na njoj, onda takvo djelo biva predmetom istraživanja u etici. Ono što treba imati u
vidu jeste činjenica da u razmatranju brojnih pravila i običaja učestvuju zajedno i fikh i etika, ali

ova vrsta učestvovanja nije dokaz međusobnog preplitanja i ponavljanja, jer su istraživačka
polazišta u ove dvije discipline različita. Tako se u fikhu razmatraju djela vjerskih obveznika sa
stanovišta obavezivanja i određivanja dužnosti te određivanja propisa i prava pojedinaca, dok

su u etici osnovna tema uzvišene moralne vrijednosti i vrline čovjeka. U etici se čovjekovo djelo
razmatra sa stanovišta posjedovanja vrijednosti tako da, ako bismo mu tu vrijednost oduzeli,

.izašli bismo iz djelokruga etike i zašli u neko drugo područje

Etika ima zajedničkih tačaka čak i sa nekim empirijskim naukama, a razlika među njima se
ogleda upravo u vrijednosnom i moralnom stanovištu rasprave. Naprimjer, u etici, u skladu sa

potrebom, postoje brojne rasprave na temu nagona i načina na koji oni primaju i vrše uticaj
jedan na drugi. Budući da su te rasprave psihološke naravi, vezane su i za psihologiju;

međutim, bavljenje njima u etici, polazeći od postavke da interakcija među nagonima utiče na
oblikovanje mišljenja i duhovne ličnosti čovjeka, ima vrijednosni aspekt. Ukratko, u etici se
razmatra vrijednosni aspekat nagona, a ne njihova naučna ili filozofska dimenzija, premda

nauka i filozofija mogu biti u službi etike i moralnih vrijednosti. Općenito govoreći, zakonske i
obavezujuće posljedice djela se tiču prava i fikha, kao što i psihička akcija i reakcija čovjekovih
nagona spadaju u problematiku psihologije, a pitanja koja se odnose na uzajamnu    interakciju
tijela i duha te razvojno i esencijalno kretanje duše, kao i pitanja koja se bave opstankom duha

nakon smrti, ulaze u domen filozofije. Međutim, iznošenje ovih pitanja u etici u obliku uvoda
može se opravdati uzimanjem u obzir činjenice da ona čine temelj rasprava sa stanovišta

.vrijednosti i morala

 

Zaključak

Ono što nekom djelu daje vid moralnog jeste vrijednost koju posjeduje, a ne njegov objektivni i
naučni aspekt. Prema tome, moguće je da neko posjeduje brojne vrline, ali da ne bude u stanju
ponuditi neku logičnu definiciju vrline i plemenitosti. S druge strane, moguće je i da neko dobro

.poznaje naučnu terminologiju, a da istovremeno bude lišen vrlina i prosvijetljenosti

:Zapovjednik pravovjernih, Ali, mir neka je s njim, kaže

ربُ عَالمٍِ قَدْ قََلَهُ جَهْلُهُ وَ عِلْمُهُ مَعَهُ لاَ يَنْفَعُهُ.



[Koliko li je samo znalaca koje je ubilo neznanje njihovo i čije znanje im nije koristilo.”[8“

Ovo neznanje čine upravo oni moralni i ljudski nedostaci koji uništavaju znalca. Prema tome,
moral je mjerilo vrline i poroka. Ako se u etici razmatra pravednost, o njoj će se govoriti sa

stanovišta predstavljanja jedne vrijednosti, a ne zato što je to jedna dužnost, odnosno,
pravednost ulazi u domen etike kao vrlina, dok se u fikhu i građanskom pravu na nju gleda kao

na jednu zakonsku i društvenu obavezu. Sa gledišta etike, prihvatanje pravednosti je stvar
izbora, dok se u pravu smatra obavezom i dužnošću. Jasno je da ukoliko se neko bude

pridržavao pravednosti iz straha od kazne, izvršio je svoju zakonsku dužnost; međutim, sa
gledišta morala nije uradio ništa korisno ni djelotvorno, jer izbor pravednosti ima vrijednost

.samo kada je potaknut traženjem vrline i oprostom

Pokoravanje je obično popraćeno strahom, nadom i upotrebom sile, za razliku od slobodnog
izbora, koji je prožet željom, ljubavlju, požrtvovanošću. Zapovjednik pravovjernih, Ali, mir neka je
s njim, nazvao je ibadet koji se čini iz ljubavi “ibadetom slobodnih”, a ibadet koji se čini iz straha
i nade u nagradu “ibadetom trgovaca”. Moralne vrline imaju za osnovu iskonsku prirodu. Koliko
je samo onih ljudi kojima su obaveze i dužnosti nepodnošljive, dok je broj onih koji bi na ovom
svijetu mogli živjeti bez morala i bez ikakve moralne odgovornosti jako mali. Čak i oni ljudi koji
naizgled ne priznaju moral žestoko brane svoju slobodu i čast i nimalo im se ne dopada da im
ih neko naruši. Isti ti ljudi, iako sami ne ispunjavaju zadanu riječ, od drugih očekuju da ispune
data obećanja. Mada ne priznaju moral i moralne vrline, ovakvi ljudi nikad ne prihvataju ničije

prvenstvo pred sobom. Oni žele da im djeca izrastu u dobre ljude, lijepo prihvaćene u svojoj
zajednici, žele da njihova država i vlastodršci budu pravedni, a njihove komšije dobri, ljubazni i

pouzdani ljudi. Ovakve pojave su najbolji dokaz da su moralne vrijednosti iskonske prirode.
Najzad, zar iko sumnja da, ako bi društvom zavladale putene strasti i prohtjevi, da bi društvo
snašla teška sudbina, i obratno, ako bi se u društvu raširile moralne i ljudske vrline, da bi svi

?članovi toga društva živjeli u spokoju, blagostanju i sreći

Da zaključimo: etika se bavi proučavanjem vrijednosti, a moralno ponašanje je ponašanje koje
.posjeduje vrijednost, kao što je i moralni propis onaj propis koji proističe iz vrijednosti

Da pojasnimo: u humanističkim naukama razmatraju se dvije vrste pitanja: realna i
konvencionalna. Konvencionalna se dalje dijele na još dvije podvrste: vrijednosna i

.nevrijednosna

Ona skupina konvencionalnih pitanja o čovjeku koja posjeduju vrijednost i u čijem okviru se



proučavaju duhovna stanja i ljudsko ponašanje ubrajaju se u pitanja etike, dok su sva ostala
.izvan djelokruga etike

Naprimjer, moguće je da neko djelo ne bude zakonom zabranjeno, ali da u okviru moralnih
vrijednosti bude predstavljeno kao ružno i neprihvatljivo. Takav je slučaj sa lošom namjerom,

jer se ni po vjerskom ni po građanskom pravu čovjek ne može kazniti samo zbog loše namjere.
Međutim, u etici je osnova za procjenu namjera i ljudi se međusobno dijele upravo na temelju
njihovih namjera. Isto tako, moguće je da neko djelo bude prihvatljivo s obzirom na društvene

interese ili potrebe pojedinaca i po fikhu se smatra dopuštenim, ali se ne mogu zanemariti
moralno nepovoljne posljedice tog djela. Naprimjer, nekad je potrebno da čovjek nešto slaže i

da nekog izloži ogovaranju, ali se loše posljedice tog djela po dušu nikako ne mogu zanemariti.
Kada bi čovjek bio u stanju potpuno izbjeći laž, čak i u slučaju nužde, bilo bi mu bolje; stoga,

.etičari preporučuju da se ne laže dokle god se to može izbjeći

Naravno, neka djela i radnje smatraju se zabranjenim i u fikhu, i u etici, a to su: ogovaranje,
laganje, klevetanje i tome slično – ali mjerilo razmatranja tih djela i radnji nije isto u ove dvije

oblasti. Fikh se bavi pravnim aspektom djela,[9] dok etika tumači njegove vrijednosne i
vrijednostima suprotne aspekte. Naprimjer, ogovaranje ima dvije dimenzije: prvo, ono uzrokuje
kaljanje časti i uznemiravanje vjernika, što se u fikhu navodi kao zabranjeno djelo i velik grijeh;

drugo, samo ogovaranje jedna je vrsta duševnog oboljenja i u suprotnosti je s uzvišenim
ljudskim vrijednostima, te u slučaju učestalog ponavljanja dovodi do izobličenja čovjekove biti i

pretvara ga u krvoločnu životinju. Taj vid rasprave vezan je za etiku. Za prvu dimenziju
ogovaranja čovjek se može iskupiti zadovoljenjem oštećene strane (ogovaranog), dok za

iskupljenje za drugu dimenziju samo zadovoljenje nije dovoljno, nego se čovjek mora
podvrgnuti nizu duhovnih vježbi, ibadetu, dovi i traženju oprosta, kako bi na taj način otklonio
naplavine tmine i nečisti sa srca. Fikh se zadovoljava objašnjavanjem propisa, dok se u etici

.objašnjavaju i načini sprječavanja griješenja, i same duševne bolesti

Dakle, procjena okolnosti da Kur'an predstavlja ogovaranje kao jedenje mesa mrtvog brata
spada u rasprave iz područja etike, u smislu da to istraživanje – koje traži odgovor na pitanje:

Kako i zašto čovjek, veličanstven i plemenit kakav je, usljed ogovaranja i laganja pada tako
nisko da postaje poput krvoločne životinje i lešinara[10] ili poput mrtvog tijela koje zaudara[11]

.– ulazi u područje odgovornosti etike

____________________________________________



Ovih jedanaest zakletvi obuhvata zakletve: Suncem i njegovom blještavom svjetlošću, [1]
Mjesecom, danom svijetlim, mračnom noći, nebom i Onim Ko ga sazda, Zemljom  i Onim Ko je

prostrije, čovjekovom dušom i Onim Ko je ukrasi i nadahnu je dobrom i zlom – sve nove,
.sadržajem bogate i jedinstvene zakletve

.Mustedreku-l-vesail, sv. 2, str. 282; Sefinetu el-bihar, sv. 1, str. 410 [2]

.Miškatu-l-envar, str. 243; Biharu-l-envar, Bejrut, sv. 66, str. 405 [3]

.Ajnasi, Adabu-l-nefs, sv. 1, str. 26; Mustedreku-l-vesail, sv. 2, str. 283 [4]

.Gureru-l-hikem, sv. 1, str. 224;  Fehrest-e mouzui-je Garer, str. 11 [5]

.Lisanu-l-arab, sv. 4, str. 194 [6]

Naravno, shodno društvenim, političkim, privrednim, vojnim i drugim  odgovornostima i [7]
.ovlaštenjima, etika ima drugačiju podjelu, ali to izlazi iz okvira naše rasprave

.Nehdžu-l-belaga, Fejzu-l-islam, izreka 104 [8]

Fikh i etika, kao i druge vjerske nauke, u početku su, tj. od same pojave islama, bile [9]
jedinstvene, a tek su kasnije, posredstvom vjerskih učenjaka, razdvojene jedna od druge.

Izvorno, riječ fikh se u kur'anskom rječniku koristi u značenju razumijevanja i shvatanja
 svekolikih vjerskih pitanja i znanja (osnova, grana, etike, tefsira...). Ovo razdvajanje bilo je

posljedica mnoštva novoiskrslih pitanja, koja su se pojavila u kasnijim razdobljima, a koja su
radi organizacije, klasifikacije i lakšeg korištenja odvojena jedna od drugih. Primjećujete da u
ajetu o ogovaranju na istom mjestu dolaze i fikhski vid ogovaranja, koji se odnosi na njegovu

zabranu, i etički, tj. vid njegove vrijednosti. Tako, uzvišeni Bog u jednom ajetu, rečenicom I jedni
druge ne ogovarajte; zar bi iko od vas volio... (El-Hudžurat, 12), istovremeno i odvraća od

ogovaranja, i ukazuje na njegov vrijednostima suprotan aspekt, i to zato što je to spajanje  sa
stanovišta odgoja jednako važno kao i razdvajanje na polju obrazovanja. Prema tome,

       .odgajatelji i pedagozi trebaju uvijek u obzir uzimati oba stanovišta

Ovdje se ukazuje na značenje časnog ajeta Zar bi iko od vas volio jesti meso mrtvog brata [10]
.svoga? Ta vi to mrzite! (El-Hudžurat, 12), gdje se onaj koji ogovara upoređuje sa lešinarom

Ovdje se ukazuje na riječi Zapovjednika pravovjernih, hazreti Alija, mir neka je s njim: [11]
''Lažljivac i mrtvac su jednaki, jer doista je prednost živog nad mrtvim pozdanje u njega, pa



kada se ne može pouzdati u govor njegov, ništavan mu je i život.'' (Šerhu Gureru-l-hikam, sv.
    (2,str. 139


