Zivot u islamu

<"xml encoding="UTF-8?7>

(Islam i Zivotni stil (3

(]

Islamski nacin Zivota ne posmatra odvojenim li¢ni i druStveni angazman. Svaki oblik
covjekovog ponasanja treba da bude zasnovan na islamskom svjetonazoru, bilo u drustvu ili
privatnom prostoru. Vjerski svjetonazor na kojem je zasnovan islamski stil Zivljenja temelji se
na vjerovaju u Jednog Boga, vjerovanju u bududi svijet i vjerovanju u Bozije poslanike, sto
covjeku daje odgovore na sva zivotna pitanja. Ko je Stvoritelj svega? Gdje je kraj zivota? Na koji
nacin mozemo najbolje zivjeti? Definicija vjerskog svjetonazora zivota je zasnovana na
mnogobrojnim funadmentima od kojih ¢emo neke spomenuti u danasnjoj emisiji. Svakako da
je jedan od fundamenata vjerovanje u nevidljivi svijet. U recenici "onima koji u nevidljivi svijet
budu vjerovali’, rije¢ "gajb" je jedna rijeC umjesto nekoliko rijeCi. To znac€i vjerovanje u Boga,
vjerovanje u svojstva BoZija, i vjerovanje u nevidljivu pomo¢ u odredenim uslovima. Sta znadi
gajb, koja je razlika izmedu vjernika i nevjernika? Gajb znacCi sakriven, tajan. Opet nije jasno.
Sakriven od cega? Sada, za nas koji se nalazimo u ovom prostoru, za nas je skriveno ono sto je
iza ovog zida. Ako vjerujemo u to Sto se deSava iza ovog zida, da li je to vjerovanje u gajb? Ako
nas sada pitaju, na primjer, sta je na dubini od 500 metara ispod ove zemlje na kojoj sjedimo?
Skriveno je, i ne znamo. A ako znamo, da li je to vjerovanje u nevidljivi svijet? Ne. Sutra je
skriveno od nas. Da li je, ako vjerujemo u dogadaje koji ¢e se sutra desiti, i od sada ih
predvidimo, i vjerujemo u to sto ¢e se dogoditi, i to vjerovanje u nevidljivi svijet? Ne, ¢ak je
proslost od nas skrivena. Da li je vjerovanje u proslost vjerovanje u gajb? Ne. Onda Sta znaci
vjerovanje u nevidljivi svijet? Sta je vjerovanje u sakriveno? Sta je skrivenost? Ovdje morate da
obratite paznju. U ovom svijetu postoje neke stvari koje nasa Cula, ¢ulo sluha, vida, dodira,
mirisa i okusa ne opazaju. Neki ljudi kazu da imamo veci broj Cula, ali su iste vrste. Sada, ono
iza ovog zida je od nas skriveno, ali postoji moguc¢nost za nas da nasim oCima vidimo Sta se
dogada iza ovog zida. Znaci, to ne moze da bude sakriveno od naseg oka, nase o€i mogu to da
vide. Nase usi imaju mogucnost da Cuju neke stvari, ili nase culo okusa moze da ih okusi, nase
cula mirisa moze da to omiriSe. Ove stvari se nazivaju svjedocCenja, znacCi stvari koje covjek

moze da shvati svojim osjetilima. Imamo jednoslojna ¢ula koja su ugradena na povrsini nasih



tijela. | Zivotinje ih imaju u istoj toj mjeri. Znaci, ¢ula koja mi imamo, imaju i Zivotinje, i mozda
su neka od ovih ¢ula u Zivotinjama ostrija nego kod nas. Vid nekih zivotinja je oStriji od
mirisa neke zivotinje, kao npr. mrava, onog slabog mrava, je mnogo osjetljivije od ¢ovjekovog.
Ako stavite jednu posudu sa mesom na sto i ako vase oCi to ne vide, kad udete u sobu ne
mozete da znate da se toliko meso nalazi u sobi. Ali mrav, sa svojim ¢ulom mirisa, moze to
mnogo preciznije da shvati. To nazivamo ¢ulima. Kazu da se ono sto covjek moze putem svojih
cula da shvati ne ubraja se u gajb, to su vidljive stvari. Sa ovakvim culom ja shvatam dogadaje.
Znaci, mogu svojim ocima da vidim oblik koji ¢e imati sutra. Hranu koja ¢e biti spremljena za
sutra, mogu da okusim svojim ¢ulom okusa. Zato to nisu nevidljive stvari. Po Kur'anu, to su
svjedocenja. Sta je onda nevidljivi svijet? Nevidljivi svijet je da Govjek prizna i ispovijeda da u
svijetu postojanja postoji stvarnost koju on sa svojim culima ne moze da osjeti, Cak i ako bi bio
ovdje prisutan. Moje Culo vida, sluha, okusa i mirisa, ne shvataju te stvari. Znaci, ja o sebi
sudim tako da su ova Cula, koja posjedujem, veoma, veoma ogranic¢ena, i data su mi radi
ostvarivanja kontakta sa spoljnim svijetom. Zasto ja uopce imam oc¢i? Zato da bih, kada hoéu,
uspostavio kontakt sa ovim svijetom, preko boja i figura, i da bih nasao svoj put. | to je sve.
Zasto su mi date usi? Zato Sto postoje drugi talasi, zvani zvuci, koje mogu da shvatim
posredstvom usiju. Stoga, kada u ovom svijetu hoéu da izvr§im svoje poslove, moram imati usi
i druga Cula. Da li su ova ¢ula koje posjedujem, instrumenti pomocu kojih shvatam sve ono Sto
postoji u svijetu, i ako nesto ne osjetim svojim ¢ulima, ne moram ni da ga prihvatim? Ne, to je
greska. Najveca gresSka koju ¢ovjek ¢ini u svom zivotu, i daje joj naucni oblik je ta sto misli da
su Cula koja ima sve na svijetu i u prirodi, te da sve Ssto postoji u ovom svijetu mora da otkrije
pomocu njih. Zbog toga, ako nesto ne shvati svojim Culima, on to mora da negira i kaze da ne
postoji. Inace kada bi to postojalo, ja bih ga dodirnuo svojom rukom, vidio o€¢ima, cuo usima, ili
ga osjetio culom okusa. Sve stvari u koje Covjek mora da vjeruje, Kur'an je objasnio rijeCju gajb,
1j. vjerovanje u to da postoje istine i stvarnost koje su van granica nasih cula. Kako ja mogu da
shvatim njihovo postojanje? Covjeku su pokazani drugi putevi, dati su razlozi putem kojih
covjek moze da prihvati nevidljivi svijet. Naravno, i tu postaje jasno da znacenje onoga Sto
Kur'an kaze: "da su mumini oni koji vjeruju u nevidljivi svijet", nije to da za svaku stvar, za koju
nam kazu da je u skrivenom obliku, mi kazemo da smo vjernici, pa je prihvatamo. Jedan od
fundamenata svjetonazora koji utjeCu na Covjekov Zivot je povezanost dunjaluka i ahireta.
Uocili smo da izmedu vjerovanja i dobrih djela s jedne strane i bliskosti Allahu i ahiretskim
blagodatima s druge strane, a isto tako izmedu nevjerovanja i grijeha s jedne i udaljenosti od

Boga i liSenosti od vjecnih blagodati s druge strane postoji direktna povezanost. Takoder,



izmedu vjerovanja i dobrih djela sa ahiretskim patnjama i nevjerovanja i grijeha sa vje¢nim
blagodatima vazi oprecan odnos. U vezi s principom ovog odnosa u Kur'anu nema nikakve
sumnje ili dileme, tako da je njihovo negiranje ravno negiranju Kur'ana. Medutim u vezi s ovim
veoma vaznim principom postavljaju se pitanja koja trebaju biti razjasnjena. Poput: da li je
spomenuta relacija istinska i uspostavljena stvaranjem ili je pak izricito slijedi konvenciju i
sporazum? Kakva relacija postoji izmedu vjerovanja i dobrih djela kao i izmedu nevjerovanja i
grijeha? Da li izmedu samih djela, dobrih i loSih, postoji neka vrsta djelovanja i medusobnog

utjecanja?
Kao Sto je vecC viSe puta opetovano veza izmedu dunjaluckih djela i ahiretskih blagodati ili
kazne nije iz kategorije materijalnih i konvencionalnih relacija i ista se ne moze komentirati i
objasnjavati kroz prizmu fiziékih, hemijskih i inih zakona. Cak je i predodzba da se utro$ena
energija u ljudskim djelima materijalizira na temelju misljenja o pretvaranju materije i energije
jedno u drugo tako da se oformljava u obliku ahiretskih blagodati ili patnje, neispravna
predodzba, usljed toga sto: Prvo, postoji moguénost da energija koja je utroSena prilikom
govora ili nekog djela ne bude u mjeri da bi se mogla pretvoriti u sjemenku jabuke a kamoli u
bezbrojne dzennetske blagodati! Drugo, pretvaranje materije i energije jedno u drugo dogada se
na osnovu posebnih faktora i nema nikakve veze sa dobrotom ili ruzno¢om djela i namjerom
izvrSitelja. Ne moze se na osnovu nijednog prirodnog zakona uspostaviti razlika izmedu
iskrenih i neiskrenih djela, kako bi energija jednog bila materijalizirana u blagodat a energija
drugog u patnju. TrecCe, energija koja se jednput utrosi u ibadet drugi put se moze utroSiti u
neposludnost. Sto se kur'anskih objasnjenja tice, iako su u veéini slu¢ajeva takva da aludiraju
na konvencionalnu i sporazumnu relaciju, poput ajeta koji sadrze izraze u vezi sa nagradom i
kaznom, medutim, iz drugih ajeta moze se ustanoviti da je relacija izmedu covjekovih djela i
ahiretske nagrade ili kazne, iznad stupnja sporazumne relacije. Usljed toga, moze se kazati da
izrazi iz prve skupine ajeta jesu zarad lahkocée davanja do znanja i zbog uzimanja u obzir stanja
u kojem se nalazi vecina ljudi, €iji um je prisniji sa takvom vrstom pojmova. Isto tako u
predajama, moze se naci ogroman broj svjedoka da ljudska djela utemeljena na slobodnoj volji
imaju razlicite melekutske forme koje ¢e se manifestirati u berzehu i na Sudnjem danu. Jedan
od bitnih tacaka u islamskom stilu Zivljenja je optimizam i nada. Zivot je blagodat koju nam je
Bog podario. Treba da budemo zahvalni za nju i da budemo optimisti¢ni u vezi sa nhasom
buduénoséu. Prema islamskom svjetonazoru, nevolje ne treba da nas ucine pesimistima.
Uvijek treba da se prisjetimo nagrada koje ¢e uslijediti za strpljivo podnosSenje poteskoca.

.Nadamo se da ¢emo svi pozitivhim pogledom na Zivot uspjeti da vodimo islamski nacin zivota



