Cuvanije Zivota i imetka

<"xml encoding="UTF-8?7>

Cuvanje Zivota i imetka

O vjernici, jedni drugima na nedozvoljen nac¢in imanja ne prisvajajte — ali, dozvoljeno vam je
trgovanje uz obostrani pristanak - i jedni druge ne ubijajte! Allah je, doista, prema vama
milostiv.

Onoga ko to nepravi¢no i nasilno uradi — Mi ¢emo u vatru baciti, to je Allahu lahko.[1]

kada je prisvajanje imetka mnogo Sire od (JsI) 1. Zasto je upotrijebljen izraz jedenje imetka
pojma jedenje imetka?

Ovaj sklop rijeci se koristi u perzijskom jeziku. Opcenito se za prisvajanje necijeg imetka kaze
“jedenje”. Kada neko sebi prisvoji neciji imetak, onda se kaze: “Pojeo je neciji imetak.” U vezi sa
zabranjenim imetkom se, takoder, kaze: “Takav imetak se ne smije jesti.”

S obzirom da jedenje predstavlja najvecu ljudsku potrebu, a imetak se na prvom mjestu stice
radi zadovoljavanja ovih iskonskih potreba, izmedu ostalog i jedenja, ova rijeC je postepeno
dobila opcenitije znacenje i odnosi se na razlicite vrste materijalnog prisvajanja.

Oni koji poznaju jezik kada Cuju izraz jedenje imetka ni u kojem slucaju nec¢e pomisliti na
jedenje koje ima znacenje zvakanja i gutanja hrane, ve¢ ¢e odmah iz toga razumijeti njegovo
uobicajeno znacenje. Oni ¢e na jedan veoma jednostavan i lahak nacin razumjeti preneseno
znacenje ovog izraza.

Kada se kaze: “Nemojte jesti tugu” (ne tugujte), niko se nec¢e pobuniti i re¢i da se tuga moze
jesti kao hrana. Takoder, kada se kaze: “Izasli smo da malo jedemo zraka” (udahnemo zraka),
niko se nece zacuditi i pitati zar je moguce jesti zrak. Tako je isto i sa izrazima: jedenje harama
(uzimanje harama), jedenje kamate (kamatarenje), jedenje mita (podmicivanje), jedenje zemlje

(padanje na zemlju, okliznuti se)...[2]

2. Sta je jedenje imetka na nedozvoljen nagdin?
Da bi nam bilo jasno Sta znaci gore navedeni sklop rijeci, neophodno je da se upoznamo s tim

Sta znaci koristenje imetka na dozvoljen nacin. Tek tada ¢e nam postati jasno znacenje



nedozvoljenog koristenja imetka.

Takoder, da bismo bolje razumijeli Sta znaCi nedozvoljeno koriStenje imetka, bilo bi dobro da
malo razmislimo o nedozvoljenom koriStenju znanja, polozaja i Bozijih blagodati.

Svako stvorenje ili svaka pojava moze se koristiti na jedan prirodan i uobic¢ajen nacin. Ukoliko
se na taj nacCin koristi, onda se, prema misljenju pametnih ljudi, to koristi na ispravan nacin.
Medutim, ako odredeno stvorenje ide u smjeru suprotnom od onog koji mu je predviden kao
krajnji cilj, onda se ono koristi na pogresan i nedozvoljen nacin. Ako se frizider koristi kao
ormar za odjecu i ormar za odjecu kao frizider, ishod toga ¢e biti onakav kakav je poznat svim
razumnim ljudima. S jedne strane, bit ¢e nacinjena ogromna Steta zbog toga Sto se jedan
skupocjen frizider spusta na nivo ormara a, s druge strane, sva hrana koja se stavi u ormar ¢e
se pokvariti i zatrovat e svakoga ko je jede. U takvom slucaju se moze reci da se ova dva
sredstva koriste na pogresan i nedozvoljen nacin.

Imetak ljudi takoder ima jedan poseban i potpuno jasan cilj i namjenu, a to je zadovoljavanje
stvarnih ljudskih potreba, stvaranje slobodnog vremena i spokoja zarad razvijanja i
usavrSavanja ljudi. Po misljenju svih razumnih ljudi, koristenje imetka na ovaj nacin je u
potpunosti ispravno, a i vjerozakon to potvrduje. Medutim, drukcije koristenje imetka kod ljudi
stvara privid, ili predstavlja prepreku na putu njihovog razvoja i usavrSavanja, ili, pak,
zadovoljavanjem potreba manjeg dijela drustva osnovne potrebe bivaju uskracene veé¢em dijelu
drustva. Jasno je da ¢e takvo koristenje imetka, po misljenju razumnih ljudi, predstavljatijedenje
imetka na pogresan i nedozvoljen nacin.

S obzirom na potrebe ljudi i kao posljedicu toga Cinjenicu da su oni prinudeni razmjenjivati
bogatstva kako bi se okretao toCak drustvenog zivota i zadovoljile razlicite potrebe, bilo kakvo
koriStenje imetka koje ima za cilj zadovoljavanje potreba, a istovremeno u obzir uzima
pojedinacne i drustvene koristi svih pojedinaca u zajednici, predstavlja ispravno koristenje
imetka.

Nasuprot tome, bilo kakvo koriStenje imetka radi zadovoljavanja laznih potreba ili koriStenje
koje uzrokuje ekonomske, moralne ili kulturne Stete ili, pak, doprinosi Sirenju siromastva,
pokvarenosti i obespravljivanja u drustvu predstavlja nedozvoljeno i pogresno koristenje.
Ekonomska pitanja, s obzirom na Cinjenicu da se odnose na sve ljude za razliku od drugih
pitanja, mnogo su jasnija i razumljivija obi¢nim ljudima, tako da svaki ¢ovjek (uglavhom) zna
Sta je ispravno i neispravno ili dozvoljeno i nedozvoljeno koristenje. Nema potrebe za dodatnim
pojasnjavanjem. Upravo zbog toga, u ovom i u ostalim ajetima Kur'an se zadovoljava uopéenim
pojasnjenima, a ljudima je prepusteno da sami tragaju za primjerima nedozvoljenog i

pogresnog.



Ono $to se u Kur'anu navodi kao zabrana koja se odnosi na imetak predstavlja jasan primjer
Tu spadaju pojave poput .(JbWL Jb JsI) onoga sto je jedenje imetka na nedozvoljen nacin
kocke, kamate, oduzimanja imetka sirocadi, vrsenja pritiska na Zene zarad prisvajanja njihovog

vjen¢anog dara, kruzenje bogatstva u rukama bogatih...

(sl e 8)lx) 3. Sta je trgovanje na obostrano zadovoljstvo

Osnovni temelj ekonomske razmjene i trgovine predstavlja obostrano zadovoljstvo i poput
ostalih opéih nacela (naravno, kao i ostala opéa nacela i ovo posjeduje odredene izuzetke) i
ovo predstavlja mjerilo ispravnosti u svim vrstama poslovanja.

Ako bi prilikom poslovanja umjesto zadovoljstva dviju strana bio postavljen neki drugi uvjet, ili
bi umjesto osoba koje ucestvuju u trgovini bila uvedena neka treéa, i njeno zadovoljstvo bilo
mjerilo ispravnosti, Sta bi se onda desilo?

Naprimjer, kada bi umjesto zadovoljstva dviju strana kao uvjet bilo postavljeno da na trzistu
nema jeftinije ponude od te (kao $to je sluéaj prilikom poslovanja preko tendera), odnosno kada
bi se ispravnost bilo koje vrste poslovanja uvjetovala time da na trziStu nema jeftinije ponude,
zamislite sa kakvim teSko¢ama bi se ljudi suocavali?

Ako bi poslovanje bilo uvjetovano prisustvom trece osobe kao svjedoka, predstavnika drzave,
suca, opunomocenika ili bilo koga drugog, zamislite koliko bi tesko bilo poslovati i kako bi se
usporeno i tesko kretao ekonomski sistem?

Uistinu je Kur'an predvidio najlaksi i najjednostavniji put za ekonomsko poslovanje i,
zahvaljujuéi op¢em nacelu obostranog zadovoljstva, uklonjene su brojne poteskoce ljudi.

Pod obostranim zadovoljstvom se misli na istinsko, a ne prividno zadovoljstvo. Naprimjer, u
slucajevima kada prodavac uljepsa pakovanje proizvoda kako bi zaveo kupca, a kupac ga bez
pravih saznanja o proizvodu kupi i time bude zadovoljan. Medutim, nakon kupovine postaje mu
jasno da je bio obmanut lijepim pakovanjem i da ga je prodavac prevario. Postaje mu jasno i to
da njegovo zadovoljstvo prilikom kupovine nije bilo istinsko, ve¢ je ono plod varanja prodavaca.
U skladu sa ovim kur'anskim ajetom, nemoguce je smatrati ispravhom trgovinu koja je
zasnovana na povrsnom i kratkotrajnom zadovoljstvu kupca zavedenog od prodavaca.

Kada govorimo o uvjetu obostranog zadovoljstva, u obzir se uzima i psiholoski €inilac, i to onaj
po kojem su ukusi i naklonosti ljudi razli¢iti. Upravo zbog toga neka osoba kupuje odredenu
robu, koja je po misljenju drugih ljudi koji nemaju takav ukus manje vrijedna i kako oni kazu, tu
stvar je platila vise nego sto vrijedi. To donosi neku vrstu smiraja i zadovoljstine zbog toga Sto
je ta osoba uspjela pronaci onaj proizvod koji joj se svida i odgovara. Osjecat Ce se dobro i

uspjesno.



Poslovanja i trgovine koji se obavljaju bez obostranog zadovoljstva imaju Stetne posljedice i na
pojedinacnom i na drustvenom planu, tako da se za nadoknadu tih Steta treba potrositi mnogo
viSe nego za korist koja se od toga dobija.

Ponekad neki ljudi zapadaju u teSke okolnosti, bivaju prinudeni da svoja materijalna dobra
prodaju po niskoj cijeni i, mada su naizgled zadovoljni tom cijenom, ipak je jasno da srcem ne
Zele jeftino prodati sve svoje zivotno blago. U takvim sluCajevima je obaveza vjernika da u
drustvu rijeSe nevolju te osobe ili da prilikom kupovine njegove robe budu pravicni i da kupuju
po stvarnoj cijeni.

Ponekad, zbog posebnih okolnosti u kojima se nasla odredena osoba, kupci iskoriste priliku i
primoravaju ljude da nesto prodaju te u veoma nepovoljnim prilikama jeftino kupuju njihov
imetak. Pored zabrane koja se odnosi na ovaj vid poslovanja, ¢ak i ako dokumenti formalno
svjedoCe o obostranom zadovoljstvuy, islamska vlast ne smije uvazavati ovakvu nepravdu i
potvrdivati poslovanje samo zbog toga sto postoje dokumenti koji govore o njegovoj

ispravnosti.

4. Da li je u poslovanju dovoljno samo obostrano zadovoljstvo ili i neki drugi uvjeti?

9 VI ple (10 bo) "U skladu s pravilom “nema ni jednog opéeg nacela koje se ne moze specificirati
obostrano zadovoljstvo se uzima kao jedno opée nacelo u poslovanju. Medutim, to ne ,( a3 13
znaci da nema izuzetaka od ovog pravila. Drugim rijecima, nece uvijek samo obostrano
zadovoljstvo proizvesti ispravno poslovanje. U pojedinim slucajevima postoje druga nacela.
Naprimjer, moguce je da osobe koje daju i one koje uzimaju kamatni kredit budu u potpunosti
zadovoljne poslovanjem zasnovanim na kamati, ali zbog opasnosti koje kamata donosi, njena
zabrana predstavlja nacelo koje ima prvenstvo u odnosu na obostrano zadovoljstvo i takvo
poslovanje nije dozvoljeno.

Pored obostranog zadovoljstva postoje i drugi uvjeti koji su potrebni za ispravnost poslovanja.
Tako naprimjer, kako neko poslovanje ne bi bilo ubrojeno u jedenje imetka na nedozvoljen

§to je spomenuto na pocetku ajeta, potrebno je da su obje strane ,(JbWUL Jb JsI) nacin
punoljetne, svjesne i razumne. Takoder, postoje i drugi uvjeti o kojima se govori i u pravnoj

literaturi, a ti uvjeti su potkrijepljeni kur'anskim ajetima i hadisima.

predstavlja vezano ili (Uol).u.co)Lz.ugs.ul 1) 5. Da li osim trgovanje uz obostrani pristanak
nevezano izuzimanje?
Kada bi ovdje bilo rije¢i o vezanom ili obiénom izuzimanju, znacenje ajeta bi bilo sljedece:

O vjernici, nemojte na nedozvoljen nacin koristiti svoj imetak osim ukoliko su obje strane u



trgovanju zadovoljne.

To znaci da, ukoliko postoji obostrano zadovoljstvo, dozvoljeno je jedenje imetka na
nedozvoljen nacin.

Takvo Sto je u potpunosti u suprotnosti sa Kur'anom, zbog ¢ega veéina komentatora Kur'ana
odbacuje vezano izuzimanje. A ako su neki od komentatora smatrali da se radi o vezanom
izuzimaniju, ucinili su sve da ga opravdaju, mada nema potrebe za trazenjem opravdanja, jer je
rijeC 0 nevezanom izuzimanju.

Nevezano izuzimanje znacCi da ono sto se izuzima od samog pocetka nije bilo unutar opéeg
nacela o kojem je prethodno bilo rijeci. Ono predstavlja sasvim zasebnu temu, ali se nalaze
zajedno iz odredenih razloga. Naprimjer, kada se kaze: “Nemojte jesti nijedno haram jelo, osim
ako je to jelo halal”, takvo izuzimanje je nevezano, jer halal jelo od samog pocetka nije bilo u
skupini haram jela.

Treba napomenuti da ovakvo izuzimanje nije ispravno u obic¢nim uvjetima, ve¢ samo u
slucajevima kada se kod zagovornika, i nakon navodenja op¢eg nacela na pocetku govora, i
dalje javlja sumnija ili pitanje. Tada je moguce naciniti ovu vrstu izuzimanja kao sto bi,
naprimjer, u gore spomenutom sluc¢aju neko mogao, kada Cuje recenicu: “Nemojte jesti nijedno
haram jelo!” pomisliti kako ne treba nista jesti zbog toga sto u drustvu nije moguée pronaci
halal hranu. Stoga se dodaje nastavak “Osim halal jela”, a to znaci da halal hrana postoji i da je
samo treba potraziti.

Medutim, koji je smisao upotrebe nevezanog izuzimanja u ovom ajetu? Cini se da se, kada Bog
zabranjuje jedenje imetka na nedozvoljen nacin, kod ljudi javlja pitanje: Da li je moguce na
ispravan nacin zaraditi i steCi imetak u drustvu zaprljanom nevjerovanjem i na trzistu gdje svi
varaju i traze svoju korist? Zar je moguce steci imetak koji se koristio na dozvoljen nacin? Bog
na takvu sumnju odgovara tako sto kaze da je u svim okolnostima moguce poslovati na nacin
da pored toga Sto spada u grupu koristenja na nedozvoljen nacin pociva na obostranom

zadovoljstvu.

"I “ubijanje (JbWL JW JsI) “6. Koja je veza izmedu izraza “jedenje imetka na nedozvoljen nacin
Wi J18)

Najvaznija potreba svakog drustva je sigurnost, a ona ima veliki broj ogranaka c¢ija ukupnost
donosi drustveno blagostanje i mir. Ekonomska sigurnost dolazi kao proizvod udaljavanja od
harama i nedozvoljenog koristenja imetka, a Zivotna sigurnost dolazi kao proizvod postivanja
ljudskog Zivota. Na taj nacin se u drustvu razvijaju dva najvaznija ogranka sigurnosti, bacajuci

tako svoje svjetlo na sve clanove zajednice.



Ako ispitamo, doéi ¢éemo do zakljucka da izvor velikog broja ubistava i samoubistava lezi u
ekonomskim potesko¢ama, a ¢ak su i neki drugi uzroci tih ubistava i samoubistava povezani sa
oskudicama.

Cinjenje harama podrazumijeva uskraéivanje prava jednom dijelu ljudi u drustvu, a ako se na
nedozvoljen nacin koristi imetak, to znaci da je necije pravo pogazeno i da je toj osobi ucinjeno
nasilje i nepravda. Ove liSenosti i trpljenje nasilja imaju svoje granice i ako se te granice predu,
doci ¢e do naglog Sirenja nezadovoljstva ljudi, Sto Ce se ocCitovati kroz ubistva i samoubistva te
Ce dovesti u pitanje zivotnu sigurnost drustva.

Imuchni ljudi u drustvu misle da gomilanjem bogatstva postizu neki uspjeh i da su tako za sebe i
svoje porodice osigurali vjeCnu srecu. Medutim, oni ne znaju da njihovo nedozvoljeno
poslovanje i neobrac¢anje paznje na prava nizih slojeva drustva u srcima mnogih stvara velika
nezadovoljstva, koja ¢e jednoga dana uzdrmati njihov mir i blagostanje, pa ¢ak dovesti u pitanje

i njihove zivote.

misli na samoubistvo ili na ubistvo druge osobe? (,ass.n,.éjﬂgiiéjxié) 7. Dali se pod: Ne ubijajte se
Cini se da je ovdje rije¢ o ubistvu u irem smislu, bilo to samoubistvo ili ubistvo, ili, pak,
dovodenje u opasnost vlastitog zivota ili Zivota drugih ljudi, Sto u konacnici vodi ka stradanju
neke osobe. | ovdje se, kao i u prethodnim recenicama, spominje izraz vas imetak i odnosi se
na imetak svih ¢lanova drustva. Takoder je ovdje reCeno vasi zZivoti, a odnosi se na Zivote svih
vjernika.

Znacenje ajeta se povezuje sa samoubistvom iz jednog odredenog razloga, a inace nema
sumnje da ova rijeC ima opc¢e znacenje. Hadisi koji govore o samoubistvu ili izlaganju
opasnosti od ubistva u najmanju ruku ukazuju da je rijec o jednom od primjera ubistva. Inace,
nijedan hadis ne govori da li ovaj ajet ukazuje samo na samoubistvo ili izlaganje opasnosti od
ubistva.

S obzirom na to da neki vidovi ubistva nisu bili sasvim jasni vjernicima, hadisi se uglavhom
bave primjerima ubistava koji su poznati svima. Naime, svim vjernicima je bila poznata zabrana
oduzimanja necijeg zivota i donekle su znali za zabranu samoubistva, ali nisu znali da Cinjenje
odredenih djela spada u samoubistvo. Takoder nisu znali da se nije dozvoljeno izlagati
opasnosti od smrti tako da, ako dode do pogibije, u tome nema nikakve koristi za vjeru i
islamsko drustvo. Moguce je da neki vjernici ucCine takvo nesto racunajuéi na Bozije odredenje,
smatrajuci da se izlazu takvim opasnostima radi Bozijeg zadovoljstva i, ukoliko poginu, bit ¢e
Sehidi. Zbog toga se u predajama koje se prenose od Cistih Imama, mir neka je s njima, a koje

se bave ovim ajetom, viSe govori o primjerima koji su vazni za ovaj slucaj, a manje je bilo rijeci



o sluc¢ajevima koji su jasni svim ljudima. U nekim predajama se navodi da su vjernici bez
prethodne pripreme upadali u nevjernicka sklonista, da su se na taj nacin izlagali smrtnoj
opasnosti, cak da su bili i ubijani, tako da je ovaj ajet objavljen kako bi ih sprijeCio da Cine takve
neproracunate radnje. U drugim hadisima se govori o Stetnostima koje mogu dovesti u pitanje
zdravlje vjernika, ponekad ih odvesti i u smrt, a da bi se sprijecCilo takvo Sto, navoden je ovaj
ajet.

Druga potvrda da izraz ubistvo u ajetu o kojem je rijeC u ovom poglavlju ima opée znacenje, a
to da se ne odnosi samo na samoubistvo je zakljucak koji izvlaCi Ibn Abbas, veliki komentator i
se misli: (rns.w.mllgl.m_:l]) luCenik hazreti Alija. On je rekao: “Pod reCenicom: Nemojte sebe ubijati
To znadi da je jedan od ”.(eSws waw Jol Igliss V) ''Nemojte ubijati Ehli-bejt vasega Poslanika
primjera ovog ajeta i ubistvo ¢lanova Ehli-bejta. On donosi zanimljive dokaze kako bi potvrdio
ispravnost svog tumacenja. Ibn Abbas kaze: “U ajetu u kojem se govori o Poslaniku i slu¢aju

:medusobnog proklinjanja stoji sljedece

Gl e a oDl casl Jasib Jeis &5 5 aSadils Lol a35lasg Bslivg s30T Gelil £33 15)Le5 (148
Reci: “Hodite, pozvat éemo sinove nase i sinove vase, i Zene nase i Zene vase, a doéi éemo i mi,
pa ¢emo se usrdno pomoliti i Allahovo prokletstvo na one koji neistinu govore prizvati!”[3]

On u tumacenju ajeta kaze da se pod izrazom nase sinove misli na hazreti Hasana i Husejna,
pod izrazom nase Zene na hazreti Fatimu, a pod izrazom mi sami na BoZijeg Poslanika i hazreti
Alija. Prema tome, ako se u ajetu o kojem je rije¢ u ovom poglavlju kaze: Nemojte se ubijati!, u

skladu sa gore spomenutim ajetom, to se odnosi i na Ehli-bejt, porodicu BoZijeg Poslanika.[4]

8. Koja je veza izmedu Bozije milosti prema vjernicima i sadrzaja ajeta?

Ako Bog vjernicima daje neke zapovijedi, onda je to zbog posebne milosti koju gaji prema
njima. Uistinu, vjernici se trebaju ponositi time §to im Bog posvecuje paznju i $to spusta svoju
posebnu milost u obliku zapovijedi.

Bozije zapovijedi i zabrane nemaju drugog ishodista osim u BoZijoj milosti. Bog nema potrebu
za Svojim robovima, od njihovog robovanja nema neku korist, a od njihove nepokornosti nema
Stetu. On je Cist od bilo koje vrste uznemiravanja od svojih stvorenja, a Njegov stepen
boZanstvenosti je Cistiji od takvog ponasanja. Stoga, Njegove zapovijedi i zabrane ne mogu
imati drugo ishodiste osim u milosti i blagosti prema robovima, ali i u posebnoj naklonosti
prema vjernicima. Kada se nakon svake zapovijedi i zabrane pojavljuje sljedeca recenica: A
onda je poruka sasvim jasna i ,(laa>j ,QSJ 5B al &l) Allah je, doista, prema vama milostiv

dostatna.



odnosi (Lu>; ,QSJ 68 &l E“J!) Moguce je da se reCenica: A Allah je, doista, prema vama milostiv
samo na zabranu ubistva te da se ne odnosi na cijeli ajet (¢ini se da ajet upravo to kazuje). U
tom bi slucaju Bozija milost prema Njegovim robovima znacila da se u okolnostima ocaja i
velikih tegoba, kada neko odluci pociniti samoubistvo, treba sjetiti da je njegov Bog milostiv, da
moze Svojom posebnom miloscu rijesiti nevolje, ukloniti brdo poteskocéa, razrijesiti Corsokake i
osvijetliti tamne vidike. Prema tome, pored takvog Boga nije mudro pociniti samoubistvo, jer e
to za posljedicu imati vje¢no kajanje.

Ako neke osobe ne budu obazrive te se izloZze opasnosti, Bog ih zbog Svoje neizmjerne milosti
upozorava da se Cuvaju i da se bespotrebno ne izlazu toj zivotnoj opasnosti. On je zahvaljujuci
Svojoj milosti i plemenitosti ljudima dao vrijednost koja se zove Zivot, kako bi tu priliku koja im
je data iskoristili za odgajanje duse i pripremili se za Svijet vjeCnosti. Nemojte zbog lijenosti i
nebrige izgubiti ovu priliku i ne postici zeljene ciljeve!

Zabrana ubijanja drugih, takoder, ukazuje na Boziju milost jer neprijateljstvo i zloba, koji nastaju
kao posljedica ubistva, Zestoko uzdrmavaju sigurnost u drustvu, a brojne posljedice tog

ugrozavaju mir i povecavaju razdor medu ljudima.

9. Da li je moguce ubistvo bez neprijateljstva i nepravde?

Ubistvo moze biti nepravedno, a moze biti i pravedno te imati za cilj uspostavljanje pravde.
Ubijanje neprijatelja koji se bore protiv islama i koji Zele unistiti vjernike predstavlja obavezu
svih vjernika. Ne samo da se to ubistvo ne ubraja u nepravdu ve¢ ima za cilj Sirenje pravde.
Takoder, ubistvo osobe cije su ruke uprljane krvlju nevine osobe ne samo da nije nepravda vec

:0d njega zavisi opstanak i Zivot zajednice
Osi5 @lal QI ol 7 345 oliasll b 655

U odmazdi vam je — opstanak, o razumom obdareni, da biste se ubijanja okanili![5]

U uvjetima kada borac stupanjem po minskom polju i komadanjem tijela otvara put drugim
borcima, takvo samoubistvo nije prezreno vec¢ predstavlja vrhunac Sehadeta i priblizavanja
Bogu.

U uvjetima neravnopravnosti prilikom suprotstavljanja neprijatelju, kada nema druge
mogucénosti osim samozrtvovanja, takvo Sto se ne smatra samoubistvom ve¢ borbom na
Allahovom putu i to ¢e proizvesti Bozije zadovoljstvo.

Prema tome, ubistvo ima dva vida. U odredenim uvjetima je to uspostavljanje pravde, a u

drugim uvjetima nepravda i zloc¢in. Uvjet koji je u ajetu postavljen vjernicima potpuno je



prikladan i predstavlja upozorenje da ne pretjeruju kako ne bi zbog blagosti i njeznosti, koja je

preduvjet za vjerovanje, zanemarili borbu protiv neprijatelja i na taj nacin dali priliku zlo¢incima.

10. Koja je razlika izmedu neprijateljstva i nepravde?

Cini se da neprijateljstvo ima $ire znagenje od nepravde. Ono moze biti dozvoljeno i
nedozvoljeno dok, s druge strane, dozvoljena nepravda ne postoji. Sve vrste nepravde su
pokudene. Naravno, kad god je neprijateljstvo praceno nepravdom, misli se na njegovu losu
stranu.

Kada neka osoba gazeci prava i ugrozavajuci interese drugih ljudi naruSava sigurnost drustva,
moze joj se oduzeti imetak i Zzivot. Ako se pritom posStuju granice Serijata, onda je to provodenje
pravde. To znaci da bez obzira Sto se oduzimaju imetak, Zivot i prava te osobe, zbog prekrsaja
koje je ta osoba pocinila i time stvorila uvjete za ovo oduzimanje, a i prema misljenju razumnih
ljudi, ova vrsta napada predstavlja uzvra¢anje istom mjerom i nije nepravda. U nekim
slucajevima ¢ak predstavlja nuznost ¢iji je cilj oCuvanje opce sigurnosti u drustvu.

:U Kur'anu je takoder dopustena ova vrsta napada

Yoy A1 36801 O Gued Bl e V) Glaie M8 15451 b al) il (o35 A58 (635 U 35 ol
&s all & 1gal2ls d o815 A31e o352l Lo Jhoy aile 1933216 a31le (36l (1ad LBLaS Eilsills plial
| borite se protiv njih sve dok smutnje ne nestane i dok se Allahova vjera slobodno ispovijedati

ne mogne. Pa ako se okane, onda neprijateljstvo prestaje, jedino protiv nepravednih
ostaje.Sveti mjesec je za sveti mjesec, a i u svetinjama vrijedi odmazda: onima koji vas
napadnu uzvratite istom mjerom i Allaha se bojte, i znajte da je Allah na strani onih koji se
grijeha klone.[6]

To Sto se izraz neprijateljstvo upotrebljava zajedno sa izrazom nepravda, iako nedozvoljeno
neprijateljstvo predstavlja nepravdu, jeste zbog toga sto veliki broj ljudi nepravdu koju €ine
naziva dozvoljenim neprijateljstvom. Oni to ¢ine da bi opravdali svoje djelovanje, a pozivaju se
na opravdanja koja su vezana za izraz dozvoljeno neprijateljstvo. Da bi bilo jasno kako
neprijateljstvo ima i druge vidove osim dozvoljenih, koji se ubrajaju u nepravdu, ovaj izraz je

upotrijebljen sa izrazom nepravda.

(Ygw) 11. Zbog ¢ega je u dijelu u kojem se obe¢ava Dzehennem upotrijebljena rijecca sewfe
koja ukazuje na buduénost?

lako Dzehennem obuhvata nevjernike, ipak, kada se govori o vjernicima koji su grijesili, a s



obzirom na njihovo vjerovanje i lijepo ponasanje koje ispoljavaju, ostvarenje DZzehennema
zahtijeva duze vrijeme pa ako nastave grijesiti i ako grijeh postane ustaljena osobina njihove
licnosti, Sto opet iziskuje nestajanje vjerovanja, za njih ¢e se DZzehennem ostvariti. Prema tome,
ne moze se reci za vjernike da Ce oti¢i u DZehennem ¢im pocine grijeh, jer postoji pokajanje i
mogucnost popravljanja, a u njima se nalazi snaga da uguse tu vatru grijeha. Drugim rije¢ima,
dug je put do toga da oni postanu dzehenemlije, odnosno da im Dzehennem postane

.neminovno utociste

En-Nisa, 29-30.[1]

[2]Autor govori o denotativnom i konotativnom znaceniju rijeci. U svakom jeziku rijeci se
upotrebljavaju u razli¢itim kontekstima tako da ponekada mogu imati sasvim suprotno
znacenje. Te specificnosti jezika ne primjec¢uju osobe koje od rodenja govore taj jezik. U nasem
jeziku se npr. kaze: ,Na vrh si mi glave, nosim te na ple¢ima, do grla mi je doslo...", i svaki od
ovih izraza ima drugacije znacCenje od denotativnog ili osnovnog znacenja.

[3] Ali ‘Imran, 61.

[4] Savahidu-t-tenzil, sv. 1, str. 184.

[5] EI-Bekare, 179.

.[6]El-Bekare, 193-194



