Odnos nauke i religije

<"xml encoding="UTF-8?7>

Odnos nauke i religije

Sa gledista Crkve znanost i razum smatraju se pokudenim te se nauk kr§¢anstva, kao rezultat
nekih antiintelektualnih ucenja, suprotstavljao napretku iskustvenih znanosti. Krs¢anski
ucenjaci umisljali su kako se, umjesto znanstvenog truda, za otkrivanje zakonitosti prirode
trebaju obratiti Svetoj knjizi i prirodne nauke izvoditi iz nje.

Medutim, sukob izmedu nauke i vjere na nacin kako se odvijao na Zapadu nije postojao u
islamskom svijetu, te se islam i islamski ucenjaci, Sto se tice vjerskih tekstova i u historijskom
pogledu, nikad nisu suprotstavljali iskustvenim naukama.

Ispravno videnje odnosa nauke i vjere ne samo da muslimanske ucenjake nikad nije dovelo u
nedoumice vec¢ je uzrokovalo da se vec u pocetnim stoljec¢ima islama prirodne znanosti
razvijaju uporedo sa vjerskim znanostima, te da u okrilju vjere budu odgojeni veliki naucnici
poput Ibn Rusda, Ibn Sine, Hadze Nasiruddina Tusija i Ibn Halduna. Nauka je kod muslimana
sestra vjere i u proslosti su na vjerskim ucilistima uporedo s vjerskim znanostima izuCavane i

.razlicite nauke, poput astronomije, fizike, geografije, medicine i matematike



Odnos nauke i vjere s gledista islama

Sljedece Cinjenice jasno odslikavaju glediste islama o pitanju sukoba nauke i religije:

1. Iskustvene nauke u principu nisu sposobne poreéi fundamentalne vjerske spoznaje. Religija
govori o jednoj vrsti odnosa medu stvorenjima koji je natprirodan i ponad iskustva. Naprimjer,
dova, koja predstavlja uticaj metafiziCkog Cinioca na fizicko, ne moze biti poreknuta od strane
znanosti Cija sposobnost donoSenja prosudbi je ograniCena na fizicke odnose medu pojavama.
2. Onako kako je to dokazao profesor Mutahhari, ne postoji jasan spor izmedu islamskog
nauka i nekih znanstvenih teorija poput Darvinove teorije evolucije, i tu teoriju ne moze se
predstavljati kao poricanje religije.

3. Zarazliku od Tevrata, u kur'anskim ajetima ne postoji nikakva dokaziva nesaglasnost sa
znanstvenim otkri¢ima i racionalnim principima. U mnogim slucajevima, kad je rije¢ o
pripovijestima o Bozijim poslanicima koje su zajednicke Kur'anu i Tevratu, u kur'anskoj
interpretaciji pripovijesti nema onih neracionalnih Cinjenica kakve se sre¢u u Tevratu.
Naprimjer, drvo u DZennetu s kojega je Ademu, a.s., bilo zabranjeno ubrati voée, prema
kazivanju Tevrata, bilo je drvo znanja i spoznaje, dok, nasuprot tome, prema rijeCima Kur'ana
Casnog, Bog je melecima naredio da uéine sedzdu pred Ademom zbog vieg znanja koje mu je
darovao. Isto tako, ono Sto se u Tevratu govori o udahnjivanju Duha Bozijeg u Ademove oCi i
stvaranju Have od Ademovog rebra, ne postoji u Kur'anu.

4. Na osnovu islamske filozofije, Bozije prisustvo iza prirodnih deSavanja ne odvija se ni na
kakav ¢udesni nacin niti u suprotnosti s prirodnim uzrocima, te prihvatanje prirodnih zakonitosti
ne predstavlja nikakvo suprotstavljanje uvjerenju u vlast Bozije volje i apsolutne moci nad
svijetom. Naime, svaki poredak u prirodi i zakonitosti u njoj proisticu iz BoZije volje i oslanjaju

.se na Njegovu moc¢. Ustvari, Bozija volja jeste ono ¢ime su protkane sve prirodne zakonitosti



