Ljudska zbilja

<"xml encoding="UTF-87>
Covjek je sloZeno biée

Ono Sto je svima potpuno jasno iz kur'anskog teksta jeste ¢in-jenica da je ¢ovjek slozeno
dvokomponentno biée. Jedan njegov dio stvoren je od materijalnih elemenata, a drugi dio jeste
duhovni, koji se odnosi na skriveni svijet. Sve dok su se ova dva dijela nalazila u materijalnom
svijetu, osjecala su potrebu medusobnog vezanja. Medutim, doCi ¢e dan kada ¢e se morati
zauvijek odvojiti jedan od drugog. Materijalna komponenta Ce istruhnuti i rasuti se po Ovom
svijetu, za razliku od duhovne komponente Covjeka, koja ¢e nastaviti svoje vraéanje Bogu i
zauvijek nastaviti Zivjeti u nad-materijalnom svijetu. Upravo iz toga moze se zakljucCiti da
ljudska zbilja jeste upravo njegov duhovni segment, dok je materijalni seg-ment ¢ovjeka samo
kratko vrijeme njemu u sluzbi, radi obavljanja dunjaluckih poslova. Medutim, uz pomoc¢

:materijalnog elementa, du-hovni se kreée putem svoga usavrdavanja. Casni Kur'an kaze

o~ -

Sl Gild ile D LS & 55 )18 o3 ) 6z 86 b 1 8L o Gl Ul 35

385 4851 A Gualadl s a5 557 15 s6LAST &5 Lasd pliasdl G3.ass Lillae dsball Gilas 4245

Mi smo, zaista, ¢ovjeka od biti zemlje stvorili, zatim ga kao kap sjemena na sigurno mjesto
stavili, pa onda kap sjemena ugruskom ucinili, zatim od ugruska grudu mesa stvorili, pa od
grude mesa kosti napravili, a onda kosti mesom zaodjenuli, i poslije ga, kao drugo stvorenje,
ozivljujemo — pa neka je uzvisen Allah, najljepsi stvoritelj! Vi ¢ete, poslije toga, pomrijeti, za-tim

¢ete, na Onom svijetu, ozivljeni biti.[1]
U navedenim ajetima jasno je ukazano na sljedece &injenice: Covjek je biée slozeno iz dvaju
elemenata: materije i duha; uka-zano je na postepenost usavrSavanja; ¢covjeku je odreden
kratak bo-ravak u svijetu materije i vjeCni zivot na Ahiretu. Stvaranjem Covjeka, Allah dz. s.
Sam Sebi Cestita na najljepSem stvorenju. Od svih ajeta koji govore o slozenosti ¢ovjeka,

naredni ajet, u odgo-voru poricateljima prozivljenja i ponovnog Zivota, najjasnije uka-zuje na



.ovu ¢injenicu

s -

A55 55 @3l wiall IS 318555 IS (9338 Al slil pd (5 a3 5 ol Bl GVl ;3 LIS 1341 Illeg
92 685 I &5

Oni govore: “Zar ¢emo, kad nestanemo pod zemljom, ponovo stvoreni biti?” Oni ne vjeruju da
¢e pred Go-spodara svoga izi¢i. Reci: “Melek smrti, koji vam je za to odreden, duse ¢e vam
uzeti, a poslije éete se Gospo-~daru svome vratiti."”[2]

Odgovor u ajetu odnosi se na pogresnu predodzbu nevjernika koji su ljudsku zbilju vidjeli jedino
u materiji, pa im je zbog toga veoma tesko bilo uopée pomisliti da bi jednoga dana mogli biti
po-novo prozivljeni i da bi mogli Zivjeti drugim zivotom jer su u prilici da vide kako materija,
kojoj su davali svu autenticnost i zbilju, svakodnevo ispred njihovih oc€iju rastace tijela njihovih
pre~daka. Zbog toga se iSCudavaju: Kako je moguce da tijela, nakon sto se pretvore u prasinu
bezvrijednu, ponovo budu ozivljena i nakon toga pozvana na polaganje racuna?!

Prema tome, sa stanovista Kur'ana, savrSenstvo svake od dvije Covjekove komponete ovisi o
njegovu svjetonazoru, kao Sto i oba spomenuta ljudska svojstva, tokom kratkog zajedni¢kog
Zivota, uzajamno ostavljaju traga jedan na drugi u svom usavrSavanju ili propasti. Tijelo bez
duse nikakve vrijednosti nema, kao Sto ni dusa bez tijela nema ni najmanje moci za obavljanje
aktivnosti (slican je odnos motora i karaserije - nijedno od njih bez onog drugog ne moze
obavljat svoju funkkciju).

Sami smo svjedoci da ako dusa Zeli nesto vidjeti ili Cuti, ona mora upotrijebiti fizicke ocCi i usi.
Ko izgubi jedno osjetilo, uskracen je od jednog dijela znanja.

Navedene rijeCi Ibn-Sinda upravo govore o potrebitosti duSe za tijelom. Nakon nekog vremena
njih zauvijek razdvaja smrt — tre¢e -stvoreno bice Bozije. Materijalni element nestaje u zemlji, a
du-hovni se vraca Bogu. Kakvoca Zivljelja dusSe, tj. njena sreca ili nes-reca, ovisi o Covjekovom
svjetonazoru i njegovim djelima uradenim na Ovom svijetu. Ako mu je hod bio na temeljima
Istine i u skladu sa zakonima Kreacije, sigurno ¢e imati zivot uzviseniji od onoga Sto nasa
misao moze pojmiti. U suprotnom, ako se bude kretao protivho zakonima Kreacije, njegov kraj
je u DZzehennemu gdje ¢e biti okovan lancima svojih pocCinjenih djela, od kojih se ni-kada nece
moci odvoijiti, buduc¢i da su ona formirala njegovu zbilju. Sa stanovista razuma nemoguce je
odvajanje Covjeka od biti i zbilje njegove. Zbog toga su filozofi rekli: Nemoguée je da neka
po-java samu sebe negira.

U svakom slucaju, svaki ¢ovjek na Onome svijetu sjest ¢e za sofru koju je sam sebi pripremio.



Poznata Poslanikova predaja ima isto znacenje: “Ovaj svijet ahiretska je njiva.”

Spoznaja je sjeme vizije (Suhuda). Sto spoznaja bude veéa i Su-hud ¢e biti veéi. Sto god
plamen baklje bude ve¢i, bit ¢e osvijetl-jena veca povrsina. Ovo je istina koja na najbolji nacin
odslikava oblik povezanosti ahiretske srece ili nesre¢e sa Ovim svijetom.

Napomena: Treba obratiti paznju na reCeno da samo duhovni aspekt Covjeka preseljava u svijet
nematerijalnosti, $to ne znacCi da je prozivljenje i Sudnji dan potpuno duhovne prirode. To znaci
da covjekova komponenta koja uvijek opstoji i prelazi u druge svje-tove jeste njegova dusa — a
koja u drugim svjetovima biva zaogr-nuta obli¢jima od supstance kompatibilne tim svjetovima.
Pitanje kakvocCe nastavka zivota nematerijalnog dijela covjeka i njegovog berzahskog oblika i
nacina prozivljenja za posljedni obracun vezano je za raspravu o ma'‘adu.[3]

Covjek, u ovosvjetskoj kreaciji, posjeduje sebi svojstvene od-like. Uzvisni Bog je taéno
odredene karakteristike polozio u Covjeka u skladu sa Svojom mudroscu. A dvije odlike koje

:Covjeka istiCu iznad ostalih bi¢a su
,Spoznaja .1
.imo¢ uspostavljanja relacija sa bi¢ima u okruzenju .2

Ako bi se ove dvije osobine tacno i precizno analizirale, mogli bi se shvatiti filozofija i cilj
stvaranja Covjeka. Takoder, mogla bi se pojmiti Covjekova uzviSenost nad ostalim bi¢ima, ¢ak i
nad Bozijim melecima. Ako bi se spoznale ove dvije ljudske odlike, ne bismo bili primorani
pisati knjigu Covjek, nepoznato biée, kao §to je to uginio Alexis Carel, dobitnik Nobelove
nagrade, ve¢ bismo napisali Covjek, potpuno poznato bi¢e. U razumijevanju spomenutog krije
se tajna Cinjenja sedzde meleka Ademu a. s. Zato u odgovoru na zamjerku meleka, povodom
postavljanja ¢ovjeka za namjesnika na Zemlji, Allah dz. §. navodi upravo jednu od ovih dviju

.odlika — znanje

I3 slasll 63T aleg

| pouc¢i On Adema svim imenima.[4]

.Nakon sto su meleci ¢uli za ovu ¢ovjekovu osobinu, smirili su se i priznali su svoju slabost

HIFAPATRGHES TNt



[Hvaljen neka si” - rekos$e oni - “mi nemamo znanja."”[5"

Domet ljudskog znanja

UzviSeni Bog samim stvaranjem Covjeka obzanio je kako je takvo stvaranje nau¢ne prirode, Sto
znaci da on ima mo¢ spoznaje i to spoznaje cijele Kreacije. Drugim rijeCima, ¢ovjek je u

.moguc-nosti spoznati sve ono cemu se moze dati ime

Znanje u potencijalnom obliku

Medutim, znanje dato ¢ovjeku potencijalne je, a ne aktivne pri-rode. To znaci da je UzviSeni
Bog stvorio bit covjekovu takvom da ima mogucénost stjecanja znanja i da se njen potencijali
oblik moze promjeniti u aktivni. Aktivha covjekova mo¢ stiCe se na dva nacina:

1. putem datih mu instrumenata spoznaje,

2. putem slanja poslanika i knjiga.

Covjek znanje o svim imenima stjeée na osnovu dvaju nave~denih naéina. Svaki od njih bez
drugoga je manjkav, tj. potrebni su jedan drugome, a istovremeno jedan drugog upotpunjuju.

:Vezano za prvi slucaj, Allah dz. S. je rekao

Hopis A8la) 8348VI5 jLasVlg gl A3 Jasg Bib G9alsd U A361eal okl 1o p35351 dllg

Allah vas iz trbuha majki vasih izvodi, vi nista ne znate, i daje vam sluh i vid i razum da biste bili

zahvalni.[6]
Instrumenti spoznaje koji su dati ovjeku, a navedeni su u ovom ajetu — oci i usi — odnose se
na osjetilno znanje, a srce na ap-straktno znanje. Naravno, ovim nisu ograni¢ena sva sredstva
koja su data Covjeku; on ih, zapravo, posjeduje mnogo vise. Uz pomo¢ datih sredstava ¢ovjek

.moze spoznati i osjetilni - materijalni svijet i nematerijalni - apstraktni svijet



O drugoj ljudskoj osobenosti

Kada se u Kur'anu govori o slanju naseg Poslanika, Muhameda s. a. v. a. i kada mu je
naredeno: Citaj u ime Gospodra tvoga koiji stvara, istovremeno se ukazalo i na polozaj ¢ovjeka
ajetom: Koji Covjeka poucava onome S$to on ne zna. Moze se zakljuciti da sred-stva spoznaje,
opcenito uzevsi i unutarnja i vanjska, nisu dovoljna za stjecanje znanja koje se postize putem
poslanstva. Znanje i mo¢ spoznaje koji se stjecu uz pomoé¢ spomenutih sredstava nisu
do-voljni da bi se mogle dosegnuti skrivene zbilje i nebeski svijet. Prema tome, UzviSeni Bog,
slanjem poslednjeg Poslanika, upot-punio je blagodat ljudima sa stanovista znanja i spoznaje i

.dao im je na raspolaganje oba sredstva usavrSavanja

Mo¢ uspostavljanja relacija sa biéima u okruzenju

Uzviseni Gospodar podario je ovom zemaljskom bi¢u osobe-nost uspostavljanja odnosa sa
svim postojeéim biéima u kreaciji. Covjek moze svako biée iskoristiti radi zadovoljenja svojih
potreba i ostvarenja savrSenstava. Ovaj odnos za ¢ovjeka moguc je kroz dva vida:

1. direktnom vezom,

2. posrednistvom za uspostavljanja veze.

:Kur'an vezano za ovo kaze

lasaz oV 8 U oS0 G5

On je za vas sve S$to postoji na Zemlji stvorio.[7]
S druge strane, Allah dz. S. stvorio je bi¢a koje ¢ovjek moze pripitomiti. Kada u tim bi¢ima ne bi
postojala mogucnost pripi-tomljavanja, Covjek se ne bi mogao njima okoristiti u dovoljnoj
mjeri. Primjerice, kada Covjek ozedni, da li moze utaziti svoju zed otrovom ili naftom? Zato

:Kur'an i kaze
oz poll B Lag lglaldl 3 15 o8 555

| daje vam da se koristite svim $to je na Nebesima i $to je na Zeml;ji.[8]
| mnogi drugi ajeti govore o ovoj zbilji, tj. pot€injenosti drugih bic¢a ¢ovjeku, Bozijim odredenjem,

.kako bi ¢ovjek ostvario svoj cilj zbog kojeg je stvoren



Vazna cCinjenica u zivotu

Jedno od vaznih vjerskih ucenja vezano je za ukazivanje na is-pravan i uspjesan put te stizanje
do cilja. Prvo je potrebno da se osiguraju ucinkoviti faktori, a nakon toga otklone prepreke na
tom putu. Dakle, temeljne stvari uspjesnosti leze u gornjim dvjema cCin-jenicama, o ¢emu
govori i Kur'an. Prvi dio se odnosi na mogucénost uspostavljanja odnosa, a drugi na otklanjanje
prepreka.

Iz dosada reCenog i sagledavanjem ajeta mogu se izvesti neka vazna zapazanja:

1. Stvaranje covjeka okarakterizirano je dvjema istaknutim osobenostima: znanjem i
mogucnosc¢u ostvarenja kontakta sa drugim bic¢ima.

2. Znanije je potencijalne prirode.

To znaci da je Covjek roden bez ikakvog znanja, no Bog je bit Covjekovu podario mocu ucenja i
spoznajom u zakonitom obliku. Osim toga, podario mu je sredstva kojima moze potencijalno
znanje dovesti u aktivno stanje.

3. Instrumenti ovog znanja su dvojaki:

a) Prvo, tu se pojavljuju izvanjske ili unutarnje moc¢i uz pomoc¢ kojih ¢ovjek percipira i osjetilne
stvari i apstrak-tne pojmove. Spoznaja se nekada stjecCe direktno, a nekada indirektno, pomocu
posrednika.

b) Drugo, posredstvom poslanika, koji su povezani sa skrivenim svijetom i posjeduju znanja,
covjek stjeCe znanja koja inace ne bi mogao imati. Zanimljivo je ovdje da sve ono Sto poslanici
govore razum potvrduje. Ljudski fitret najbolji je svjedok istinitosti onoga o ¢emu poslanici,
neka je mir na sve njih, govore. Drugim rijeCima, poslanici uka-zuju na put dosezanja skrivenih
zbilja, tj. vode razum na tom putovanju upoznavajuéi ga sa zbiljama uzvisenijim od Ovoga
svijeta.

4. Karakteristike odnosa sa bi¢ima.

Covjek u skladu sa svojom biti uspostavlja kontakte sa drugim bi¢ima direktno ili indirektno. Na
ovaj nacin on stize do svoga cilja i ostala bi¢a podvrgava ostvarenju svojih koristi.

5. Potcinjavanje stvorenog Covjeku.

Jedna od drugih stvari o kojima se govori u ovim ajetima jeste potc€injenost bic¢a ¢ovjeku, da bi
se on njima mogao koristiti za ost-varenje svog cilja.

6. Sljedece Sto se moze zakljuciti iz ajeta jeste Cinjenica da je uputa Covjeka i ostvarenje cilja
utemeljeno na dvjema vaznim stvarima: osiguranju nuznih sredstava za ostvarenje cilja i
otklan-janju prepreka na tom putu. Ova dva principa temeljna su nacela za ostvarenje bilo

kojeg cilja, bilo da je on materijalne ili duhovne pri-rode.



Spoznaja i mogucnost okoristavanja drugim bi¢ima polucila je tre¢u ljudsku osobenost -
covjeku datu od Allaha - a to je niz spoznaja i sistematizacija znanja koje moze koristi pri
okorista-vanju drugim bi¢ima. Istim znanjem Covjek u najkraéem vremenu moze najvecu korist

izvuéi iz drugih bic¢a radi o¢uvanja svoje eg-zistencije.
Objasnjenje: Ispraznimo svoju misao od svega $to nas okupira, i kao onaj koji nikada do sada
nije vidio ¢ovjeka uzmimo u obzir takvog Covjeka i proanalizirajmo ga da bismo odgovorili na
pitanje Sta je ovo bice. Nakon toga uvidjet cemo da covjek u svom zivotu koristi spoznaje i

.znanja kao sredstva, a Ciji broj je nesaglediv. Razum je zapanjen obimom i brojem ovih znanja
?Sta je izvor ovih znanja

Nema nikakve sumnje da ¢ovjek posjeduje znanja na temelju kojih je uspostavljen cijeli njegov
Zivot. Ne postoji covjek koji moze posumnijati u ovu Cinjenicu. Drugim rijeCima, nema nikakve
sumnje da je ljudski zivot potencijalno intelektualan i znanstven. Medutim, od davnina postoji
razlika u misljenjima o porijeklu ovog znanja i u pogledu njegovog izvora. Naucnici su iznijeli
razlicita misljenja po ovom pitanju, a preciznu analizu treba razmatrati u epistomologiji. Ova
tema nije u vezi sa nasom trenutom raspravom, ali ono $to je sigurno jeste da je to znanje
rezultat dviju stvari:

1. unutarnjih i vanjskih osjetila,

2. moci razuma i promisljanja.

Covjek uz pomoé svojih osjetila éuje zvukove, vidi predmete, udise razli¢ite mirise, osjeéa
mehkocu i hrapavost povrsina, a uz pomo¢ unutarnjih osjetila formira slike u umu. Razumijeva
parti-kularna znacenja kao Sto su mrznja, ljubav, strah i sl. Porijeklo ovih znanja i percepcija
nutarnje su prirode.

S druge strane, snagom razuma i razmisljanja ¢ovjek analizira ovo znanje, uocava razlike
izmedu boja, mirisa, okusa, izmedu ljubavi i mrznje i sl. Dakle, izvor svih znanja je u samoj biti
ljud-skoj. Pored toga, okoristavanje bi¢ima ili je pocetno, kao kada Covjek vidi konja i iskoristi
ga za jahanje ili vucu, ili je napredno, kao kada se od Zeljeza zeli napraviti avion radi letenja i

.prelaska velikih razdaljina

Vrste znanja

Ako se analiziraju ljudska znanja i percepcije, uvidjet ¢e se da se ona dijele na raliCite oblike. S
jednog aspekta znanje se moze po-dijeliti na:

1. prakti¢no,



2. i spekulativno.

Neka od nasih znanja imaju samo ulogu ukazivanja na -izvanjske zbilje i nisu uzrok nikakve
izvrSne radnje. Naprimjer, kada pojmimo da je ispred nas Zemlja, a iznad nas Nebo, da je broj
Cetiri djeljiv na dva jednaka dijela, da je voda teCna, da je zemlja Cvrsta i nije teCna, da je jabuka
vocCe koje se moze jesti, da je otrov opasan i da moze ubiti Covjeka...itd., mi znamo da se ove
pre~dodzbe i sudovi stjecu jedino putem mozdanih reakcija. Znaci, os-jetilo reagira kada se
suocCi sa nekom izvanjskom stvari naspram sebe. Ova vrsta percepcija u nama ne izaziva
odluku za neki Cin niti radnju, a terminoloski je oznacena kao spekulativno znanje.

Medutim, postoji i drugi oblik znanja koji nema ulogu govora i ukazivanja na pojavne zbilje.
Zapravo, ono se posmatra sa aspekta okoristavanja tim znanjem, a koristimo ga kao sredstvo
dosezanja savrSenstva zivota i njegovih blagodati. Ako dobro pogledamo, zakljucit ¢emo da
nijedno nase djelo nije izuzeto od ovakvih oblika saznanja i percepcija. Posto poimamo da je
neko djelo dobro, mi ga zato i ¢inimo, ili ga ne ¢inimo ako ga smatramo loSim po sebe. Ovakva
vrsta znanja naziva se prakticnim znanjem - znaci odvija se u okviru prakticnoga djelovanja.
Ovo znanje posjeduje narocCita obiljezja zato Sto se razlikuje od spekulativhog znanja u
sljedecem:

1. Ne govori o spoljnjim stvarima. Prakticna saznanja niti go-~vore niti ukazuju na pojavne
stvari, nego su percepcije u okviru prakticnoga djelovanja. Naprimjer, prvo se pretpostavi pojam
vlasti, nakon toga njegova zadovoljstva, a tek potom pristupa se aktivhom Cinu stjecanja vlasti.
Na isti nacin odvija se proces i kod drugih Zivotnih blagodati tako Sto prvo pretpostavimo korist
ili lje=potu necega, potom donosimo sud o tome, a tek onda odlu¢ujemo se na djelo i stjecanje
toga.

2. Znanje nije rezultat spoljnjih faktora. Druga odlika prakti¢-nog znanja jeste Cinjenica da ono
nije produkt spoljnjih faktora. Drugim rijeCima, spoljnji faktori nisu ostavili traga na nama da bi
u nasem umu proizveli takvu vrstu znanja. Ovo znanje jesu spoznaje koje su rezultat poticaja
unutarnjih osjetila. Ova osjetila takoder su posljedica nase prakticne moci. Naprimjer, snaga
probave ima svoje potrebe koje treba obauviti ili ima potrebe za uklanjanjem nekih viskova. Ova
potreba da se stekne dobro i otkloni zlo u nama proizvodi razli¢ite oblike osje¢aja kao Sto su
ljubav, uzbudenje, mrznja itd. Prema tome, znanja koja su prakti¢ne prirode u nama proizvode
emocije koje su uzrok formiranja slika, kakve su ljubav i mrznja. Nakon Sto se formiraju slike,
donosimo presudu da nesto volimo ili ne volimo i pristupamo prakti¢nom djelovaniju.

Dakle, zbilje tih slika bivaju povodom za naSe predocCavanje pojmova poput ljubavi i mrznje,
farzova i harama i sl. Ovako stva-ramo zbirku znanja koja posreduju izmedu nas i djela u

spoljnjem svijetu. Putem tog djela ostvaruje se nasa namjera.



3. Nema nikakvu vrijednost osim prakticnog djela. S obzirom na dosad receno, postaje jasno
da ovo znanje nema nikakvu du-hovnu vrijednost i da se tice samo prakticnog djelovanja.

Stav ¢asnog Kur'ana po tom pitanju

UzviSeni Bog ovu vrstu znanja podario je ¢ovjeku da bi nas time opremio za prakti¢no
djelovanje, a na taj naCin okoristavali bismo se drugim bi¢ima i, u krajnjem, ostvarili bi ono sto
Allah Zeli

63d &5 dalS e b I8 bl il

Onaj koji je svemu onom Sto je stvorio dao ono Sto mu je potrebno za njegovo usavrSavanje,

[zatim ga nadah-nuo kako da dostigne savrsenstvo. [9

6348 ;38 Gillg (g5uud El5 (sl

Koji sve stvara i Cini skladnim, koji je sve s mjerom odredio i uspostavio zakonitosti, a potom
upucuje.[10]

Navedeni ajeti ukazuju na sveobuhvatni zakon i op¢u uputu svih bi¢a prisutnih u cijeloj kreaciji.
Znaci da je Allah stvorio svako bic¢e te mu dao potencijal i mogu¢nost usavrsavanja i na kraju
mu u bit usadio zZelju za savrSenstvom i uputom ka njemu. Upravo zbog ovoga svako bice po
svom fitretu u hodu je ka svom savr$enstvu, bilo ono svjesno toga ili ne.

Posebna uputa

Allah dz. S. je pored opcenite upute, koja se odnosi na sva bic¢a, stvorio i jedan poseban oblik

.upute, a to je znanje o dobru i zlu
L5155 Lbjo2s Lgagll Lalga Loy yuals

Tako mi duse i Onoga koji je stvorio ispravnom, pa joj put dobra i put zla shvatljivim ucinio.[11]
Shodno spomenutom ajetu, ¢ovjeku je, u njegovom fitretu ko-jeg mu je Allah podario, poznat i
put dobra i put zla . Svaki Covjek zna Sta treba uraditi i ¢ega se pridrzavati, a Sta ne treba Ciniti i
Cega se treba kloniti. Ovakva vrsta znanja naziva se prakti¢no znanje jer je u sprezi sa ljudskim
djelima i izvan toga nema nikakvu vrijed-nost. Mozda je i tajna pripisivanja dobra i zla ljudskoj

dusi upravo u €injenici da dobro i zlo ne postoje izvan duse u pojavhom svijetu.

:Na drugom mijestu u Kur'anu Allah dz. S. ukazuje na ono Sta Covjek ne treba raditi
94l 1535 §) Blaiadl gl 315131 s Sasls 34) V] WA 84l 040 g

Zivot na Ovom svijetu nije nista drugo do zabava i igra, a samo Onaj svijet je Zivot, kad bi samo



oni znali![12]
Zabava (arap. la'ib) je djelo koje nema zbilje osim u masti. Zivot Ovoga svijeta upravo je takav.
Bolesne ambicije, gomilanje imetaka, prednjacenje ispred drugih, vlast, kao i drugi drustveni
polozaji nisu nista vise nego iluzije, i ustvari izvan uma ne postoje. Ono Sto postoji u pojavhom
svijetu jesu prirodne kretnje pomocu kojih se covjek okoriStava materijalnim svijetom. Dakle,
svi ~poduhvati jednog vladara u spoljnjem svijetu svode se na njegovu ¢ovjecnost, a vlast i njen
uzvisen polozaj postoji samo u njegovoj masti. Lijepa odjec¢a koju Covjek obla¢i samo je odjeca,
a Cinjenica da je odjeca nesto posjedovano ne postoji u spoljnjem svijetu. Isti je sluCaj i sa

.ostalim ovosvjetskim nazivima

Dunjaluk u o¢ima Mevlane

Mevlana u svojoj pri€i o zaljubljivanju cara u robinju na veoma lijep nacin oslikava dunjaluk
rijeCima:

Fantazija o dusi je kao niStica — nepostojanje,

Pa pogledaj i na Ovaj svijet kako se okrece fantaziji[13]

Mo¢ imaginacije kao da ne postoji u dusi covjeka jer nema os-vjedocenja njene manifestacije.
Medutim, i pored toga mo¢ imagi-nacije potcinjava sebi cijeli svijet, i pored njegove velicine i
rasprostranjenosti,. Svi ljudi, osim malog broja, svoj zivot temelje na imaginaciji. Zbog toga mir

i rat ovise o vrsti njihove

Al-Mu'minun, 12-16. [1]
[2] As-Sagda, 10 11.
[3] Vidjeti nasu knjigu: Nedzul belaga i prozivljenje.
[4] Al-Bagara, 31.

[5] Al-Bagara, 32.

[6] An-Nahl, 78.

[7] Al-Bagara, 28.

[8] Al-Dzasiya, 12.

[9] Ta-Ha, 50.

[10] Al-A'la, 3-4.

[11] A$-Sams, 7-8.

[12] Al-'Ankabut, 64.



.[13] Mevlana, Mesnevija, 70. bejt



