
Sudnji dan

<"xml encoding="UTF-8?>

Božije obećanje i Sudnji dan

S jedne strane, Kur'an časni kao poruka Uzvišenog Boga Njegovim robovima naglašava da će
se Sudnji dan dogoditi, nazivajući ga konačnim i neopozivim obećanjem Božijim, upotpunjujući
na taj način dokaz nad ljudima. S druge strane, ukazuje na racionalne argumente neophodnosti
proživljenja, kako bi potakao čovjekovu težnju za racionalnom spoznajom i na taj način pojačao
dokaz. Prema tome, kur'anski govor kojim se potvrđuje proživljenje dijelimo u dvije kategorije, a

.unutar svake ćemo kao primjer navesti neke od tematskih ajeta
 

Konačno Božije obećanje

Časni Kur'an događanje Sudnjeg dana i proživljenje svih ljudi na Budućem svijetu smatra
:nesumnjivom činjenicom. On kaže

اعَةَ لآَتيَِةٌ لا رَيْبَ فِهَا الس ِإن

Zaista Čas oživljenja dolazi, u to nema nimalo sumnje.[1] Također, naziva ga istinitim i
:neopozivim Božijim obećanjem

 

ا بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَق

A hoće, to je Njegovo istinito obećanje.[2] Više puta zaklinje se da će se to dogoditi i između
:ostalog kaže

ى لَتبُْعَثنُ ثمُ لَُنَبؤُن بمَِا عَمِلْتمُْ وَ ذَلكَِ عَلَى اللهِ يَسِرٌ  َقُلْ بَلَى وَر

Reci: “Hoćete, Gospodara mi moga, sigurno ćete biti oživljeni, pa o onome šta ste radili, doista,



biti obaviješteni!” – a to je Allahu lahko.[3] Upozoravanje ljudi u vezi s ovim događajem ubraja u
:najvažnije obaveze poslanika, pa se kaže

 يُلْقِى الروحَ مِنْ أمَْرهِِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ليُِنذِرَ َوْمَ اللاَقِ 

Koji šalje Ruh, po naredbi Svojoj kome hoće od robova Svojih, da upozori na Dan susreta
međusobnog.[4]Poricateljima ovog Dana opetovano nagovještava vječnu nesreću i

:džehennemsku  kaznu

اعَةِ سَعِراً بَ باِلس وَ أعَْتدَْناَ لمَِن كَذ

Mi smo za one koji Čas oživljenja poriču pripremili vatru razbuktalu.[5]
U skladu s ovim ajetima, čovjek koji vjeruje u istinitost Kur'ana nema nikakvo opravdanje da

.porekne proživljenje i da sumnja u njega

 
Osvrt na racionalne dokaze

Veliki broj kur'anskih ajeta ima prizvuk racionalnog argumentiranja nužnosti proživljenja i kao
takvi mogu se smatrati dokazima mudrosti i pravednosti. Između ostalog, u obliku pitanja kaže

:se

أفََحَسِبْتمُْ أنَمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبًَا وَ أنَكُمْ إلَِيْنَا لاَ ترُْجَعُونَ

Zar ste mislili da smo vas uzalud stvorili i da Nam se nećete povratiti?[6]
Ovaj časni ajet sasvim jasno ukazuje na činjenicu da ukoliko ne bi bilo proživljenja i povratka
Gospodaru – u tom bi slučaju stvaranje čovjeka na Ovom svijetu bilo uzaludno. Međutim,
Mudri Bog ne čini uzaludna ni nesuvisla djela. Dakle, bit će Drugog svijeta na kojem će ljudi biti

Njemu vraćeni.
Ovaj argument je rastavljena dedukcija, u kojoj prva premisa – koja je kondicionalni sud –
ukazuje na to daće stvaranje čovjeka na Ovom svijetu imati mudar cilj ako se čovjek nakon
ovog života bude vratio svome Gospodaru i na Onom svijetu dođe do rezultata svojih djela. Ovu
uzajamnu  nužnost  objasnili  smo  u  dokazu  o  mudrosti  i  nema  potrebe  da  ponavljamo

objašnjenje.
Što se druge premise tiče (Bog ne čini uzaludno djelo), ona ukazuje na pitanje Božije mudrosti,



zatim na to da Božija djela nisu uzaludna, što je dokazano u poglavlju o spoznaji Boga, a
objašnjeno prilikom razlaganja dokaza mudrosti. Ovu činjenicu možemo razumjeti iz ajeta koji
postojanje Onog svijeta predstavljaju kao nešto što iziskuje utemeljenost stvaranja svijeta na

mudrosti.
Sada, uzevši u obzir činjenicu da stvaranje čovjeka predstavlja svrhu i cilj stvaranja svijeta,
dodajemo da ukoliko bi čovjekov život na Ovom svijetu bio uzaludan i bez mudrog cilja, u tom
bi slučaju i stvaranje svijeta bilo uzaludno i nesuvislo. Ovu činjenicu možemo razumjeti iz ajeta
koji postojanje Drugog svijeta smatraju nužnošću mudrog stvaranja Kreacije. Između ostalog,

:kada se opisuju razumni ljudi, kaže se

مَاوَاتِ وَ الأْرَْضِ ربَنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانكََ فَقِنَا عَذَابَ النارِ روُنَ فِى خَلْقِ السوَ يَتفََك

Razmišljaju o stvaranju Nebesa i Zemlje. “Gospodaru naš, Ti nisi ovo uzalud stvorio; hvaljen...
Ti budi i sačuvaj nas patnje u vatri!”[7]

Iz ovog ajeta može se shvatiti da razmišljanje o načinu stvorenosti svijeta čovjeka upravlja ka
tome da shvati mudrost Božiju, tj. da je Mudri Bog stvaranjem Ovog svijeta imao mudar cilj,
dakle nije ga uzalud stvorio. Ukoliko ne bi bilo Drugog svijeta, koji bi bio krajnji cilj stvaranja

Kreacije, u tom slučaju Božije stvaranje bilo bi nesuvislo.
Druga skupina kur'anskih ajeta koji ukazuju na racionalni argument nužnosti postojanja
proživljenja može biti poistovjećena sa dokazom pravednosti.[8] Dakle, pravednost Božija
zahtijeva da dobročinitelji  i  nasilnici  stignu do nagrade i  kazne za svoja  djela  i  da ih  to
međusobno odvoji. Budući da na Ovom svijetu nema takvog odvajanja, neizbježno se mora

stvoriti Drugi svijet da bi Bog dao objektivitet Svojoj pravdi.
:Između ostalog, u suri Džasije u 21. i 22. ajetu kaže se

حْيَاهُمْ وَ مَمَاتهُُمْ سَاءَ مَا الحَِاتِ سَوَاءً م نَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصِذجْعَلَهُمْ كَالئَاتِ أنَ ني نَ اجْترَحَُوا السِذأمَْ حَسِبَ ال
مَاوَاتِ وَ الأْرَْضَ باِلْحَق وَ لتِجُْزَى كُل نفَْسٍ بمَِا كَسَبَتْ وَ هُمْ لاَ يُظْلَمُونَ يَحْكُمُونَ ۝ وَ خَلَقَ اللهُ الس

Misle li oni koji čine zla djela da ćemo s njima postupiti jednako kao sa onima koji vjeruju i
dobra djela čine, da će im život i smrt biti isti? Kako loše rasuđuju! A Allah je Nebesa i Zemlju
mudro stvorio i zato da bi svaki čovjek bio nagrađen ili kažnjen prema onome što je zaslužio,

.nikome neće biti učinjeno nažao
 

______________________________________

 



Gafir (Mu'min), 59; pogledati i: Ali ‘Imran, 9, 25; En-Nisa', 87; El-En‘am, 12; El-Kehf, 21; El- [1]
Hadždž, 7; Eš-Šura, 7; El-Džasije, 26, 32.

[2] En-Nahl, 38; pogledati i: Ali ‘Imran, 9, 191; En-Nisa', 122; Junus, 4, 55; El-Kehf, 21; El-
Enbija', 103; El-Furkan, 16; Lukman, 9, 33; Fatir, 5; Ez-Zumer, 20; En-Nedžm, 47; El-Džasije,

32; El-Ahkaf, 17.
[3] Et-Tegabun, 7; pogledati: Junus, 53; Sebe', 3.

[4] Gafir (Mumin), 15; pogledati: El-En‘am, 130, 154; Er-Ra‘d, 2; Eš-Šura, 7; Ez-Zuhruf, 61; Ez-
Zumer, 71.

[5] El-Furkan, 11; pogledati: El-Isra', 10; Sebe', 8; El-Mu'minun, 74.
[6] El-Mu'minun, 115.

[7] Ali ‘Imran, 191.
.[8] Sad, 28; Gafir, 58; El-Kalem, 35; Junus, 4


