
Kur'an i iskrenost

<"xml encoding="UTF-8?>

Iskrenost u ibadetu

Kao što se može razumjeti iz kur'anskih ajeta i predaja, iskrenost je temelj ibadeta i njegova
suština. Iskrenost je, ustvari, duh robovanja Bogu Uzvišenom, a ibadet bez iskrenosti ne postoji,
niti ima smisla, i upravo iz tog razloga Imam Sadik, mir neka je s njim, kaže: “...Namjera je bolja

od djela – znajte da je namjera zapravo djelo.”[1]
.Prema tome, najbolje djelo je ono u kojem ima najviše iskrenosti

?Šta je iskrenost

Iskrenost je čišćenje namjere od širka i prijetvornosti (kao što tazkije i tehzib znače uklanjanje
ružnih  osobina  i  duhovnih  nečistota  iz  duše,  a  tathir  čišćenje  tijela  od  nečisti  i  vanjskih
prljavština), a pošto je iskrenost stvar srca i savjesti, ne može se procijeniti na temelju lijepe
vanjštine i obimnog djela. Imam Sadik, mir neka je s njim, kaže: “Namaz ne čini stajanje,

pregibanje i sjedenje tvoje, nego namaz čini iskrenost tvoja i to da njime jedino Boga želiš.”[2]
Znači, suština namaza je iskrenost onog koji ga obavlja, a iskrenost se ogleda u tome da osoba



klanja namaz isključivo radi Božijeg zadovoljstva. U drugoj predaji prenesenoj od Imama
Sadika, mir neka je s njim, stoji: “...Iskreno djelo je ono za koje ni od koga osim od Boga

Uzvišenog pohvalu ne očekuješ.”[3]
Iskrenost ima svoje razine, a prva od tih razina se sastoji od toga da ibadet bude potpuno
očišćen od licemjerja, pretvaranja i samoisticanja. Prema tome, ako neko čini ibadet radi
nagrade ili ispunjenja neke potrebe, njegovo djelo je ispravno i uključivanje takve namjere ne
kosi se sa načelom iskrenosti,  jer – kao što smo rekli  – iskrenost počiva na odbacivanju
pretvaranja i samoisticanja. Jasno je da onaj ko namaz obavlja u ime Uzvišenog Boga, tražeći
istovremeno od Njega ispunjenje neke potrebe ili očekujući od Njega nagradu, nije licemjer.
Naravno, iskrenost te osobe nije potpuna, jer u potpunoj iskrenosti rob ne teži ničemu osim
Bogu i u srcu mu ne postoji ništa osim Njega, kao što Imam Sadik, mir neka je s njim, kaže:
“Nijednom Svom robu Bog nije podario blagodat veću od toga da u srcu njegovom uz Boga ne

bude niko drugi.”[4]
U drugoj predaji stoji: “Zdravo srce je ono koje sretne svoga Gospodara nemajući u sebi nikog
drugog osim Njega.” Potom je rekao: “A svako srce u kojem je širk ili sumnja kakva propalo

je...”[5]
Iskrenost spada u opće uslove svih ibadeta. Vjerski pravnici je nazivaju uvjetom ispravnosti
djela, teolozi uvjetom prihvatanja, a gnostici uvjetom sjedinjavanja (s Voljenim).[6] Sve dok
djelo ne poprimi božanske i nebeske odlike, ne može se uzdizati prema Bogu i neće dovesti do
približavanja Voljenom. Prijetvorna djela nemaju nikakve veze s Bogom i duhovnim svijetom te

 .zbog toga ne mogu ni biti sredstvo veze između roba i Uzvišenog Boga

Kur'an i iskrenost

:Časni Kur'an o iskrenosti kaže

نَ نَ لَهُ الدِِليَِعْبُدُوا اللهَ مُخْلص ِوَمَا أمُِروُا إلا

[A naređeno im je da se samo Bogu klanjaju, iskreno Mu vjeru ispovijedajući... (El-Bejjine, 5)[7



:U drugom ajetu je rečeno

فَمَن كَانَ َرْجُو لقَِاءَ ربَهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالحًِا وَلاَ يُشْركِْ بعِِبَادَةِ ربَهِ أحََدًا

Ko se nada susretu sa Gospodarom svojim, neka čini dobra djela i neka u robovanju Bogu
nikoga ne pridružuje!(El-Kehf, 110)

Posljednji dio ovog ajeta tvrdi da je dobro djelo ono djelo u kojem ne postoji ni trun širka ni
prijetvornosti. Dakle, ako u klanjanju Bogu pridružimo nekoga drugog, iskrenost će nestati i
ostat će samo vanjski vid ibadeta, a onoga trenutka kada djelo izgubi svoju istinsku sadržinu,
od njega čovjeku neće biti nikakve koristi. Tako i o povodu objave ovog ajeta čitamo: “Neki
čovjek je došao Božijem poslaniku, s.a.v.a., i rekao: ‘Ja udjeljujem milostinju i čuvam rodbinske
veze, i činim to samo radi Boga. Onda po tome bivam spominjan i hvale me zbog toga, pa mi to
bude drago i dopadne mi se.’ Božiji poslanik je tada zašutio ne rekavši ništa, pa bi objavljen

[ovaj ajet...”[8

Iskreni robovi Božiji

Uzvišeni Gospodar hvali Svoje dobre robove zbog iskrenosti. Naprimjer, u ajetima u kojima
:hvali Jusufa, a.s., spominje ga u svojstvu “iskreni” te kaže

وءَ وَالْفَحْشَاءَ إنِهُ مِنْ عِبَادِناَ الْمُخْلَصِنَ هِ كَذَلكَِ لنَِصْرفَِ عَنْهُ السَأىَ بُرْهَانَ رببهَِا لَوْلاَ أنَ ر تْ بهِِ وَهَم وَلَقَدْ هَم

I ona je bila poželjela njega, a i on bi nju poželio da od Gospodara svoga nije dokaz ugledao –
tako bī, da odvratimo od njega zlo i razvrat, on je uistinu Naš iskreni rob. (Jusuf, 24)

:A o Musau, a.s., kaže

وَاذْكُرْ فِى الْكَِابِ مُوسَى إنِهُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رسَُولاً نبيِا



(I spomeni u Knjizi Musaa! On je bio iskren i bio je poslanik, vjerovjesnik. (Merjem, 51

Zanimljiv i pažnje vrijedan odatak

Fetha na lamu u riječi muhles označava particip pasivni u značenju “pročišćen”. Predstavljajući
ovu dvojicu poslanika (Musaa i Jusufa), Uzvišeni Gospodar svijeta kaže da su oni muhles,
znači  “pročišćeni”,  a između riječi  muhles i  muhlis (sa kesrom na lamu) postoji  ogromna
razlika, jer se muhlis odnosi i na one koji posjeduju povremenu, prolaznu iskrenost. Naprimjer,
za one koji u morskim valovima izgube nadu u materijalna pomagala, te počnu zazivati Boga,

:također je upotrijebljena riječ muhlis, kao što je rečeno u Kur'anu

اهُمْ إلَِى الْبَر إذَِا هُمْ يُشْركُِونَ َا نج نَ فَلَم نَ لَهُ الدِِفَإِذَا ركَِبُوا فِى الْفُلْكِ دَعَوُا اللهَ مُخْلص

Pa kad se u lađe ukrcaju, Boga zazovu iskreno Mu vjeru ispovijedajući, a čim ih On na kopno
izbavi, odjednom Mu druge počnu pridruživati... (El-‘Ankebut, 65)

:Također, o jednoj drugoj skupini takvih osoba kaže

كُل ِنَا إلاِقْتصَِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بآِيَا فَمِنْهُم م اهُمْ إلَِى الْبَر َا نج نَ فَلَم نَ لَهُ الدِِلَلِ دَعَوُا اللهَ مُخْلصوْجٌ كَالظ هُم مَِوَإذَِا غَش
خَارٍ كَفُورٍ

A kad ih val, kao oblak, natkrili, Boga zazovu, iskreno Mu vjeru ispovijedajući; a čim ih On na
kopno izbavi, samo neki oprezni ostaju. A dokaze Naše samo vjerolomnik, nezahvalnik poriče.

(Lukman, 32)
:Isto tako u drugom ajetu kaže

ركُُمْ فِى الْبَر وَالْبَحْرِ حَتى إذَِا كُنتمُْ فِى الْفُلْكِ وَجَرَْنَ بهِِم برِِحٍ طَيبَةٍ وَفَرحُِوا بهَِا جَاءَتْهَا رِحٌ عَاصِفٌ َذِى يُسهُوَ ال
نَ لَئِنْ أنَجَيَْنَا مِنْ هَـذِهِ لَنَكُوننَ مِنَ نَ لَهُ الدِِهُمْ أحُِيطَ بهِِمْ دَعَوُا اللهَ مُخْلصَوا أنمَكَانٍ وَظَن وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُل
َاعَ الْحَيَاةِ مَا بَغْيُكُمْ عَلَى أنَفُسِكُم مِاسُ إنهَا الن َيَا أ رِ الْحَقَِْا أنَجَاهُمْ إذَِا هُمْ يَبْغُونَ فِى الأْرَْضِ بغ نَ ۝فَلَمِاكِر الش

نْيَا ثمُ إلَِيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَبئُكُم بمَِا كُنتمُْ تعَْمَلُونَ الد



On vam omogućava da kopnom i morem putujete. Pa kad ste u lađama i kad one uz blag
povjetarac zaplove s putnicima, te se oni obraduju tome, naiđe silan vjetar i valovi navale na
njih sa svih strana, i oni pomisle da će nastradati, zazovu Boga, iskreno mu vjeru ispovijedajući:
“Ako nas iz ovoga izbaviš, sigurno ćemo biti zahvalni!” Pa kad ih On izbavi, oni odjednom, bez
ikakva prava, nered na Zemlji čine! O ljudi, nepravda koju činite da biste u životu na Ovom
svijetu uživali – samo vama šteti; Nama ćete se poslije vratiti i Mi ćemo vas o onom što ste

radili obavijestiti! (Junus, 22–23) 
Iz ovih ajeta se razumijeva da riječ muhlis ima opće značenje, koje obuhvata učenike prvog
razreda škole iskrenosti, pa čak i mnogobošce, koji se oslanjaju na varljiva očitovanja Ovoga
svijeta (koji, zahvaćeni valovima uzburkanoga mora, gube nadu u sva materijalna pomagala i
okreću se Bogu), a onda, poslije samo nekoliko trenutaka, nakon što stignu do obale, ponovo
zaborave Jedinog Boga i opet se vraćaju mnogoboštvu. I prirodno je da oni koji se nalaze na
prvim dionicama puta budu izloženi šteti od šejtanskih smutnji i tjelesnih žudnji, a onih koji se
mogu  stameno  oduprijeti  takvim  opasnostima  i  sačuvati  se  od  grijeha  uistinu  je  malo.
Međutim, muhlesin (množina od muhles) – dakle, pročišćeni – su oni koji su uspješno prešli
prve razine savršenstva,  koji  su stigli  do položaja besprijekornosti  i  izašli  iz opsega vlasti
šejtana i zlu sklone duše te kročili u prostranstvo vlasti Božije, odnosno Božijeg prijateljstva.
Poslanik Jusuf spada u ovu skupinu, jer je on u onoj izrazito osjetljivoj i teškoj prilici u kojoj se
našao ostao stamen poput planine i, ma koliko je ona žena od njega tražila da joj ispuni želju i
ma koliko je sva vrata čvrsto zatvorila ne bi li ga spriječila da pobjegne, odgovorio joj riječima:
“Bože, sačuvaj me!”, krajnje odlučno odbivši njen nezakonit zahtjev. Da bi se spasio od njenog
zla, Jusuf je brzo potrčao ka zatvorenim vratima, koja su se pred njim otvorila, i Bog mu je

.pružio Svoju skrivenu pomoć

Iako Zulejha zaključa vrata na svakoj strani,
Nađe da se Jusuf od kretnje okani,

Otključa se brava vrata i put se ukaza,
Pošto Jusuf osloni se na Gospodara,
Čim se osloni na Boga, Jusuf iskoči,
Iako u svijetu pukotina vidljiva nije

Čovjek poput Jusufa treba da zaneseno leta,
Da bi se otvorila vrata i da bi se ukazao put,

[Da bi se pred vama bespuće[9] postalo put![10



Bez sumnje, da bi se stiglo do ove dionice pročišćenja i prosvijećenosti – pored Božije pomoći i
podrške iz svijeta skrivenoga – potrebno je i neprestano zalaganje kao i borba sa vlastitom

strašću, a onaj ko ne uspije obuzdati svoje unutarnje prohtjeve i ko bude radio sve što mu se
.prohtje, nikada neće stići na takav položaj

Ako srce od tuge Ovog svijeta uspiješ odvojiti,
U bašči vječnosti kretat ćeš se i uživati!
A ako vodom isposništva tijelo opereš,

Sve mrkline ti iz srca moći ćeš da očistiš!
Ali, ovo djelo oni vješti putnici mogu učiniti,

 [Ti kojeg svijet mazi kako možeš to počiniti?![11

Ukratko, srce može dostignuti iskrenost i prosvijetljenost samo ako Božiju volju stavi ispred
svoje strasti, te ukoliko ne razmišlja ni o čemu drugom osim o Njemu. Drugim riječima, među
muhlesine može se svrstati samo onaj čija su sva djela počinjena isključivo radi Boga.
Posljednji Božiji poslanik, s.a.v.a., imao je dužnost da dostavi i saopći ovu poruku u kojoj se

:kaže

لُ الْمُسْلمِِنَ َنَ ۝لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبذَِلكَِ أمُِرْتُ وَأنَاَ أوِالْعَالَم َـهِ ربِصَلاَتىِ وَنسُُكِى وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتىِ لل ِقُلْ إن

Reci: “Klanjanje moje, i obredi moji, i život moj, i smrt moja doista su posvećeni Bogu,
Gospodaru svjetova, Koji nema saučesnika; to mi je naređeno i ja sam prvi musliman.” (El-

(En‘am, 162–163

Iskrenost u predajama

U predajama Čistih imama, mir neka je s njima, primjetno je izraženo naglašavanje iskrenosti,
jer – kao što je već rečeno – pitanje iskrenosti je toliko osjetljivo da prihvatljivost djela zavisi od
razine čovjekove iskrenosti. Sve što je iskrenost veća i potpunija, veća je i vrijednost samoga
djela. Iskrenost nije neka vrsta imaginarne pojave, uobrazilje ili prisile, da bi se mogla stvoriti



maštom, imaginacijom ili pak igrom riječi, nego je ona stvarnost srca koja nastaje isključivo na
iskanje Božije pažnje i duhovnom vježbom. Koliko je onih koji umišljaju da su iskreni, a da su,

ustvari, daleko od iskrenosti, i guše se u vlastitom slijeđenju strasti i sebičnosti.
Časni Poslanik, s.a.v.a., je rekao:

:“Džibril mi je prenio da je Uzvišeni Bog rekao

الاَِْخْلاصُ سِر مِنْ أسراري اسْتوَْدَعُْهُ قَلْبَ مَن أحبَبْتُ مِنْ عِبادي.

Iskrenost je jedna od Mojih tajni, koju povjeravam srcu onih robova koje volim.’”[12]‘
:Hazreti Fatima, mir neka je s njom, kaže

مَنْ أصْعَدَ إلَی اللهِ عَز وَ جَل خالصَِ عِبادَِهِ أهْبَطَ اللهُ عَز وَ جَل إلَیْهِ أفْضَلَ مَصْلحَِِهِ.

Ko god svoj iskreni ibadet uzdigne ka Bogu Uzvišenom, Bog će na njega spustiti ono što je“
najbolje za njega.”[13]

:Od osmog imama, Alija ibn Musaa Rize, mir neka je s njim, prenosi se da je rekao

عاءَ وَ لَمْ یَشْغَلْ قَلْبَهُ بمِا ترَی هِ الْعِبادَةَ وَ الدِی لمَِنْ أخْلَصَ للنَ صَلَواتُ اللهِ عَلَیْهِ کانَ یَقُولُ: طُوراَلْمُؤمِنأم إن
عَیْناهُ وَ لَم یَنْسَ ذِکْرَ اللهِ بمِا تسَْمَعُ أذُُناهُ وَ لَمْ یَحْزنَْ صَدْرهُُ بمِا اعُِطيَ غَْرهَُ؟

Zapovjednik pravovjernih, mir neka je s njim, govorio bi: ‘Blago onome ko iskreno Bogu robuje,“
i ko srce svoje onim što vidi zaokupio nije, i ko zbog onoga što uši njegove čuju Boga s uma

smetnuo nije, i kome zbog onoga što je dato drugima tuga grudi pritisnula nije.’”[14] 
:Imam Sadik, mir neka je s njim, u tumačenju časnog ajeta

ليَِبْلُوَكُمْ أيَكُمْ أحَْسَنُ عَمَلاً

:Da bi vas iskušao koji od vas će ljepše postupati... (El-Mulk, 2), rekao je...



ةُ الصّادِقَةُ وَ الْخَشْیَةُ ثمُ قالَ: الإْبْقاءُ یما الإْصابَةُ خَشْیَةُ اللهِ وَ النلَیْسَ یَعْني أکْثرَکُُمْ عَمَلاً وَلکِنْ أصْوَبُکُمْ عَمَلاً وَ إن
عَلی الْعَمَلِ حَتیّ یَخْلُصَ أشَد مِنَ الْعَمَلِ...

To ne znači koji od vas će više djelovati, već koji od vas će ispravnije djelovati, a ispravnost su“
bogobojaznost i iskrena namjera.” Potom je rekao: “Očuvati djelo teže je nego učiniti ga.”[15]

Naravno, treba znati da je postizanje iskrenosti i njeno prepoznavanje uistinu složeno i teško, te
da putovanje tim prostranstvom iziskuje mnogo duhovne vježbe i zalaganja, kao što je časni
Božiji poslanik, s.a.v.a., rekao: “U ummetu mome širk je skriveniji od kretanja mrava po

granitu.”[16]
Hadisi koji govore o iskrenosti dijele se u tri skupine:

Prva skupina govori o znakovima iskrenosti, druga skupina o uzrocima i činiocima iskrenosti, a
.treća o učincima i koristima iskrenosti

Prva skupina: Znakovi iskrenosti

U prvoj skupini najprije ćemo navesti predaje, a potom ćemo ih sažeti:
1.Božiji Poslanik, s.a.v.a., je rekao: “...Što se tiče znakova iskrenoga, ima ih četiri: srce mu je
zdravo, zdravi su mu i dijelovi tijela, on dobro svoje širi,  a zlo svoje suspreže (od njegove

dobrote korist imaju svi, a od njegovog zla zaštićeni su svi).”[17]
2.Zapovjednik pravovjernih, mir neka je s njim, je rekao:“...Onaj čija tajnost se ne razlikuje od
javnosti njegove, a ni djelovanje njegovo od govora njegovog uistinu je ispunio amanet svoj i

iskrenim učinio robovanje svoje...”[18]
3. I rekao je: “Vrhunac iskrenosti je klonjenje grijeha.”[19]

4. I rekao je: “Isposništvo je odlika iskrenih.”[20]
5. Također je rekao: “Iskreni ibadet jeste da čovjek ne polaže nade ni u koga osim u Gospodara

svoga i da ne strahuje ni od čega osim od grijeha svoga.”[21]
6. Imam Bakir, mir neka je s njim, kaže: “Nijedan pobožnjak se neće klanjati Bogu kako priliči
sve dok se ne okani svega stvorenoga i okrene se Njemu. Tada On kaže: ‘Ovo je iskreno radi

Mene’, pa ga prihvati Svojom plemenitošću.”[22]
7. Imam Sadik, mir neka je s njim, kaže: “Iskreno djelo je ono za koje ne očekuješ da te pohvali

niko osim Boga Uzvišenoga.”[23]
8. Od Imama Sadika, mir neka je s njim, prenosi se da je rekao: “Nijedan rob neće dostići
istinsku iskrenost sve dok mu ne bude mrsko da ga hvale zbog nečeg što je radi Boga



učinio.”[24]
9. U drugoj predaji je zabilježeno: “Božiji poslanik, s.a.v.a., bijaše upitan: ‘U čemu je spas?’
Odgovorio je: ‘U tome da čovjek ne izražava pokornost Bogu želeći na sebe skrenuti pažnju

ljudi.’”[25]
Neophodna napomena:

Ovdje je neophodno napomenuti da se radovanje i ushićenje pohvalama drugih ljudi može
smatrati licemjerjem i hvalisavošću onda kada je pohvala od strane drugih ljudi glavni pokretač
na činjenje djela. Međutim, ako je cilj činjenja dobrog djela isključivo Božije zadovoljstvo i
izvršenje Njegove naredbe, ali se čovjek obraduje pohvalama od strane drugih ljudi, ta radost se
neće smatrati dokazom licemjerja ili pretvaranja. Prirodno je da čovjek voli uspjeh i ugled, a da

bježi od lošeg glasa, ali to nije dokaz pretvaranja i hvalisanja.
:Poslanik Ibrahim, a.s., od Boga je tražio

وَاجْعَل لى لسَِانَ صِدْقٍ فِى الآْخِرِنَ

I daj da me po lijepom spominju oni što će poslije mene doći.” (Eš-Šu‘ara, 84)“
Naravno, ako pohvala i pokuda, veličanje i kuđenje od strane naroda ima uticaj na samo djelo ili

na njegovu kakvoću, u tom slučaju iskrenost je upitna.
 

Zurare od Imama Bakira, mir neka je s njim, prenosi: “Imama Bakira, mir neka je s njim, upitao
sam: ‘Neko bude zauzet činjenjem dobrog djela i u tom stanju ga vidi neko drugi, pa se on
obraduje što je taj neko vidio njegovo dobro djelo. Da li je to radovanje i ushićenje dokaz
prijetvornosti?’ Imam je odgovorio: ‘Nema tu ničega lošeg; nema nikoga ko ne voli da se

njegovo dobro pokaže ljudima, sve dok to ne bude zbog toga činio.’”[26] 
U drugoj predaji se prenosi da su časnog Poslanika, s.a.v.a., upitali: “Šta kažeš o dobrome djelu
koje čovjek čini, a narod ga za to pohvali?” Odgovorio je: “To je prethodnica radosne vijesti
vjerniku, odnosno njegova rano pristigla radosna vijest na Ovom svijetu, a druga radosna vijest
su riječi Uzvišenog: Vaša radosna vijest danas su rajske bašče podno kojih rijeke teku...” (El-

Hadid, 12)[27]
Dakle, ako je čovjekov glavni cilj u činjenju djela ostvarivanje Božijeg zadovoljstva i izvršenje
Njegovih naredbi, pohvale od strane ljudi te radost kao proizvod tih pohvala izvan su okvira cilja
i ne kose se sa iskrenošću, nego su, kako bi se reklo, koristi djela, a ne njegov cilj. S obzirom na
ovaj uvod, pojavljuje se sljedeće pitanje: Da li je namjera da se podstaknu i poduče drugi ljudi u



suprotnosti sa iskrenošću?
Iz predaja se razumije da to zapravo potvrđuje i potiče iskrenost, a ne suprotno, jer ono što je
mjerodavno u pogledu iskrenosti i namjere približavanja Bogu jeste uslov da se ibadet ne čini s
ciljem isticanja i hvalisanja. Međutim, mogući dodaci, poput pozivanja, poticanja i bodrenja
drugih na činjenje dobrih i  pohvalnih djela ili  promicanja vjere ne samo da se ne kose sa

iskrenošću nego još i doprinose njenoj kakvoći.
Čovjek po imenu Ubejd kaže: “Imama Sadika, mir neka je s njim, upitah: ‘Ako neko započne
namaz, pa ga stane lijepo i pravilno obavljati s nadom da će neke od onih koji ga vide privući
svojoj gorljivosti (da li će njegov namaz biti ispravan)?’ On odgovori: ‘To ne spada u

pretvaranje.’”[28]
U poznatoj predaji prenesenoj od Imama Sadika, mir neka je s njim, stoji: “Pozivajte ljude, ali ne
jezicima svojim. Neka vide kod vas bogobojaznost, požrtvovnost, namaz i dobročinstvo, jer je

to uistinu sredstvo pozivanja.”[29]
Iz ovih predaja se razumije da mogući dodatni sadržaji (neki dodatni dobri ciljevi) u ibadetu
nisu ni u kakvoj suprotnosti sa iskrenošću i namjerom približenja Bogu, nego da se još i
smatraju poželjnim, jer obje namjere imaju duhovne i božanske crte u koje ne ulaze lični ni
materijalni ciljevi. Čovjek, zapravo, pridodajući ove dobre namjere i ciljeve, jednom strijelom
pogađa u dvije mete; znači, ispunjava i svoju glavnu obavezu, a i druge poziva na dobro. Zbog
toga je rečeno da je javno činjenje ibadeta i obaveznih milostinja bolje nego tajno. S druge
strane,  skrivanje pohvalnih i  dobrovoljnih djela je  bolje od njihovog obznanjivanja,  jer  je  u
slučaju obaveza mnogo manje opasnosti da će mrlja pretvaranja pasti na njih, negoli je to
slučaj s pohvalnim djelima. Stoga je bolje da se obaveze izvršavaju javno, kako bi i drugi ljudi
bili potaknuti da i sami poletnije i predanije izvršavaju svoje obaveze. Naravno, zbog činjenice
da su pohvalna djela izloženija opasnosti da budu učinjena s prijetvornošću bolje je da budu
držana u tajnosti,  osim ako je osoba koja ih čini  u potpunosti  sigurna u sebe,  pa javnim

.činjenjem ibadeta želi potaknuti i druge

 Zaključak rasprave

U slučaju da namjera podučavanja i podsticanja drugih ljudi bude od sporednog značaja, a da
je glavni, odnosno osnovni cilj izvršenje naredbi i pokoravanje Bogu Uzvišenom, ona neće
naškoditi iskrenosti. Drugim riječima, ukoliko je čovjekova spremnost za činjenje ibadeta i



izvršavanje obaveza takva da on neće odustati od činjenja ibadeta kada za to nema nikakvog
drugog poticaja osim izvršavanja Božijih naredbi, tada dodatni sadržaji (poput namjere da se
poduče i potaknu drugi) ne predstavljaju nikakvu smetnju. Ali ako ovi popratni sadržaji budu dio
razloga, tako da bez njih ne bi ostalo ozbiljnog poticaja za činjenje ibadeta, islamski pravnici su

donijeli pravnu odluku prema kojoj se takvi ibadeti smatraju nevažećim.
Autor ovih redaka smatra da ukoliko se popratni sadržaji odražavaju na kakvoću ibadeta, a ne
na njegovu suštinu, oni se ni na koji način ne kose s namjerom zbližavanja s Bogom niti sa
samom iskrenošću, te ne poništavaju djela. Naprimjer, ako neko obavlja namaz s namjerom
izvršenja Božije naredbe, ne dozvolivši pritom bilo čemu da se umiješa u njegovu namjeru, ali
više pažnje posveti načinu na koji ga obavlja, pravilnom i lijepom učenju s ciljem poduke i
poticanja drugih, ili glasnije izgovori Božije ime s ciljem skretanja pažnje drugih, namaz mu
neće biti nevažeći. Naravno, ako lijepo i pravilno učenje Kur'ana bude s namjerom hvalisanja i
samopokazivanja,  a ne poduke i  poticanja drugih,  tada se smatra primjerom pretvaranja u

ibadetu, a ispravnost samog ibadeta se čini krajnje upitnom.
Treba reći i da činjenje ibadeta s ciljem dobijanja nagrade i izbjegavanja kazne, ili s namjerom
ostvarenja nekih potreba nije u suprotnosti s iskrenošću. Zbog toga su u kur'anskim ajetima i
predajama, s namjerom poticanja i bodrenja Božijih robova, mnogo puta spomenute nagrada i
kazna, a stručnjaci iz oblasti predaja napisali su brojne knjige o nagradi za dobra djela, a za
ispunjenje potreba prenose se posebni ibadeti i zikrovi. Ukratko, prositi pred Božijim vratima s
nadom u Njegovu sveobuhvatnu milost i oprost ne samo da nije u suprotnosti sa iskrenošću

.nego je isto što i sama iskrenost

Smutnje licemjerja

Iako je u pogledu iskrenosti u ibadetu i udaljavanju od pretvaranja neophodno ispoljiti potpunu
opreznost, ponekad taj oprez prelazi uobičajene granice i preinačava se u sumnju u ispravnost
svega. Toj sumnji ponajviše su izloženi oni koji se nalaze na početku puta. U takvim
okolnostima ne smijemo se osvrtati na te sumnje, a upravo naše nezadovoljstvo pojavljivanjem
takvih umišljanja dokaz je da se tu ne radi o pretvaranju, nego nas šejtan tako želi odvratiti s

puta.
Od Božijeg poslanika, s.a.v.a., prenosi se da je rekao: “Ako nekome od vas u toku namaza
šejtan dođe, pa kaže: ‘Ti si prijetvoran’, neka u namazu ostane koliko god može, s tim da mu



vrijeme namaza ne istekne. A ako mu se to desi u nečemu vezanom za Onaj svijet, neka odulji
s tim koliko god može. A ako mu se to desi u nečemu vezanom za Ovaj svijet, neka to odmah

ostavi...’”[30]
U drugoj predaji zabilježene su sljedeće riječi prenosioca: “Pitali smo: ‘O Božiji poslaniče!
Nekima od nas, dok smo u namazu i postu, šejtan govori da smo prijetvorni.’ On reče: ‘Kada
god se to desi, recite: Gospodaru moj! Utičem Ti se od toga da Ti svjesno druga pripisujem, a

za ono što sam nesvjesno učinio od Tebe oprost molim.’”[31]
Druga skupina: Uzroci i činioci iskrenosti

1. “Uzrok iskrenosti je uvjerenje čvrsto.”[32]
2. “Iskrenost je plod uvjerenja čvrstog.”[33]

3. “Iskrenost u djelu potiče iz snage uvjerenja čvrstog i dobrohotnosti namjere.”[34]
4. “Iskrenost namjere je srazmjerna snazi vjere.”[35]

5. “Plod znanja jeste iskrenost u djelovanju.”[36]
6. “Početak iskrenosti je u gubljenju nade u ono što je u rukama ljudi.”[37]

7. “Umanji želje svoje, djela će ti iskrena postati.”[38]
8. “Iskrenost je plod ibadeta.”[39]

Zaključujemo da je iskrenost proizvod čvrstog uvjerenja, snage vjerovanja, znanja, nepolaganja
nade u ljude, umanjivanja želja i klanjanja Gospodaru Uzvišenome.

Treća skupina: Učinci i koristi iskrenosti
1.Mudrost i prosvijećenost srca:

Božiji poslanik, s.a.v.a., je rekao: “Nijedan rob neće Bogu Uzvišenom četrdeset zora posvetiti, a
[da neće poteći vrela mudrosti iz srca njegovog na usta njegova.”[40

Vrijednost srca i položaj duše shvatiti,
Sem isposništvom ne može se ostvariti,
Tijelo svoje čistijim od duše načinit ćeš,

Pošto četrdeset dana u zatvoru provedeš,
Čovjek u zatvoru časti se domogne,

Jusuf zbog toga u zatvoru onom odsjede,
Kreni iza zastora i budan budi,

[Osamljenik iza zastora tajni budi![41

Mudrost i spoznaja: .2



Mudrost i spoznaja su, također, učinci i koristi iskrenosti, a to se ponajbolje vidi iz navedenih
predaja.

3. Poniznost svega osim Boga pred iskrenim čovjekom: “Uistinu se pred vjernikom sve
pokorava skrušeno i ponizno, i sve pred njim strahopoštovanje osjeća.” Zatim je rekao: “Ako
bude iskreno Bogu posvećen, Bog će dati da ga se sve drugo boji, čak i kukci na zemlji i ptice

na nebu.”[42] 
4. Božije upravljanje u svemu i čuvanje od neuspjeha u poslovima: “Bog Uzvišeni je rekao:
‘Neću pogledati srce nijednog roba Svoga nalazeći da iskrenost voli radi pokornosti Meni, radi
pažnje Moje i radi zadovoljstva Moga, a da neću preuzeti brigu o njemu i vodstvo nad njim.”[43]

5. Blagostanje i uspješnost:
Zapovjednik pravovjernik, mir neka je s njim, kaže: “...Budite iskreni u djelima vašim, usrećit

ćete se.”[44]
I rekao je: “Iskrenost je najveći uspjeh.”[45]

6. Uzdizanje djela i njihovo prihvatanje:
Časni Poslanik, s.a.v.a., je rekao: “O ljudi! Djela svoja Bogu Uzvišenom posvetite, jer Bog

[prihvata samo ono što je Njemu posvećeno.”[46

Kakva dobra učinismo pa da jednog dana,
Dobra naknada nama bude dana,

Kol'ko druga i sudruga koliko načinismo,
Gospodaru, Stvoritelju, Jednom, Jedinom?

Šarenu lažu mi u ruke svoje uzesmo,
!Na zemlji blistavi biser mi ostavismo

Savršenost ibadeta: .7
Imam Dževad, mir neka je s njim, je rekao: “Najbolji ibadet je iskrenost.”

Dakle, osnova ibadeta je iskrenost, a sva ostala djela pod okriljem iskrenosti postaju ibadeti i
bivaju potpuna.

Naravno, i druge koristi proizlaze iz iskrenosti[47], a oni koji žele dalje istraživati trebaju se
.obratiti djelima koja o tome govore

 



Zaključak i sažetak rasprave

Iz navedenih predaja postaje jasno da islam više pažnje posvećuje kakvoći djela nego količini,
odnosno ono što je pred Uzvišenim Bogom vrijedno jeste jedino iskrena namjera, dok brojnost

djela ne donosi približavanje Uzvišenom.
Sada kada je rasprava stigla dovde pravo je mjesto da vam predočimo dio životopisa Čistih,
mir neka je s njima. Nadamo se da ćemo svi ostvariti željeni uspjeh i da ćemo pristati uz ove

velikane.
Primjeri iskrenosti Zapovjednika pravovjernih, mir neka je s njim

* Udjeljivanje milostinje prilikom pregibanja:
Zapovjednik pravovjernih, mir neka je s njim, jednom siromahu je prilikom pregibanja u namazu

:udijelio svoj prsten, a o tome je objavljen i sljedeći ajet

لاَةَ وَيُؤْتوُنَ الزكَاةَ وَهُمْ راَكِعُونَ نَ يُقِيمُونَ الصِذنَ آمَنُوا الِذكُمُ اللهُ وَرسَُولُهُ وَالِمَا وَليِإن

Vaši zaštitnici su uistinu Bog i Poslanik Njegov i vjernici koji ponizno molitvu obavljaju i zekat
daju dok se pregibaju.(El-Maide, 55)

 Ovaj ajet objavljen je o Imamu Aliju, i to zato što je on ovo učinio isključivo zarad Božijeg
zadovoljstva i Njegove ljubavi, ne očekujući čak ni da mu se iskaže zahvala.

* Ležanje u postelji umjesto Poslanika:
Kada je posljednji Božiji poslanik, s.a.v.a., odlučio da preseli iz Mekke u Medinu, i kada je
Zapovjednik pravovjernih, mir neka je s njim, radi zaštite Poslanikovog života i zarad Božijeg

:zadovoljstva legao u Poslanikovu, s.a.v.a., postelju, objavljen je ajet

وَمِنَ الناسِ مَن يَشْرِى نفَْسَهُ ابْتغَِاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَاللهُ رءَُوفٌ باِلْعِبَادِ

Ima ljudi koji se žrtvuju radi Božijeg zadovoljstva – a Bog je milostiv prema robovima Svojim.
[(El-Bekare, 207)[48



Spuštanje sure Insan

Sura Insan, koja govori o Poslanikovoj čistoj porodici (Ehli-bejtu), spuštena je zbog njihove
iskrenosti i čistote. Ibn Abbas o tome kaže: “Imam Hasan i Imam Husejn, mir neka je s njima,
bijahu se razboljeli. Časni Poslanik, s.a.v.a., je sa nekoliko svojih drugova došao da ih obiđe, te
reče: ‘O Ebu-l-Hasane (Ali)! Bilo bi dobro kad bi se radi ozdravljenja svoje djece na nešto
zavjetovao.’ Potom su se Ali, mir neka je s njim, Fatima, mir neka je s njom, i Fidda, njihova
sluškinja, zavjetovali da će, ako Hasan i Husejn, mir neka je s njima, ozdrave, tri dana

postiti.’”[49]
Pa kada je bolest Hasana i Husejna nestala, oni su ispunili zavjet. Hazreti Ali, mir neka je s
njim, pozajmio je tri mjere ječma, a hazreti Fatima, mir neka je s njom, jednu trećinu toga
samljela je i ispekla pet pogačica; za svakog ukućana po jednu. U vrijeme iftara na njihova vrata
je pokucao prosjak: “Mir s vama, o porodico Poslanikova! Ja sam jedan siromašni musliman,

nahranite me, Bog vas džennetskim jelima nahranio!”
Onaj hljeb koji su za iftar imali na sofri udijelili su siromahu, davši mu prednost nad sobom, a

sami su te noći iftarili vodom te legli gladni.
 Zapostili su drugi dan. U vrijeme iftara na vrata im pokuca siroče i zamoli ih za pomoć. I toga

dana su bili nesebični i dali su mu svoju hranu, a sami su vodom iftarili.
Trećega dana posta predvečer im se na vratima pojavi sužanj i zamoli za pomoć. Oni, kao i

prethodna dva dana, dadoše svoju hranu njemu.
Ujutro je Imam Ali, mir neka je s njim, uzeo za ruku Husejna, mir neka je s njim, i odveo ga
časnom Poslaniku, s.a.v.a. Kada ih je časni Poslanik, s.a.v.a., od gladi onemoćale ugledao,
rekao je: “Meni je silno teško vidjeti vas u takvom stanju.” Potom je časni Poslanik, s.a.v.a.,
ustao i, zajedno s njima, otišao u kuću Fatime, mir neka je s njom. Ugledao je Fatimu, mir neka
je s njom, kako stoji u mihrabu i ibadet čini, dok joj se stomak od gladi bijaše za leđa prilijepio,
a oči od nemoći u očnu duplju uvukle. Časnog Poslanika, s.a.v.a., taj prizor potrese, a u tom
trenu mu se spusti Džibril i reče: “O Muhammede! Primi ovu suru. Uzvišeni Bog ti čestita na

takvoj porodici.” Potom mu je proučio suru Insan.[50]
I sve to je bilo zbog njihovog požrtvovanja i iskrenosti kakva je nama samima teško dokučiva.

:Važnost njihovog djela časni Kur'an predstavlja sljedećim riječima

وَيُطْعِمُونَ الطعَامَ عَلَى حُبهِ مِسْكِينًا وَيَتيِمًا وَأسَِراً ۝إنِمَا نطُْعِمُكُمْ لوَِجْهِ اللهِ لاَ نرُِيدُ مِنكُمْ جَزاَءً وَلاَ شُكُوراً



I Bogu za ljubav hranu siromahu i siročetu i sužnju daju: “Mi vas samo radi Božijeg
zadovoljstva hranimo, od vas nikakvu naknadu niti zahvalnost ne tražimo!” (El-Insan, 8–9)    

Sedmi Imam, mir neka je s njim, napominje ovdje jednu značajnu činjenicu: “...Premda Ali, mir
neka je s njim, nikada nije rekao: ‘Mi vas samo radi Božijeg zadovoljstva hranimo, od vas
nikakvu naknadu niti zahvalnost ne tražimo’, ipak je Bog u njegovom srcu vidio da je radi Boga
hranu dao drugima, pa ga je obavijestio o onome šta je u srcu njegovom vidio, iako to on nije

izgovorio...”[51]
:U svakom slučaju, to davanje hrane je bilo toliko iskreno da Attar Nišaburi reče

Prođe Ovim svijetom opis koplja mu,
!Prođe Onim svijetom opis tri hljeba mu

Naravno, potrebno je napomenuti da čovjek, ako želi dosegnuti takvu razinu iskrenosti na kojoj
bi svi njegovi postupci bili radi Boga, stoji pred iznimno teškom zadaćom, jer stići do razine
iskrenosti – za koju Mevlana kaže: “Osim na Njegovom vjetru ne leluja želja moja / Samo je
Njegova ljubav moj predvodnik!”[52] – ne može svako i ne može svako iskreno iznijeti sljedeću

:tvrdnju

Da moje ime bude voli u ime Boga
Da moja želja bude mrzi u ime Boga

Da moja darežljivost bude dijeli u ime Boga
Da moje postojanje bude u ime Boga

Moja škrtost je radi Boga i udjeljivanje je radi Njega
[Sav pripadam Bogu, ne pripadam ja nikome[53

A za one koji tek prolaze prve dionice iskrenosti ovakve tvrdnje su nadmene i hvalisave.
Naravno, treba vježbati i ne gubiti nadu, jer – kako je već rečeno – duhovna samoizgradnja i
duhovna vježba su poput tjelovježbe. Kao što za tjelesni odgoj treba vježbati, krenuvši od
najlakših vježbi, malo-pomalo prelazeći na one zahtjevnije, sve dok se ne stigne do razine
najvještijih, tako je i u duhovnom odgoju neophodno početi s najlakšim vježbama i nastaviti s
vježbanjem sve dok se ne stigne do potpune iskrenosti. I kao što trener u dizanju tegova
najprije počne s manjom težinom tegova i polahko na njih dodaje teže, i trener, odnosno učitelj



etike prilikom poduke i odgoja treba krenuti s malo, kako bi odgojio junake na polju robovanja
Bogu i iskrenosti. I kao što sportisti neprestanim mukotrpnim vježbama stižu do razine

pobjednika, isti takvi trebaju biti i polaznici robovanja Bogu.
Oni koji su stigli do razina savršenstva nisu dosegli taj položaj bez truda i napora, nego su se
godinama trudili, boreći se protiv svojih strasti, i nastojali su učiniti iskrenim svoju namjeru i
izvršavati svoje obaveze isključivo zarad pridobijanja Božijeg zadovoljstva. Na kraju su,
zahvaljujući pomoći Božijoj, stigli do uzvišenih razina savršenstva i prosvijećenosti. Ali, treba

:reći

Ovu dionicu bez Hidra nemoj prolazit',
!Mračna je, strahuj od opasnosti zablude

Čovjek treba od Boga neprestano tražiti da mu pomogne da sačuva iskrenost do kraja, jer se
onaj koji se odvaži kročiti na ovaj put nalazi u veoma velikoj opasnosti, zato što se na njemu

suočava s brojnim preprekama koje je veoma teško proći i nastaviti putovanje.
:Mevlana kaže

Zbog toga u opasnosti stalno biva iskreni,
Sve dok se sebe ne oslobodi potpuno,

Stoga što j' na putu, a bezbroj je razbojnika,
Spašava se onaj što ga čuva Bog,

Ogledalo se ne očisti, čist i iskren on je,
Ptica je ulovljena u zamku, a lovac on je,
Pošto iskren posta, iskrenim se obistini,

Na sigurno mjesto ode i uspjeh uze svojini,
Niti jedno ogledalo ponovo gvožđe ne posta,

Niti jedan hljeb ponovo klas pšenice ne posta,
Niti jedna grožđica u nezrelost se ne vrati,

Niti jedna pečena voćka u ognjište ne svrati,
Ispeci se i od m'jenjanja se udalji,

Idi, poput dokaza istinita ti nurom postani,
Pošto sebe oslobodiš se sav dokazom ćeš postati,



!Pošto rob iščezne, sultanom će postati

 

________________________________________
Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, hadis 4.[1]

[2]Ibn ebi-l Hadid: Šarhu Nehdži-l-belaga, sv. 1, str. 325.
[3]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, hadis 4.

[4] Mustedreku-l-vesail, sv. 1, str. 10.
[5]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, hadis 5. Imam Homeini, Bog njime bio zadovoljan, rekao je o
namjeri: “I treba znati da je namjera od najvažnijih dužnosti srca od kojih zavisi savršenost
ibadeta, a njen odnos prema djelima je poput odnosa nutrine prema vanjštini, duše prema tijelu,
sadržine prema kalufu. Među njenim najizraženijim obavezama i najstrožijim uvjetima u cjelini
je iskrenost, a malo je namjera koje mogu biti istinski iskrene. Zapravo je potpuna iskrenost
svojstvena najuzvišenijim položajima Božijih savršenih robova, jer iskrenost znači potpuno
pročišćenje djela od apsolutno svega osim Boga. U slučaju ibadeta običnih ljudi ona znači
čišćenje od skrivenog i vidljivog širka, kao što su pretvaranje, samoljublje i hvalisanje. Njemu se
vjera iskrena ispovijeda... U ibadetu Njegovih odabranih robova pročišćenje znači odbacivanje
svih primjesa lahkomosti ili straha, što se kod njih smatra širkom, a u ibadetu vlasnika srdaca
znači pročišćenje od svih primjesa jastva i sebičnosti, što se kod njih smatra velikim širkom i
najvećim nevjerstvom. (Majka svih kipova je kip vašeg nefsa.) U ibadetu Božijih savršenih
robova znači ne vidjeti robovanje ni ibadet, čak ni svijet, kao što je rekao Imam, mir neka je s
njim: ‘ZdravosrcejeonokojesretnesvogaGospodaranemajućiusebinikogdrugogosimNjega.’ Pa
kada duhovni putnik napusti svoje užitke, i ne samo užitke nego i samoga sebe i cijeli svijet,
onda se odjednom u cijelosti očisti od gledanja svega osim Boga, a u njegovom srcu ne ostane
mjesta ni za šta osim Boga, te tako rukom prijateljstva Božijeg Božiju kuću (srce) očisti od svih
idola i kipova... Njegova vjera, njegova djela, njegova nutrina i njegova vanjština postaju u

potpunosti posvećeni Bogu...” (Mi‘radž al-salikin va salat al-‘arifin).
[6] Uslovi se dijele na uslove ispravnosti i uslove prihvatljivosti. Pojedini uslovi su samo uslovi
prihvatljivosti, ali ne i ispravnosti ibadeta, poput prisustva srca u namazu, jer se istinski plodovi
namaza, koji predstavlja približavanje Bogu i uzdizanje (miradž) vjernika, bez prisustva srca ne
mogu ostvariti. Međutim, neki uslovi su uslovi ispravnosti djela, poput abdesta i nijeta, jer bez
abdesta i nijeta nema ni namaza. Čak i ako bi neko nehotice klanjao bez abdesta i nijeta,

namaz bi morao ponovo klanjati.



[7] Iako je rečeno da se ovaj ajet kao i njemu slični ajeti odnose na načela vjere i
monoteističkog obredoslovlja, te da predstavljaju odbacivanje širka i idolopoklonstva, nemajući
bilo kakve veze s pretvaranjem, ipak, s obzirom na činjenicu da prijetvornik svojim ibadetima
želi na sebe skrenuti pažnju ljudi, a ne Boga, u njegovom djelu postoji jedna vrsta širka. Upravo

zbog toga se u predajama pretvaranje naziva prikrivenim širkom.
[8]Tefsiru Kurtubi, sv. 11, Bejrut, 1965–1966, str. 69; Tefsire Madžma‘u-l-bejan, Bejrut, sv. 6,

str. 499;Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 67, str. 222; ‘Uddetu-l-da‘i, Bejrut, str. 223.
[9]Bī džaī ili lā mekānī je transcendentalni i metafizički prostor koji je čist od bilo kakvih
dimenzija, za koji se kaže da se u njemu nalazi Bog, odnosno to je sav fizički i metafizički svijet,

jer se Bog nalazi svuda. (Prim. prev.)
[10]Mevlana: Mesnevija, sv. 5, str. 876.

[11]Šejh Behai: Keškul, sv. 2, str. 267.
[12] Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 67, str. 249; Munjetu-l-murid, str. 43.

[13] Biharu-l-anvar, sv. 67, str. 249.
[14]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, bab al-ihlas, hadis 3.

[15]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16; Tefsiru-l-mizan, sv. 20, str. 11; Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 67, str.
230; Al-Akhlak al-Šebbar, str. 12 (uz male razlike).

[16] Mustedreku-l-vesail, sv. 1, str. 12.
[17] Tuhafu-l-‘ukul, str. 16.

[18] Nehdžu-l-belaga, pismo 26.
[19] Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 74, str. 213.

[20] Fihrist-e mozuijje Gurer, str. 149.
[21] Isto, 229.

[22] Mustedreku-l-vesail, sv. 1, str. 10.
[23]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, hadis 4.

[24]‘Uddetu-l-da‘i, Bejrut, str. 216; Miškatu-l-anvar, str. 11.
[25]‘Uddetu-l-da‘i, str. 228.

[26] Biharu-l-anvar, sv. 69, str. 294; Vesa'ilu-l-ši‘a, sv. 1, str. 55.
[27] Biharu-l-anvar, sv. 69, str. 294.

[28]Isto, 301; Vesa'ilu-l-ši'a, sv. 1, str. 56, predaja prenesena od Saira ibn Idrisa.
[29]Vesa'ilu-l-ši‘a, sv. 1, str. 56.

[30] Biharu-l-anvar, sv. 69, str. 295.
[31]Isto, 303.

[32] Fihrist-e mozuijje Gurer, str. 433.



[33]Isto, 91.
[34]Isto, 92.
[35]Isto, 93.
[36]Isto, 92.

[37]Isto, 430.
[38]Isto, 20.
[39]Isto, 91.

[40]Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 67, str. 242; ‘Ujun Akhbari-l-Ridha, sv. 2, str. 68. Ovaj hadis je, uz
omanje razlike, zailježen i u djelima ‘Uddetu-l-da‘i (Bejrut, str. 232), Biharu-l-anvar(sv. 67, str.

249.) i Al-Targib va-l-tarhib (sv. 1, str. 56).
[41] Šejh Behai: Keškul, sv. 1, Kom, Tab‘ va nashr, str. 74.

[42] Biharu-l-anvar, sv. 67, str. 248, hadis 21.
[43]Isto, sv. 82, str. 136, hadis 16; Misbahu-l-Šari‘a, bab al-sujud.

[44] Fihrist-e mozuijje Gurer, str. 93.
[45]Isto, 91.

[46]Tefsiru Kurtubi, sv. 5, str. 180, tumačenje 36. ajet sure En-Nisa.
[47]Neke od tih koristi su sljedeće: prihvatanje Božije vlasti i izlazak iz šejtanske, sloboda
(slobodoumnost i oslobođenost od robovanja bilo kome osim Bogu), uspjeh i blagoslov,
besprijekornost u djelovanju, velikodušnost i visoke težnje, blaženstvo i sretan kraj itd. Sve

spomenuto se vrlo jasno razumije iz navedenih predaja.
[48] U ovom ajetu nailazimo na dvije važne činjenice: Prva je da istinski iskreni vjernici
svekoliko svoje postojanje podređuju Božijem zadovoljstvu, ne želeći pritom ništa osim
Njegova zadovoljstva, i ne tražeći od Njega čak ni Džennet. Druga činjenica se razumije iz
drugog dijela ajeta (Bog je milostiv robovima Svojim). Naime, zaključuje se da Božija milost i
dobrohotnost prema Njegovim robovima zahtijeva da među ljudima uvijek postoje takvi
požrtvovani i nesebični ljudi koji se ne boje ničega kako bi spasili ljude. Da li bi da nije njih

uopće ostalo ikakva traga od istine i istinitosti?
[49] Bahrani, Bog mu se smilovao, u Tefsiru Burhan piše: “Imam Hasan i Imam Husejn, mir

neka je s njima, zajedno s njima zavjetovali su se na trodnevni post.”
[50]Al-Ghadir, sv. 3, str. 11. Ova predaja je, uz male razlike, zabilježena i u djelima: Tefsiru
Burhan (sv. 3, str. 412.), Gajetu-l-maram (str. 371–372) i Amali-l-Saduk (Bejrut, str.

212–215).
[51]Tefsiru Burhan, sv. 4, str. 412.

[52]Mesnevija, sv. 1, str. 191.



.[53]Isto, str. 192, bejt 3803–3805


