Kur'an i iskrenost

<"xml encoding="UTF-8?>

Iskrenost u ibadetu

Gosp
peka &i

¢

Kao §to se moze razumijeti iz kur'anskih ajeta i predaja, iskrenost je temelj ibadeta i njegova
sustina. Iskrenost je, ustvari, duh robovanja Bogu Uzvisenom, a ibadet bez iskrenosti ne postoji,
niti ima smisla, i upravo iz tog razloga Imam Sadik, mir neka je s njim, kaze: “...Namjera je bolja

od djela — znajte da je namjera zapravo djelo.”[1]

.Prema tome, najbolje djelo je ono u kojem ima najvise iskrenosti

?Sta je iskrenost

Iskrenost je CiS¢enje namjere od Sirka i prijetvornosti (kao Sto tazkije i tehzib znace uklanjanje
ruznih osobina i duhovnih necistota iz duSe, a tathir ¢iS¢enje tijela od necisti i vanjskih
prljavstina), a posto je iskrenost stvar srca i savjesti, ne moze se procijeniti na temelju lijepe
vanjstine i obimnog djela. Imam Sadik, mir neka je s njim, kaze: “Namaz ne Cini stajanje,

pregibanje i sjedenje tvoje, nego namaz ¢ini iskrenost tvoja i to da njime jedino Boga zelis."[2]

Znaci, sustina namaza je iskrenost onog koji ga obavlja, a iskrenost se ogleda u tome da osoba



klanja namaz iskljucivo radi Bozijeg zadovoljstva. U drugoj predaji prenesenoj od Imama
Sadika, mir neka je s njim, stoji: “...Iskreno djelo je ono za koje ni od koga osim od Boga
Uzvisenog pohvalu ne ocekujes.”[3]

Iskrenost ima svoje razine, a prva od tih razina se sastoji od toga da ibadet bude potpuno
oCis¢en od licemjerja, pretvaranja i samoisticanja. Prema tome, ako neko ¢ini ibadet radi
nagrade ili ispunjenja neke potrebe, njegovo djelo je ispravno i ukljucivanje takve namjere ne
kosi se sa naCelom iskrenosti, jer — kao $to smo rekli — iskrenost pociva na odbacivanju
pretvaranja i samoisticanja. Jasno je da onaj ko namaz obavlja u ime UzviSsenog Boga, trazedi
istovremeno od Njega ispunjenje neke potrebe ili o€ekujuci od Njega nagradu, nije licemjer.
Naravno, iskrenost te osobe nije potpuna, jer u potpunoj iskrenosti rob ne tezi nicemu osim
Bogu i u srcu mu ne postoji niSta osim Njega, kao sto Imam Sadik, mir neka je s njim, kaze:
“Nijednom Svom robu Bog nije podario blagodat ve¢u od toga da u srcu njegovom uz Boga ne
bude niko drugi.”[4]

U drugoj predaji stoji: “Zdravo srce je ono koje sretne svoga Gospodara nemajuci u sebi nikog
drugog osim Njega.” Potom je rekao: “A svako srce u kojem je Sirk ili sumnja kakva propalo
je..."[5]

Iskrenost spada u opcée uslove svih ibadeta. Vjerski pravnici je nazivaju uvjetom ispravnosti
djela, teolozi uvjetom prihvatanja, a gnostici uvjetom sjedinjavanja (s Voljenim).[6] Sve dok
djelo ne poprimi bozanske i nebeske odlike, ne moze se uzdizati prema Bogu i ne¢e dovesti do
priblizavanja Voljenom. Prijetvorna djela nemaju nikakve veze s Bogom i duhovnim svijetom te

.zbog toga ne mogu ni biti sredstvo veze izmedu roba i UzviSenog Boga

Kur'an i iskrenost

:Casni Kur'an o iskrenosti kaze

Gl & Gualis abl lg3ied Vi Ighel Log

[A naredeno im je da se samo Bogu klanjaju, iskreno Mu vjeru ispovijedajudi... (EI-Bejjine, 5)[7



:U drugom ajetu je receno

1551 o 83isy By Vg s Mg Jaeild o 2E) o251 G (88

Ko se nada susretu sa Gospodarom svojim, neka ¢ini dobra djela i neka u robovanju Bogu

nikoga ne pridruzuje!(El-Kehf, 110)
Posljednji dio ovog ajeta tvrdi da je dobro djelo ono djelo u kojem ne postoji ni trun Sirka ni
prijetvornosti. Dakle, ako u klanjanju Bogu pridruzimo nekoga drugog, iskrenost ¢e nestati i
ostat ¢e samo vanjski vid ibadeta, a onoga trenutka kada djelo izgubi svoju istinsku sadrzinu,
od njega ¢ovjeku nece biti nikakve koristi. Tako i 0 povodu objave ovog ajeta ¢itamo: “Neki
covjek je doSao Bozijem poslaniku, s.a.v.a., i rekao: ‘Ja udjeljujem milostinju i cuvam rodbinske
veze, i ¢inim to samo radi Boga. Onda po tome bivam spominjan i hvale me zbog toga, pa mi to
bude drago i dopadne mi se.” BozZiji poslanik je tada zasSutio ne rekavsi nista, pa bi objavljen

[ovaj ajet..."[8

Iskreni robovi Boziji

Uzviseni Gospodar hvali Svoje dobre robove zbog iskrenosti. Naprimjer, u ajetima u kojima

:hvali Jusufa, a.s., spominje ga u svojstvu “iskreni” te kaze

Gwal5all Galis bo &) eliidlls 2ol die 8 SUSS o Olas) ol ol V3l gy pos @y &85 345

| ona je bila pozeljela njega, a i on bi nju pozelio da od Gospodara svoga nije dokaz ugledao —
tako br, da odvratimo od njega zlo i razvrat, on je uistinu Nas iskreni rob. (Jusuf, 24)

:A 0 Musau, a.s., kaze



(I spomeni u Knjizi Musaa! On je bio iskren i bio je poslanik, vjerovjesnik. (Merjem, 51

Zanimljiv i paznje vrijedan odatak

Fetha na lamu u rijeCi muhles oznacava particip pasivni u znacenju “prociscen”. Predstavljajuci
ovu dvojicu poslanika (Musaa i Jusufa), UzviSeni Gospodar svijeta kaze da su oni muhles,
znacCi “prociséeni”, a izmedu rije¢i muhles i muhlis (sa kesrom na lamu) postoji ogromna
razlika, jer se muhlis odnosi i na one koji posjeduju povremenu, prolaznu iskrenost. Naprimijer,
za one koji u morskim valovima izgube nadu u materijalna pomagala, te po¢nu zazivati Boga,

:takoder je upotrijebljena rije¢c muhlis, kao Sto je reCeno u Kur'anu
HoSpis @ 131 3301 L] 435 18 &3l & Gualis alll 1365 cUall L3 lgis; 1318

Pa kad se u lade ukrcaju, Boga zazovu iskreno Mu vjeru ispovijedajuci, a ¢im ih On na kopno
izbavi, odjednom Mu druge po¢nu pridruzivati... (EI-‘Ankebut, 65)

:Takoder, o jednoj drugoj skupini takvih osoba kaze

935 U1 G3LU 33ed Log Suaidd ediod 2l Ll 455 L8I8 ool & Gualdd all 1565 JIBJE 248 apminé 1515
1 Lobb A=z bog dwe PRI ) 1 el O al 92 TR e Dl
1985 65

A kad ih val, kao oblak, natkrili, Boga zazovu, iskreno Mu vjeru ispovijedajuci; a ¢im ih On na
kopno izbavi, samo neki oprezni ostaju. A dokaze Nase samo vjerolomnik, nezahvalnik porice.
(Lukman, 32)

:Isto tako u drugom ajetu kaze

Biolé Fus) G35 Gy 192,35 4b oy ey 63325 llAll 3 G 15] 5 alls 11 3 a85as w3l 58
G &35 03 (ro Giizst (i Gull A Gualis dlI 1525 agy buol 4 loibs ys I8 (e £34)1 Abilzg
BLsl £G4 eSumbil e @ads W) LRI BT b a1 ik VNI L8 ol pd 15] Al LEIBC) ¢y SLEI



On vam omogucava da kopnom i morem putujete. Pa kad ste u ladama i kad one uz blag
povjetarac zaplove s putnicima, te se oni obraduju tome, naide silan vjetar i valovi navale na
njih sa svih strana, i oni pomisle da ¢e nastradati, zazovu Boga, iskreno mu vjeru ispovijedajuéi:
“Ako nas iz ovoga izbavi$, sigurno ¢emo biti zahvalni!” Pa kad ih On izbavi, oni odjednom, bez
ikakva prava, nered na Zemlji ¢ine! O ljudi, nepravda koju Cinite da biste u Zivotu na Ovom
svijetu uzivali — samo vama Steti; Nama Cete se poslije vratiti i Mi ¢emo vas o onom $to ste

radili obavijestiti! (Junus, 22-23)
Iz ovih ajeta se razumijeva da rije¢ muhlis ima opce znacenje, koje obuhvata ucenike prvog
razreda Skole iskrenosti, pa ¢ak i mnogobosce, koji se oslanjaju na varljiva oCitovanja Ovoga
svijeta (koji, zahvaéeni valovima uzburkanoga mora, gube nadu u sva materijalna pomagala i
okre¢u se Bogu), a onda, poslije samo nekoliko trenutaka, nakon sto stignu do obale, ponovo
zaborave Jedinog Boga i opet se vracaju mnogobostvu. | prirodno je da oni koji se nalaze na
prvim dionicama puta budu izloZeni Steti od Sejtanskih smutniji i tjelesnih zudnji, a onih koji se
mogu stameno oduprijeti takvim opasnostima i saCuvati se od grijeha uistinu je malo.
Medutim, muhlesin (mnozina od muhles) — dakle, prociSéeni — su oni koji su uspjesno presli
prve razine savrSenstva, koji su stigli do polozaja besprijekornosti i izasli iz opsega vlasti
Sejtana i zlu sklone duse te krocili u prostranstvo vlasti BoZije, odnosno Bozijeg prijateljstva.
Poslanik Jusuf spada u ovu skupinu, jer je on u onoj izrazito osjetljivoj i teskoj prilici u kojoj se
nasao ostao stamen poput planine i, ma koliko je ona Zena od njega trazila da joj ispuni Zelju i
ma koliko je sva vrata ¢vrsto zatvorila ne bi li ga sprijecila da pobjegne, odgovorio joj rijeCima:
“Boze, saCuvaj me!”, krajnje odlu¢no odbivsi njen nezakonit zahtjev. Da bi se spasio od njenog
zla, Jusuf je brzo potrc¢ao ka zatvorenim vratima, koja su se pred njim otvorila, i Bog mu je

.pruzio Svoju skrivenu pomo¢

lako Zulejha zaklju¢a vrata na svakoj strani,
Nade da se Jusuf od kretnje okani,
Otkljuca se brava vrata i put se ukaza,
Posto Jusuf osloni se na Gospodara,
Cim se osloni na Boga, Jusuf iskogi,
lako u svijetu pukotina vidljiva nije
Covjek poput Jusufa treba da zaneseno leta,
Da bi se otvorila vrata i da bi se ukazao put,

[Da bi se pred vama bespuce[9] postalo put![10



Bez sumnje, da bi se stiglo do ove dionice procis¢enja i prosvijecenosti — pored Bozije pomodi i
podrske iz svijeta skrivenoga — potrebno je i neprestano zalaganje kao i borba sa vlastitom
strascu, a onaj ko ne uspije obuzdati svoje unutarnje prohtjeve i ko bude radio sve sto mu se

.prohtje, nikada nece stici na takav polozaj

Ako srce od tuge Ovog svijeta uspijes odvojiti,
U basci vjecnosti kretat ¢es se i uzivati!
A ako vodom isposnisStva tijelo operes,
Sve mrkline ti iz srca moci ¢es da ocistis!
Ali, ovo djelo oni vjesti putnici mogu uciniti,

[Ti kojeg svijet mazi kako mozes to pocCiniti?![11

Ukratko, srce moze dostignuti iskrenost i prosvijetljenost samo ako Boziju volju stavi ispred
svoje strasti, te ukoliko ne razmislja ni o ¢emu drugom osim o Njemu. Drugim rijeCima, medu
muhlesine moze se svrstati samo onaj Cija su sva djela pocinjena iskljucivo radi Boga.
Posljednji Boziji poslanik, s.a.v.a., imao je duznost da dostavi i saop¢i ovu poruku u kojoj se

:kaze

—

ekl J31 Glg &l Eligg aJ &byl YO Guel &l & all Gilass lixes Suids ila & J8

Reci: “Klanjanje moje, i obredi moji, i zivot moj, i smrt moja doista su posvecéeni Bogu,
Gospodaru svjetova, Koji nema saucesnika; to mi je naredeno i ja sam prvi musliman.” (El-
(En‘am, 162-163

Iskrenost u predajama

U predajama Cistih imama, mir neka je s njima, primjetno je izrazeno naglasavanje iskrenosti,
jer — kao Sto je vec receno — pitanje iskrenosti je toliko osjetljivo da prihvatljivost djela zavisi od
razine ¢ovjekove iskrenosti. Sve §to je iskrenost veca i potpunija, veéa je i vrijednost samoga

djela. Iskrenost nije neka vrsta imaginarne pojave, uobrazilje ili prisile, da bi se mogla stvoriti



mastom, imaginacijom ili pak igrom rijeCi, nego je ona stvarnost srca koja nastaje iskljucivo na
iskanje Bozije paznje i duhovnom vjezbom. Koliko je onih koji umisljaju da su iskreni, a da su,
ustvari, daleko od iskrenosti, i guSe se u vlastitom slijedenju strasti i sebi¢nosti.

Casni Poslanik, s.a.v.a., je rekao:

:“Dzibril mi je prenio da je UzviSeni Bog rekao

16oke Go Gl (o B d3e383l () lpwl Go S LOUSYI

’

Iskrenost je jedna od Mojih tajni, koju povjeravam srcu onih robova koje volim.”[12]

:Hazreti Fatima, mir neka je s njom, kaze
assLas ol all] Iz § & dbl basl assbe pall> 35 § 3¢ abll ] 3280 (6

Ko god svoj iskreni ibadet uzdigne ka Bogu UzviSenom, Bog ¢e na njega spustiti ono Sto je"
najbolje za njega.”[13]

:0d osmog imama, Alija ibn Musaa Rize, mir neka je s njim, prenosi se da je rekao

(655 Loy 4318 Jdiy AT 5 2lelll 5 83Lall al) AL ) s :J5s OIS aile all Lishid Guiosallsael &)
$8508 Gl Loy 8536 (33 A § 8US 2ais Loy all 33 ads @ § BLe

Zapovjednik pravovjernih, mir neka je s njim, govorio bi: ‘Blago onome ko iskreno Bogu robuje,”
i ko srce svoje onim Sto vidi zaokupio nije, i ko zbog onoga Sto usi njegove ¢uju Boga s uma
smetnuo nije, i kome zbog onoga $to je dato drugima tuga grudi pritisnula nije.”[14]

:lmam Sadik, mir neka je s njim, u tumacenju casnog ajeta

:Da bi vas iskusao koji od vas ¢e ljepsSe postupati... (EI-Mulk, 2), rekao je...



2yl B &5 dndial g dBoLall &l § alll dndid Lol o] 5 e p35aul (ySUs Was @3533T ks L
(Logl | Gro Al LAl uo(Lsz | e

To ne znaci koji od vas ¢e vise djelovati, ve¢ koji od vas ¢e ispravnije djelovati, a ispravnost su”
bogobojaznost i iskrena namjera.” Potom je rekao: “Ocuvati djelo teZe je nego uciniti ga.”[15]
Naravno, treba znati da je postizanje iskrenosti i njeno prepoznavanje uistinu slozeno i tesko, te
da putovanje tim prostranstvom iziskuje mnogo duhovne vjezbe i zalaganja, kao Sto je ¢asni
Boziji poslanik, s.a.v.a., rekao: “U ummetu mome Sirk je skriveniji od kretanja mrava po
granitu.”[16]

Hadisi koji govore o iskrenosti dijele se u tri skupine:

Prva skupina govori o znakovima iskrenosti, druga skupina o uzrocima i ¢iniocima iskrenosti, a

.tre¢a o uc¢incima i koristima iskrenosti

Prva skupina: Znakovi iskrenosti

U prvoj skupini najprije ¢emo navesti predaje, a potom ¢emo ih sazeti:
1.Boziji Poslanik, s.a.v.a., je rekao: “...Sto se ti¢e znakova iskrenoga, ima ih Getiri: srce mu je
zdravo, zdravi su mu i dijelovi tijela, on dobro svoje Siri, a zlo svoje suspreze (od njegove

dobrote korist imaju svi, a od njegovog zla zasti¢eni su svi).”[17]

2.Zapovjednik pravovjernih, mir neka je s njim, je rekao:"“...0Onaj Cija tajnost se ne razlikuje od
javnosti njegove, a ni djelovanje njegovo od govora njegovog uistinu je ispunio amanet svoj i
iskrenim ucinio robovanje svoje...”[18]

3. I rekao je: “Vrhunac iskrenosti je klonjenje grijeha.”[19]

4. | rekao je: “Isposnistvo je odlika iskrenih.”[20]

5. Takoder je rekao: “Iskreni ibadet jeste da Covjek ne polaze nade ni u koga osim u Gospodara
svoga i da ne strahuje ni od ¢ega osim od grijeha svoga.”[21]

6. Imam Bakir, mir neka je s njim, kaze: “Nijedan poboznjak se nece klanjati Bogu kako priliCi
sve dok se ne okani svega stvorenoga i okrene se Njemu. Tada On kaze: ‘Ovo je iskreno radi
Mene’, pa ga prihvati Svojom plemenito$céu.”[22]

7. Imam Sadik, mir neka je s njim, kaze: “Iskreno djelo je ono za koje ne ocekujes da te pohvali
niko osim Boga UzviSenoga."[23]

8. 0d Imama Sadika, mir neka je s njim, prenosi se da je rekao: “Nijedan rob nec¢e dostici

istinsku iskrenost sve dok mu ne bude mrsko da ga hvale zbog neceg Sto je radi Boga



ucinio.”[24]

9. U drugoj predaji je zabiljezeno: “Boziji poslanik, s.a.v.a., bijase upitan: ‘U ¢emu je spas?
Odgovorio je: ‘U tome da Covjek ne izrazava pokornost Bogu zeleci na sebe skrenuti paznju
ljudi.””[25]

Neophodna napomena:

Ovdje je neophodno napomenuti da se radovanje i ushi¢enje pohvalama drugih ljudi moze
smatrati licemjerjem i hvalisavos¢u onda kada je pohvala od strane drugih ljudi glavni pokretac
na Cinjenje djela. Medutim, ako je cilj Cinjenja dobrog djela iskljucivo Bozije zadovoljstvo i
izvrSenje Njegove naredbe, ali se ¢ovjek obraduje pohvalama od strane drugih ljudi, ta radost se
nece smatrati dokazom licemijerja ili pretvaranja. Prirodno je da covjek voli uspjeh i ugled, a da
bjezi od loSeg glasa, ali to nije dokaz pretvaranja i hvalisanja.

:Poslanik Ibrahim, a.s., od Boga je trazio

2Vl G e Gl J Y21

| daj da me po lijepom spominju oni §to ée poslije mene doéi.” (E$-Su‘ara, 84)"
Naravno, ako pohvala i pokuda, veli¢anje i kudenje od strane naroda ima uticaj na samo djelo ili

na njegovu kakvoéu, u tom slucaju iskrenost je upitna.

Zurare od Imama Bakira, mir neka je s njim, prenosi: “Imama Bakira, mir neka je s njim, upitao
sam: ‘Neko bude zauzet Cinjenjem dobrog djela i u tom stanju ga vidi neko drugi, pa se on
obraduje Sto je taj neko vidio njegovo dobro djelo. Da li je to radovanje i ushi¢enje dokaz
prijetvornosti?’ Imam je odgovorio: ‘Nema tu nicega loSeg; nema nikoga ko ne voli da se
njegovo dobro pokaze ljudima, sve dok to ne bude zbog toga ¢inio.”[26]

U drugoj predaiji se prenosi da su ¢asnog Poslanika, s.a.v.a., upitali: “Sta kaze$ o dobrome djelu
koje Covjek cCini, a narod ga za to pohvali?” Odgovorio je: “To je prethodnica radosne vijesti
vjerniku, odnosno njegova rano pristigla radosna vijest na Ovom svijetu, a druga radosna vijest
su rije¢i UzviSenog: Vasa radosna vijest danas su rajske bas¢e podno kojih rijeke teku...” (El-
Hadid, 12)[27]

Dakle, ako je ¢ovjekov glavni cilj u ¢injenju djela ostvarivanje BozZijeg zadovoljstva i izvrSenje
Njegovih naredbi, pohvale od strane ljudi te radost kao proizvod tih pohvala izvan su okvira cilja
i ne kose se sa iskrenoscu, nego su, kako bi se reklo, koristi djela, a ne njegov cilj. S obzirom na

ovaj uvod, pojavljuje se sljedece pitanje: Da li je namjera da se podstaknu i poduce drugi ljudi u



suprotnosti sa iskrenosSc¢u?

Iz predaja se razumije da to zapravo potvrduje i potiCe iskrenost, a ne suprotno, jer ono sto je
mjerodavno u pogledu iskrenosti i namjere priblizavanja Bogu jeste uslov da se ibadet ne Cini s
ciljem isticanja i hvalisanja. Medutim, moguci dodaci, poput pozivanja, poticanja i bodrenja
drugih na cinjenje dobrih i pohvalnih djela ili promicanja vjere ne samo da se ne kose sa
iskrenosc¢u nego jos i doprinose njenoj kakvoci.

Covjek po imenu Ubejd kaZze: “Imama Sadika, mir neka je s njim, upitah: ‘Ako neko zapoéne
namaz, pa ga stane lijepo i pravilno obavljati s nadom da ¢e neke od onih koji ga vide privuéi
svojoj gorljivosti (da li ¢e njegov namaz biti ispravan)?’ On odgovori: ‘To ne spada u
pretvaranje.”’[28]

U poznatoj predaji prenesenoj od Imama Sadika, mir neka je s njim, stoji: “Pozivajte ljude, ali ne
jezicima svojim. Neka vide kod vas bogobojaznost, pozrtvovnost, namaz i dobrocinstvo, jer je
to uistinu sredstvo pozivanja.”[29]

Iz ovih predaja se razumije da moguéi dodatni sadrzaji (neki dodatni dobri ciljevi) u ibadetu
nisu ni u kakvoj suprotnosti sa iskrenoS¢u i namjerom priblizenja Bogu, nego da se joS i
smatraju pozeljnim, jer obje namjere imaju duhovne i boZzanske crte u koje ne ulaze li¢ni ni
materijalni ciljevi. Covjek, zapravo, pridodaju¢i ove dobre namjere i ciljeve, jednom strijelom
pogada u dvije mete; znaci, ispunjava i svoju glavnu obavezu, a i druge poziva na dobro. Zbog
toga je receno da je javno Cinjenje ibadeta i obaveznih milostinja bolje nego tajno. S druge
strane, skrivanje pohvalnih i dobrovoljnih djela je bolje od njihovog obznanjivanja, jer je u
slu¢aju obaveza mnogo manje opasnosti da ¢e mrlja pretvaranja pasti na njih, negoli je to
slu¢aj s pohvalnim djelima. Stoga je bolje da se obaveze izvr§avaju javno, kako bi i drugi ljudi
bili potaknuti da i sami poletnije i predanije izvrSavaju svoje obaveze. Naravno, zbog Cinjenice
da su pohvalna djela izloZenija opasnosti da budu ucinjena s prijetvornoséu bolje je da budu
drzana u tajnosti, osim ako je osoba koja ih Cini u potpunosti sigurna u sebe, pa javnim

.Cinjenjem ibadeta Zeli potaknuti i druge

Zakljuc¢ak rasprave

U slucaju da namjera poducavanja i podsticanja drugih ljudi bude od sporednog znacaja, a da
je glavni, odnosno osnovni cilj izvrSenje naredbi i pokoravanje Bogu UzviSenom, ona nece

naskoditi iskrenosti. Drugim rijeCima, ukoliko je covjekova spremnost za Cinjenje ibadeta i



izvrSavanje obaveza takva da on nece odustati od Cinjenja ibadeta kada za to nema nikakvog
drugog poticaja osim izvr§avanja Bozijih naredbi, tada dodatni sadrzaji (poput namjere da se
poduce i potaknu drugi) ne predstavljaju nikakvu smetnju. Ali ako ovi popratni sadrzaji budu dio
razloga, tako da bez njih ne bi ostalo ozbiljnog poticaja za Cinjenje ibadeta, islamski pravnici su
donijeli pravnu odluku prema kojoj se takvi ibadeti smatraju nevazeéim.

Autor ovih redaka smatra da ukoliko se popratni sadrzaji odrazavaju na kakvocéu ibadeta, a ne
na njegovu sustinu, oni se ni na koji nacin ne kose s namjerom zblizavanja s Bogom niti sa
samom iskrenoscu, te ne ponistavaju djela. Naprimjer, ako neko obavlja namaz s hamjerom
izvrSenja Bozije naredbe, ne dozvolivsi pritom bilo ¢emu da se umijesa u njegovu namjeru, ali
visSe paznje posveti nacinu na koji ga obavlja, pravilnom i lijepom ucenju s ciljem poduke i
poticanja drugih, ili glasnije izgovori BoZije ime s ciljem skretanja paznje drugih, namaz mu
nece biti nevazecCi. Naravno, ako lijepo i pravilno ucenje Kur'ana bude s namjerom hvalisanja i
samopokazivanja, a ne poduke i poticanja drugih, tada se smatra primjerom pretvaranja u
ibadetu, a ispravnost samog ibadeta se Cini krajnje upitnom.

Treba reci i da Cinjenje ibadeta s ciljem dobijanja nagrade i izbjegavanja kazne, ili s namjerom
ostvarenja nekih potreba nije u suprotnosti s iskrenos¢u. Zbog toga su u kur'anskim ajetima i
predajama, s namjerom poticanja i bodrenja Bozijih robova, mnogo puta spomenute nagrada i
kazna, a struCnjaci iz oblasti predaja napisali su brojne knjige o nagradi za dobra djela, a za
ispunjenje potreba prenose se posebni ibadeti i zikrovi. Ukratko, prositi pred Bozijim vratima s
nadom u Njegovu sveobuhvatnu milost i oprost ne samo da nije u suprotnosti sa iskrenosc¢u

.nego je isto Sto i sama iskrenost

Smutnje licemjerja

lako je u pogledu iskrenosti u ibadetu i udaljavanju od pretvaranja neophodno ispoljiti potpunu
opreznost, ponekad taj oprez prelazi uobicajene granice i preinacava se u sumnju u ispravnost
svega. Toj sumnji ponajviSe su izlozeni oni koji se nalaze na pocetku puta. U takvim
okolnostima ne smijemo se osvrtati na te sumnje, a upravo nase nezadovoljstvo pojavljivanjem
takvih umisljanja dokaz je da se tu ne radi o pretvaranju, nego nas Sejtan tako zeli odvratiti s

puta.
0d Bozijeg poslanika, s.a.v.a., prenosi se da je rekao: “Ako nekome od vas u toku namaza

Sejtan dode, pa kaze: ‘Ti si prijetvoran’, neka u namazu ostane koliko god moze, s tim da mu



vrijeme namaza ne istekne. A ako mu se to desi u neCemu vezanom za Onaj svijet, neka odulji
s tim koliko god moze. A ako mu se to desi u neCemu vezanom za Ovaj svijet, neka to odmah
ostavi...”[30]

U drugoj predaji zabiljezene su sljedece rijeCi prenosioca: “Pitali smo: ‘O Boziji poslanice!
Nekima od nas, dok smo u namazu i postu, Sejtan govori da smo prijetvorni.” On rece: ‘Kada
god se to desi, recite: Gospodaru moj! Uticem Ti se od toga da Ti svjesno druga pripisujem, a
za ono $to sam nesvjesno ucinio od Tebe oprost molim.”[31]

Druga skupina: Uzroci i Cinioci iskrenosti

1. “Uzrok iskrenosti je uvjerenje ¢vrsto."[32]

2. “Iskrenost je plod uvjerenja ¢vrstog."[33]

3. “Iskrenost u djelu potice iz snage uvjerenja ¢vrstog i dobrohotnosti namjere.”[34]

4. “Iskrenost namjere je srazmjerna snazi vjere."[35]

5. “Plod znanja jeste iskrenost u djelovanju.”[36]

6. “Pocetak iskrenosti je u gubljenju nade u ono $to je u rukama ljudi.”[37]

7. “Umaniji Zelje svoje, djela ¢e ti iskrena postati.”[38]

8. “Iskrenost je plod ibadeta.”[39]

ZakljuCujemo da je iskrenost proizvod ¢vrstog uvjerenja, snage vjerovanja, znanja, nepolaganja
nade u ljude, umanjivanja Zelja i klanjanja Gospodaru Uzvisenome.

Trecéa skupina: UCinci i koristi iskrenosti

1.Mudrost i prosvije¢enost srca:

Boziji poslanik, s.a.v.a., je rekao: “Nijedan rob ne¢e Bogu UzviSenom Cetrdeset zora posvetiti, a

[da nece poteci vrela mudrosti iz srca njegovog na usta njegova.”[40

Vrijednost srca i polozaj duse shvatiti,
Sem isposnistvom ne moze se ostvariti,
Tijelo svoje Cistijim od duSe nacinit Ces,

Posto Cetrdeset dana u zatvoru provedes,
Covjek u zatvoru ¢asti se domogne,
Jusuf zbog toga u zatvoru onom odsjede,
Kreni iza zastora i budan budi,

[Osamljenik iza zastora tajni budi![41

Mudrost i spoznaja: .2



Mudrost i spoznaja su, takoder, ucinci i koristi iskrenosti, a to se ponajbolje vidi iz navedenih
predaja.

3. Poniznost svega osim Boga pred iskrenim ¢ovjekom: “Uistinu se pred vjernikom sve
pokorava skruseno i ponizno, i sve pred njim strahopostovanje osjec¢a.” Zatim je rekao: “Ako
bude iskreno Bogu posvecen, Bog ¢e dati da ga se sve drugo boji, ¢ak i kukci na zemlji i ptice
na nebu.”[42]

4. Bozije upravljanje u svemu i ¢uvanje od neuspjeha u poslovima: “Bog Uzviseni je rekao:
‘Neéu pogledati srce nijednog roba Svoga nalazeci da iskrenost voli radi pokornosti Meni, radi
paznje Moje i radi zadovoljstva Moga, a da nec¢u preuzeti brigu o njemu i vodstvo nad njim.”[43]
5. Blagostanje i uspjesnost:

Zapovjednik pravovjernik, mir neka je s njim, kaze: “...Budite iskreni u djelima vasim, usrecit
Cete se."[44]

| rekao je: “Iskrenost je najveci uspjeh.”[45]

6. Uzdizanje djela i njihovo prihvatanje:

Casni Poslanik, s.a.v.a., je rekao: “O ljudi! Djela svoja Bogu Uzvisenom posvetite, jer Bog

[prihvata samo ono $to je Njemu posvecéeno.”[46

Kakva dobra ucinismo pa da jednog dana,
Dobra naknada nama bude dana,
Kol'ko druga i sudruga koliko nac€inismo,
Gospodaru, Stvoritelju, Jednom, Jedinom?
Sarenu lazu mi u ruke svoje uzesmo,

INa zemlji blistavi biser mi ostavismo

Savrsenost ibadeta: .7

Imam DZevad, mir neka je s njim, je rekao: “Najbolji ibadet je iskrenost.”

Dakle, osnova ibadeta je iskrenost, a sva ostala djela pod okriljem iskrenosti postaju ibadeti i
bivaju potpuna.

Naravno, i druge koristi proizlaze iz iskrenosti[47], a oni koji Zele dalje istrazivati trebaju se

.obratiti djelima koja o tome govore



Zakljucak i sazetak rasprave

Iz navedenih predaja postaje jasno da islam viSe paznje posvecuje kakvocéi djela nego kolicini,
odnosno ono Sto je pred Uzvisenim Bogom vrijedno jeste jedino iskrena namjera, dok brojnost
djela ne donosi priblizavanje Uzvisenom.

Sada kada je rasprava stigla dovde pravo je mjesto da vam predo&imo dio Zivotopisa Cistih,
mir neka je s njima. Nadamo se da ¢emo svi ostvariti zeljeni uspjeh i da ¢emo pristati uz ove
velikane.

Primjeri iskrenosti Zapovjednika pravovjernih, mir neka je s njim

* Udjeljivanje milostinje prilikom pregibanja:

Zapovjednik pravovjernih, mir neka je s njim, jednom siromahu je prilikom pregibanja u namazu

:udijelio svoj prsten, a o tome je objavljen i sljedeéi ajet

L8

G931y o SN (953435 BWLAN G o301 IgLaT a3l gy il G335 el

Vasi zastitnici su uistinu Bog i Poslanik Njegov i vjernici koji ponizno molitvu obavljaju i zekat
daju dok se pregibaju.(El-Maide, 55)

Ovaj ajet objavljen je o Imamu Aliju, i to zato $to je on ovo ucinio isklju¢ivo zarad Bozijeg
zadovoljstva i Njegove ljubavi, ne o¢ekujuci ¢ak ni da mu se iskaze zahvala.

* Lezanje u postelji umjesto Poslanika:

Kada je posljednji BozZiji poslanik, s.a.v.a., odlucio da preseli iz Mekke u Medinu, i kada je
Zapovjednik pravovjernih, mir neka je s njim, radi zastite Poslanikovog Zivota i zarad Bozijeg

:zadovoljstva legao u Poslanikovu, s.a.v.a., postelju, objavljen je ajet

kel Bo3; dlilg alil wldis Elesl dinds 6 pdd 6 Lwll God

Ima ljudi koji se zrtvuju radi Bozijeg zadovoljstva — a Bog je milostiv prema robovima Svojim.
[(EI-Bekare, 207)[48



Spustanje sure Insan

Sura Insan, koja govori o Poslanikovoj Cistoj porodici (Ehli-bejtu), spustena je zbog njihove
iskrenosti i Cistote. Ibn Abbas o tome kaZze: “Imam Hasan i Imam Husejn, mir neka je s njima,
bijahu se razboljeli. Casni Poslanik, s.a.v.a., je sa nekoliko svojih drugova do$ao da ih obide, te
rece: ‘O Ebu-l-Hasane (Ali)! Bilo bi dobro kad bi se radi ozdravljenja svoje djece na nesto
zavjetovao.’ Potom su se Ali, mir neka je s njim, Fatima, mir neka je s njom, i Fidda, njihova
sluskinja, zavjetovali da ¢e, ako Hasan i Husejn, mir neka je s njima, ozdrave, tri dana
postiti.”[49]

Pa kada je bolest Hasana i Husejna nestala, oni su ispunili zavjet. Hazreti Ali, mir neka je s
njim, pozajmio je tri mjere jeCma, a hazreti Fatima, mir neka je s njom, jednu tre¢inu toga
samljela je i ispekla pet pogacica; za svakog ukuc¢ana po jednu. U vrijeme iftara na njihova vrata
je pokucao prosjak: “Mir s vama, o porodico Poslanikova! Ja sam jedan siromasni musliman,
nahranite me, Bog vas dZzennetskim jelima nahranio!”

Onaj hljeb koji su za iftar imali na sofri udijelili su siromahu, davsi mu prednost nad sobom, a
sami su te nodi iftarili vodom te legli gladni.

Zapostili su drugi dan. U vrijeme iftara na vrata im pokuca siroCe i zamoli ih za pomo¢. | toga
dana su bili nesebic¢ni i dali su mu svoju hranu, a sami su vodom iftarili.

Tre¢ega dana posta predvecer im se na vratima pojavi suzanj i zamoli za pomo¢. Oni, kao i
prethodna dva dana, dadosSe svoju hranu njemu.

Ujutro je Imam Ali, mir neka je s njim, uzeo za ruku Husejna, mir neka je s njim, i odveo ga
casnom Poslaniku, s.a.v.a. Kada ih je ¢asni Poslanik, s.a.v.a., od gladi onemocale ugledao,
rekao je: “Meni je silno tesko vidjeti vas u takvom stanju.” Potom je ¢asni Poslanik, s.a.v.a.,
ustao i, zajedno s njima, otiSao u kucu Fatime, mir neka je s njom. Ugledao je Fatimu, mir neka
je s njom, kako stoji u mihrabu i ibadet ¢ini, dok joj se stomak od gladi bijase za leda prilijepio,
a o¢i od nemodéi u oénu duplju uvukle. Casnog Poslanika, s.a.v.a., taj prizor potrese, a u tom
trenu mu se spusti DZibril i rece: “O Muhammede! Primi ovu suru. UzviSeni Bog ti Cestita na
takvoj porodici.” Potom mu je proucio suru Insan.[50]

| sve to je bilo zbog njihovog pozrtvovanja i iskrenosti kakva je nama samima tesko dokuciva.

:Vaznost njihovog djela ¢asni Kur'an predstavlja sljede¢im rijeCima

5686 g 2152 480 35 U ol adg) plash IO fausls Lasiis Uisbne ol I plabl Gobehis



| Bogu za ljubav hranu siromahu i sirocetu i suznju daju: “Mi vas samo radi Bozijeg

zadovoljstva hranimo, od vas nikakvu naknadu niti zahvalnost ne trazimo!” (El-Insan, 8-9)
Sedmi Imam, mir neka je s njim, napominje ovdje jednu znacajnu ¢injenicu: “...Premda Ali, mir
neka je s njim, nikada nije rekao: ‘Mi vas samo radi Bozijeg zadovoljstva hranimo, od vas
nikakvu naknadu niti zahvalnost ne trazimo’, ipak je Bog u njegovom srcu vidio da je radi Boga
hranu dao drugima, pa ga je obavijestio o onome Sta je u srcu njegovom vidio, iako to on nije
izgovorio..."[51]

:U svakom slucaju, to davanje hrane je bilo toliko iskreno da Attar Nisaburi rece

Prode Ovim svijetom opis koplja mu,

IProde Onim svijetom opis tri hljeba mu

Naravno, potrebno je napomenuti da ¢ovjek, ako Zeli dosegnuti takvu razinu iskrenosti na kojoj
bi svi njegovi postupci bili radi Boga, stoji pred iznimno teSkom zada¢om, jer sti¢i do razine
iskrenosti — za koju Mevlana kaze: “Osim na Njegovom vjetru ne leluja zelja moja / Samo je
Njegova ljubav moj predvodnik!”"[52] — ne moze svako i ne moze svako iskreno iznijeti sljede¢u

:tvrdnju

Da moje ime bude voli u ime Boga
Da moja Zelja bude mrzi u ime Boga
Da moja darezljivost bude dijeli u ime Boga
Da moje postojanje bude u ime Boga
Moja skrtost je radi Boga i udjeljivanje je radi Njega

[Sav pripadam Bogu, ne pripadam ja nikome[53

A za one koji tek prolaze prve dionice iskrenosti ovakve tvrdnje su nadmene i hvalisave.
Naravno, treba vjezbati i ne gubiti nadu, jer — kako je vec¢ reCeno — duhovna samoizgradnja i
duhovna vjezba su poput tjelovjezbe. Kao Sto za tjelesni odgoj treba vjezbati, krenuvsi od
najlaksih vjezbi, malo-pomalo prelazeci na one zahtjevnije, sve dok se ne stigne do razine
najvjestijih, tako je i u duhovnom odgoju neophodno poceti s najlaksim vjezbama i nastaviti s
vjezbanjem sve dok se ne stigne do potpune iskrenosti. | kao Sto trener u dizanju tegova

najprije pocne s manjom tezinom tegova i polahko na njih dodaje teze, i trener, odnosno ucitelj



etike prilikom poduke i odgoja treba krenuti s malo, kako bi odgojio junake na polju robovanja
Bogu i iskrenosti. | kao Sto sportisti neprestanim mukotrpnim vjezbama stizu do razine

pobjednika, isti takvi trebaju biti i polaznici robovanja Bogu.
Oni koji su stigli do razina savrSenstva nisu dosegli taj polozaj bez truda i napora, nego su se
godinama trudili, boreci se protiv svojih strasti, i nastojali su uciniti iskrenim svoju namjeru i
izvrSavati svoje obaveze isklju¢ivo zarad pridobijanja Bozijeg zadovoljstva. Na kraju su,
zahvaljuju¢i pomoci Bozijoj, stigli do uzviSenih razina savrSenstva i prosvijeCenosti. Ali, treba

:reéi

Ovu dionicu bez Hidra nemoj prolazit,

IMracna je, strahuj od opasnosti zablude

Covjek treba od Boga neprestano traziti da mu pomogne da saduva iskrenost do kraja, jer se
onaj koji se odvazi krocCiti na ovaj put nalazi u veoma velikoj opasnosti, zato Sto se na njemu
suocava s brojnim preprekama koje je veoma tesko proci i nastaviti putovanje.

:Mevlana kaze

Zbog toga u opasnosti stalno biva iskreni,
Sve dok se sebe ne oslobodi potpuno,
Stoga Sto j' na putu, a bezbroj je razbojnika,
Spasava se onaj $to ga Cuva Bog,
Ogledalo se ne ocisti, Cist i iskren on je,
Ptica je ulovljena u zamku, a lovac on je,
Posto iskren posta, iskrenim se obistini,
Na sigurno mjesto ode i uspjeh uze svojini,
Niti jedno ogledalo ponovo gvozde ne posta,
Niti jedan hljeb ponovo klas pSenice ne posta,
Niti jedna grozdica u nezrelost se ne vrati,
Niti jedna pecena vocka u ognijiSte ne svrati,
Ispeci se i od m'jenjanja se udalji,

Idi, poput dokaza istinita ti nurom postani,

Posto sebe oslobodis se sav dokazom ¢ées postati,



IPosto rob iS¢ezne, sultanom Ce postati

Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, hadis 4.[1]

[2]1bn ebi-I Hadid: Sarhu Nehdzi-I-belaga, sv. 1, str. 325.

[3]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, hadis 4.

[4] Mustedreku-I-vesail, sv. 1, str. 10.

[5]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, hadis 5. Imam Homeini, Bog njime bio zadovoljan, rekao je o
namijeri: “I treba znati da je namjera od najvaznijih duznosti srca od kojih zavisi savrSenost
ibadeta, a njen odnos prema djelima je poput odnosa nutrine prema vanjstini, duse prema tijelu,
sadrzine prema kalufu. Medu njenim najizrazenijim obavezama i najstrozijim uvjetima u cjelini
je iskrenost, a malo je namjera koje mogu biti istinski iskrene. Zapravo je potpuna iskrenost
svojstvena najuzviSenijim polozajima Bozijih savrSenih robova, jer iskrenost znaci potpuno
procCis¢enje djela od apsolutno svega osim Boga. U slucaju ibadeta obi¢nih ljudi ona znaci
CiS¢enje od skrivenog i vidljivog Sirka, kao Sto su pretvaranje, samoljublje i hvalisanje. Njemu se
vjera iskrena ispovijeda... U ibadetu Njegovih odabranih robova procis¢enje znaci odbacivanje
svih primjesa lahkomosti ili straha, §to se kod njih smatra Sirkom, a u ibadetu vlasnika srdaca
znacCi procCisc¢enje od svih primjesa jastva i sebic¢nosti, $to se kod njih smatra velikim Sirkom i
najveéim nevjerstvom. (Majka svih kipova je kip vaseg nefsa.) U ibadetu Bozijih savrsenih
robova znaci ne vidjeti robovanje ni ibadet, ¢ak ni svijet, kao Sto je rekao Imam, mir neka je s
njim: ‘ZdravosrcejeonokojesretnesvogaGospodaranemajuéiusebinikogdrugogosimNjega.’ Pa
kada duhovni putnik napusti svoje uzitke, i ne samo uzitke nego i samoga sebe i cijeli svijet,
onda se odjednom u cijelosti oCisti od gledanja svega osim Boga, a u njegovom srcu ne ostane
mjesta ni za Sta osim Boga, te tako rukom prijateljstva Bozijeg Boziju kuéu (srce) ocisti od svih
idola i kipova... Njegova vjera, njegova djela, njegova nutrina i njegova vanjstina postaju u
potpunosti posvecéeni Bogu...” (Mi‘radz al-salikin va salat al-‘arifin).

[6] Uslovi se dijele na uslove ispravnosti i uslove prihvatljivosti. Pojedini uslovi su samo uslovi
prihvatljivosti, ali ne i ispravnosti ibadeta, poput prisustva srca u namazu, jer se istinski plodovi
namaza, koji predstavlja priblizavanje Bogu i uzdizanje (miradz) vjernika, bez prisustva srca ne
mogu ostvariti. Medutim, neki uslovi su uslovi ispravnosti djela, poput abdesta i nijeta, jer bez
abdesta i nijeta nema ni namaza. Cak i ako bi neko nehotice klanjao bez abdesta i nijeta,

namaz bi morao ponovo klanjati.



[7] lako je receno da se ovaj ajet kao i njemu sli¢ni ajeti odnose na nacela vjere i
monoteistickog obredoslovlja, te da predstavljaju odbacivanje Sirka i idolopoklonstva, nemajuci
bilo kakve veze s pretvaranjem, ipak, s obzirom na Cinjenicu da prijetvornik svojim ibadetima
Zeli na sebe skrenuti paznju ljudi, a ne Boga, u njegovom djelu postoji jedna vrsta Sirka. Upravo
zbog toga se u predajama pretvaranje naziva prikrivenim Sirkom.

[8]Tefsiru Kurtubi, sv. 11, Bejrut, 1965-1966, str. 69; Tefsire MadZzma‘u-I-bejan, Bejrut, sv. 6,
str. 499;Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 67, str. 222; ‘Uddetu-I-da’i, Bejrut, str. 223.

[9]BT dzar ili 1a mekani je transcendentalni i metafizicki prostor koji je Cist od bilo kakvih
dimenzija, za koji se kaze da se u njemu nalazi Bog, odnosno to je sav fizicki i metafizicki svijet,
jer se Bog nalazi svuda. (Prim. prev.)

[10]Mevlana: Mesnevija, sv. 5, str. 876.

[11]Sejh Behai: Keskul, sv. 2, str. 267.

[12] Biharu-I-anvar, Bejrut, sv. 67, str. 249; Munjetu-l-murid, str. 43.

[13] Biharu-I-anvar, sv. 67, str. 249.

[14]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, bab al-ihlas, hadis 3.

[15]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16; Tefsiru-lI-mizan, sv. 20, str. 11; Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 67, str.
230; Al-Akhlak al-Sebbar, str. 12 (uz male razlike).

[16] Mustedreku-I-vesail, sv. 1, str. 12.

[17] Tuhafu-1-‘ukul, str. 16.

[18] Nehdzu-I-belaga, pismo 26.

[19] Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 74, str. 213.

[20] Fihrist-e mozuijje Gurer, str. 149.

[21] Isto, 229.

[22] Mustedreku-I-vesail, sv. 1, str. 10.

[23]Usuli Kafi, sv. 2, str. 16, hadis 4.

[24]'Uddetu-I-da‘i, Bejrut, str. 216; Miskatu-l-anvar, str. 11.

[25]'Uddetu-I-da‘i, str. 228.

[26] Biharu-l-anvar, sv. 69, str. 294; Vesa'ilu-1-$i‘a, sv. 1, str. 55.

[27] Biharu-I-anvar, sv. 69, str. 294.

[28]Isto, 301; Vesa'ilu-I-Si'a, sv. 1, str. 56, predaja prenesena od Saira ibn Idrisa.
[29]Vesa'ilu-1-8i‘a, sv. 1, str. 56.

[30] Biharu-I-anvar, sv. 69, str. 295.

[31]Isto, 303.

[32] Fihrist-e mozuijje Gurer, str. 433.



[33]lsto, 91.

[34]Isto, 92.

[35]lIsto, 93.

[36]lsto, 92.

[37]Isto, 430.

[38]lsto, 20.

[39]Isto, 91.

[40]Biharu-l-anvar, Bejrut, sv. 67, str. 242; ‘Ujun Akhbari-I-Ridha, sv. 2, str. 68. Ovaj hadis je, uz
omanje razlike, zailjezen i u djelima ‘Uddetu-I-da‘i (Bejrut, str. 232), Biharu-l-anvar(sv. 67, str.
249.) i Al-Targib va-I-tarhib (sv. 1, str. 56).

[41] Sejh Behai: Keskul, sv. 1, Kom, Tab’ va nashr, str. 74.

[42] Biharu-l-anvar, sv. 67, str. 248, hadis 21.

[43]Isto, sv. 82, str. 136, hadis 16; Misbahu-I-Sari‘a, bab al-sujud.

[44] Fihrist-e mozuijje Gurer, str. 93.

[45]Isto, 91.

[46]Tefsiru Kurtubi, sv. 5, str. 180, tumacenje 36. ajet sure En-Nisa.

[47]Neke od tih koristi su sljedece: prihvatanje BozZije vlasti i izlazak iz Sejtanske, sloboda
(slobodoumnost i oslobodenost od robovanja bilo kome osim Bogu), uspjeh i blagoslov,
besprijekornost u djelovanju, velikodusnost i visoke teznje, blazenstvo i sretan kraj itd. Sve
spomenuto se vrlo jasno razumije iz navedenih predaja.

[48] U ovom ajetu nailazimo na dvije vazne Cinjenice: Prva je da istinski iskreni vjernici
svekoliko svoje postojanje podreduju Bozijem zadovoljstvu, ne zeleCi pritom niSta osim
Njegova zadovoljstva, i ne trazeCi od Njega ¢ak ni DZennet. Druga Cinjenica se razumije iz
drugog dijela ajeta (Bog je milostiv robovima Svojim). Naime, zakljuCuje se da Bozija milost i
dobrohotnost prema Njegovim robovima zahtijeva da medu ljudima uvijek postoje takvi
pozrtvovani i nesebicni ljudi koji se ne boje nicega kako bi spasili ljude. Da li bi da nije njih
uopcCe ostalo ikakva traga od istine i istinitosti?

[49] Bahrani, Bog mu se smilovao, u Tefsiru Burhan pise: “Imam Hasan i Imam Husejn, mir
neka je s njima, zajedno s njima zavjetovali su se na trodnevni post.”

[50]Al-Ghadir, sv. 3, str. 11. Ova predaja je, uz male razlike, zabiljeZzena i u djelima: Tefsiru
Burhan (sv. 3, str. 412.), Gajetu-l-maram (str. 371-372) i Amali-I-Saduk (Bejrut, str.
212-215).

[51]Tefsiru Burhan, sv. 4, str. 412.

[52]Mesnevija, sv. 1, str. 191.



[53]lIsto, str. 192, bejt 3803-3805



