Moralne metode

<"xml encoding="UTF-8?7>

Moralne metode i pravci

Uvod

Velikani etike, teozofi i
islamski gnostici od
pocetka pa do danas na
moral gledaju kao na
veliki cilj slanja ¢asnog
Poslanika, s.a.v.a. Dijelili
su ga na pojedinacni i
drustveni moral na
osnovi transcendentnih i
Bozanskih stremljenja
koja su imali. U
savremenom svijetu
moral obuhvata sve
vidove Covjekovog zivota
— pojedinacnog,
porodi¢nog, drustvenog,

a u drustvu obuhvata

politiku, privredu,
obrazovanje, istrazivanje itd. Bogu predani znanstvenici su dosad sacuvali ovu vrijednu bastinu,
ostvarivsi velika postignu¢a u razvojnom kretanju koje nastaje unutar okvira etike. U ovom
dijelu govorit ¢emo o stadijima tog razvoja.

Sasvim je jasno da je etika ogranak humanisti¢kih znanosti u kojem se govori o moralnim
vrijednostima i antivrijednostima, kao i o ljudskom ponasanju.

Islamski mislioci u etici su ostavili za sobom trajnu bastinu. Pored koristenja etickom bastinom



prijasnjih ucenjaka, oni su svoje moralne osnove ustanovili i ucvrstili na islamskim

naucavanjima.[1]

1. Povijest etike

Povijest etike vraca se na stvaranje Covjeka, jer ona pripada njegovim egzistencijalnim
podrucjima kao “dusevno, unutrasnje i duhovno podrucje”, tice se svih ljudi u svim vremenima i
svim pokoljenjima i jer je jedna dimenzija Covjekove licnosti vezana za njegov moral i
ponasanje, a covjek posredstvom vrste svojih moralnih stremljenja otkriva svoju licnost.
Moralne teme i pitanja u pisanom obliku datiraju iz vremena prije nove ere. Grcki filozofi, poput
Sokrata, Platona i Aristotela, ulagali su ozbiljne napore na podru¢ju moralnih tema. U vrijeme
neznabostva medu Arapima, posebno na Arabijskom poluotoku, aksioloSka i eticka pitanja nisu
imala posebno mjesto i zbog razli¢itih uzroka i €inilaca oni su bili suo¢eni sa moralnom
dekadencijom. Istovremeno, jedan dio moralnih vrlina, poput velikodusnosti, hrabrosti i
gostoljubivosti, bio je prisutan na Arabijskom poluotoku, a hakon pojave islama islamski
moralni sistem je imao ulogu reformatora prethodnog moralnog ustrojstva, ulazuéi napore u
obnavljanje pozitivnih moralnih Cinilaca i pozivao je drustvo onog vremena ka moralnim
vrlinama i plemenitosti, zbog cega je Casni Poslanik, s.a.v.a., posvetio paznju upotpunjavanju i
:usavr$avanju moralnih ¢udi, o ¢emu je rekao

SUEVI 458 3 Edgl 16T

Zaista sam poslan da usavrsim plemenite ¢udi.”[2]"

:Drugom prilikom je rekao

Loy s 5 § 38 all {16 GBSV o) 84 eS5le

Drzite se lijepe ¢udi, jer me je Allah zbilja zbog nje poslao.”[3]"

Ukoliko se usporedi moralni sistem koji je uzet iz Kur'ana i Sunneta sa sistemom koji je vladao
medu predislamskim Arapima, moze se zakljuciti da su neke norme islamskog morala potvrdile
odredene, odgovarajuce obicaje i moral prethodnog sistema, a u nekim slucajevima se
pristupilo izmjeni i obnovi, Sto se naravno moze primijetiti i u okviru Serijatskog prava, usljed
cega se propisi dijele na dvije skupine: ustanovljeni propisi i potvrdeni propisi.

Naravno, moral koji je postojao medu stanovnicima arapskih gradova bio je u odredenom
smislu potpuniji od morala koji su ispoljavali nomadi. U svakom sluc¢aju, oba ova morala

tumacena su u okvirima plemenskog uredenja. Ubistvo i odvodenje pripadnika neprijateljskog



plemena u roblje te otimanje njihove imovine nisu bili smatrani nemoralnim djelima. U sistemu
plemenskog morala zastita ¢lanova plemena od stranaca — bez obzira da li su ¢lanovi plemena
nasilnici i nepravedni — smatrala se moralnom. Islam je ovaj koncept ispravio i ponovo
formulirao na sljedeéi nacin: “Pomozite onome kome je ucinjena nepravda i sprijecite
nepravdu!”[4]

Neophodno je prisjetiti se da je pred samu pojavu islama sklopljen savez pod nazivom Savez
dobrih (hilf al-fudul), koji je nadilazio plemensko ustrojstvo, a bio je potaknut od strane
uglednih i plemenitih pojedinaca Mekke s namjerom da pruza zastitu onima kojima je
nanesena nepravda — bez obzira odakle bili. Muhammed, s.a.v.a., bio je medu osnivacima tog
Saveza, da bi ga nakon Sto je postao poslanik i potvrdio. RijeC je o plemenitom savezu koji nije
bio zarad slamanja paganske zaslijepljenosti te slijepog i bezuvjetnog podrzavanja pripadnika
plemena kojem se pripada, ve¢ zarad odbrane covjeka od neljudskog ataka, a stoga Sto Cista
religija islam nastoji ostvariti i provesti u djelo ljudske vrijednosti, on potvrduje ovu svjesnu i
odgovornu odbranu.

Upravo kako je ve¢ postalo jasno, odreden broj moralnih propisa postojao je i u vrijeme
predislamskih Arapa, ali su ti propisi i ¢inioci bili neznatni u odnosu na nemoralne propise i
cinioce medu njima. S druge strane, ono $to je postojalo nije bilo potaknuto teznjom ka Bogu,
vec je veé¢inom vuklo korijene iz sebi¢nosti i Zelje za popularnoscéu, jer se uvijek tezilo tome da
se postignu materijalni ciljevi. Dekadentnost uvjerenja i morala paganske zajednice bila je takva
da su se, iz kur'anske perspektive, nalazili nad jamom propasti, u koju bi se sunovratili da nije

dosao ¢asni Poslanik, s.a.v.a., kao nebeski spasilac.

2. Povijesni razvoj etickih metoda u krséanstvu

U svom povijesnom toku etika u razli¢itim religijama prolazi kroz raznovrsne stadije. Ona se
kreCe putanjom od proste i jednostavne metode ka metodi i sistemu koji je sloZzen. Naravno,
ovakav tok nije svojstven samo islamu, veC se javlja i u kr§¢anstvu. Ako budemo kr§¢anstvo
precizno sagledavali, mo¢i c¢emo ukazati na tri toka i etape, koji na neki nacin predstavljaju
kretanje od osnovne i proste ka sloZzenoj metodi.

1. Pastoralna krs¢anska etika. Ova etika vuce korijene od prvih krs¢anskih sekti, naglasava
deset zapovijedi, djela i vjerske rituale poput ritualnog kupanja (krstenja) i Isusove eticke
poduke te izraze kao Sto je: “Svako ¢e na kraju znjeti ono $to je posijao.” Buduci da ovaj moral
ima veoma slabu vezu sa teorijskim i slozenim filozofskim promisljanjem, naziva se
pastoralnim, tj. seoskim.

2. Crkvena etika ima vise analiticki vid. Ova vrsta etike proizvod je vremena u kojem Crkva,



pored svoje religijske uloge, ima i ulogu politicke institucije. Naravno, ovo eticko misljenje
dozivjelo je brojne izmjene, a crkveni velikani su takoder bili i pod uticajem Platona i Aristotela.
3. Protestantska etika, koja je proizvod protestantskog pravca, u mnogim pogledima je u

suprotnosti sa etickim stavovima katoli¢anstva.[5]

3. Povijest islamske etike

U povijesti islamske etike razvojni put moze biti podijeljen na Cetiri opCe etape. Naravno, ovaj
razvoj nije iSao poput onoga u krs¢anskoj etici od prostog prema slozenom, vec je nekada bio i
suprotan tome, u smislu da je moguce da u jednoj fazi etiCke rasprave predu tezak i slozen tok,
da bi u sljede¢im fazama taj tok bio pobolj$an i popravljen, kako bi uvjeti javljanja religijskog
morala za sve kategorije ljudi dobili pozeljan polozaj. Te Cetiri etape su: tradicionalna etika,
filozofska etika, irfanska i sufijska etika te sveobuhvatna etika.

3.1. Tradicionalna etika

Pod ovom vrstom etike misli se na etiku koju su uc¢enjaci hadisa prenoSenjem i Sirenjem
predaja izgradili medu ljudima.[6] Nakon pokreta prevodilastva i upoznavanja sa grckom
filozofijom, eticki stavovi iz Kur'ana i hadisa u velikoj mjeri bivaju izlozeni stranom uticaju. Od
vremena kada su naucavanja Tevrata i Indzila, obicaji i kazivanja Arapa te grcka kultura
pronasli svoj put do margina islamske misli dolazi do razliCitosti u tumacenju misli, narocito
kada je doslo do uspostavljanja kontakta i interakcije Arapa muslimana sa perzijskom i
indijskom kulturom i knjizevnosc¢u, a preko djela autora kakav je bio Ibn Mugaffa‘ (poput Edebe
kebir, Edebe sagir, Kelile va Demne), koji su u tom prenosenju medu arapske muslimane imali
veoma vaznu ulogu.[7]

Kroz povijest islama veliki uCenjaci, nadahnuti Kur'anom i predajama, pisu knjige o etici.
Uzimajuéi u obzir Cinjenicu da je etika jedan od stubova religijske spoznaje i da igra vaznu
ulogu u izgradniji karaktera i licnosti Covjeka, oni joj posvecuju znacajnu paznju, ali se etickim
temama ne pristupa na nezavisan i inovativan nacin. Zato je potrebno da se ovaj ogroman skup

.uredi na odgovarajuci nacin

Razmatranje metode tradicionalne etike

Slabost djela koja pripadaju tradicionalnoj etici je u tome $to ona nemaju naucni i logicki

poredak te Sto nisu tematski podijeljena, a to je bilo povod da neki “nauku” etiku shvataju



doslovno u znacenju zbirke savjeta i pridika. Takoder je bilo povod zabludi da nema nikakve
potrebe za odredenim redoslijedom i sistemom ili posebnom nau¢nom metodom u etici, bas
kao sto je slucaj sa Kur'anom, osnovnim svetim tekstom muslimana, koji svoj nauk i poruke ne
nudi po nekom posebnom sistemu ili redosljedu, pa zato nije neophodno da se trazi neki
poseban sistem za razliCita religijska i kur'anska naucavanja, izmedu ostalog i za etiku.
Medutim, religija koja nema nikakvu uredenost u predstavljanju svojih tema i ideja suocit Ce se
sa ozbiljnim teSko¢ama prilikom nudenja onoga sto ima za ponuditi te nije logi¢no ni
racionalno da univerzalna i potpuna religija, StaviSe da ijedna BozZanska religija, bude bez
metode i sistema.

Svakako, ovo je lijepa i svijetla metoda, jer je preuzeta iz kur'anskih ajeta koji govore o moralu
te iz Poslanikovog, s.a.v.a., Sunneta i predaja bezgrjesnih imama, a.s., $to posjeduje posebnu
svjetlost. Ipak, istovremeno ne posjeduje nikakvu strukturu i sistem.

Potrebno je naglasiti da se vecina etickih tema svodi na savjete, pa se mozda jednostavno nije
osjecala potreba da se ovim temama posvete koristeci se nau¢nom i logickom metodom. Oni
su se viSe trudili da objasne eticke pojmove, a manju paznju su posvetili prakti¢nim rjeSenjima.
U ovoj etickoj metodi ne moze se vidjeti nesto Sto bismo mogli nazvali etickim sistemom koji
obuhvata temeljna eticka pitanja i koji prema logickom redoslijedu ureduje deskriptivne i
odgojne rasprave.

Stoga knjige pisane tradicionalnom metodom, iako raspolazu dobrim svojstvima i ¢vrstinom
teksta i sadrzaja (jer su uzeti iz Kur'ana i predaja), ipak ne raspolazu ¢vrstom nauénom,
logickom i odgojnom strukturom. Opcenito gledano, zbirke predaja o ovoj temi su neuskladene
i teme su im uskladene po vlastitom nahodenju autora. Nekada je nenavodenje lanca
prenosilaca predaje ili unosenje slabih predaja nanosilo Stetu cijeloj knjizi. Isto tako, prisustvo
sumnijivih, upitnih, slicnih, pa ¢ak i protivrje¢nih predaja, te nepostojanje provjere, razmatranja i
uporedivanja lanca prenosilaca i sadrzaja predaja predstavljalo je jos jednu vrstu nedostataka
nekih knjiga, kao Sto se i obracanje paznje na samo jedan dio moralnih potreba kroz predaje
ubraja u Cinioce koji ova djela ¢ine neobuhvatnim.

Medu knjige koje se sluze ovom metodom mogu biti uvrStena ova djela: Ahlak al-Nabijj va
adabuh Abu Hajjana Isfahanija, poznatog kao Abu Sajh (umro 429. g. po H.), Masabih al-qulub
‘abd al-qulub Abdurahmana Sullamija (umro 412. g. po H.), Al-Qana‘a va al-ta‘affuf te Al-Sukr
va al-hilm Ibn Ebi Dun'jaa (umro 243. g. po H.), Makarim al-ahlaqg Tabaranija (umro 260. g. po
H.), Atvaq al-zahab Dzarullaha Zamahserija (467-538. g. po H.), Al-Kabair Samsudina
Zahabija (673-748. g. po H.), ‘Ujun al-ahjar Ibn Kusbe Dinavarija (276-313. g. po H.), Al-Adab

al-hamid va al-ahlaq al-nafisa Muhammada ibn DZarira Tabarija (umro 310. g. po H.), Al-



ZuhdMuhammada ibn Hanbala, Irsad al-qulub Dajlamija (umro 448. g. po H.), Al-Zari‘a ila
makarim al-3arifa Ragiba Isfahanija (umro 526. g. po H.), Mavaiz va masadika al-ihvan Sajha
Saduga (umro 381. g. po H.), Al-Da' va al-dava' va al-ruh Ibn Qajjima DZavzija (umro 751. g.
po H.), Tanbih al-gafilin Samargandija (umro 373. g. po H.),Adab al-dun'ja va al-din Mavardija
(364-450. g. po H.).

3.2. Druga etapa: Filozofska (racionalna) etika

Po misljenju mnogih filozofa, etika se ubraja u grane prakticne filozofije, u kojoj se raspravi
pristupa racionalnom i filozofskom metodom. Neki smatraju da je ova vrsta etike u islamskom
svijetu nastajala uporedo s prevodilackim pokretom i prevodenjem filozofskih djela sa grckog
na arapski jezik, a pri nastajanju je bila najvise pod uticajem poznatog grckog filozofa
Aristotela te do odredene mjere istaknutih iranskih filozofa.[8]

Cini se da je istini blizi stav da filozofski ili racionalni sistem u islamu ima duzu povijest, koja
nas vodi u razdoblje prije prevodilackog pokreta, jer mu‘tazilije razum smatraju izvorom
religijskih spoznaja, izmedu ostalog i etike. Oni su o etici raspravljali iz racionalnog aspekta,
vjerovali su u racionalnu shvatljivost dobra i zla u djelima, kao $to su pravednost smatrali
najvaznijim Bozijim svojstvom, koje se tice odnosa izmedu Boga i ¢ovjeka,[9] a upravo se ovo
moze uzeti kao uvod u etiku. Dakle, uzevsi u obzir vaznost pravednosti s tacke gledista
mu‘tazilija i toga da oni pravednost smatraju temeljem moralnih vrlina, postaje jasno da
filozofska etika ima duzu povijest.

Isto tako, skupina ihvan al-safa u osmisljanju vlastitog islamskog etickog poretka, u kojem se
insistira na spoznaji onoga Sto upropastava i onoga Sto spasava, u velikoj mjeri slijedi
racionalnu filozofsku metodu i svoj eticki sistem temelji na razumu i unutrasnjem iskustvu.
Abu al-Hasan Amiri NiSaburi (umro 381. g. po H.), glasoviti iranski filozof, vjerovatno je bio prvi
covjek koji je napisao zasebnu knjigu na temeljima filozofske etike, nazvavsi je Al-Sa‘ada va al-
is‘ad. On je ovo djelo pisao oslanjajuci se na stavove grckih filozofa, ponajvise Platonove i
Aristotelove. U odlike ove knjige ubraja se objasnjenje etickih nacela, kao i prakti¢nih uputstava
za ostvarenje srece. Ova nacela i upute autor crpi iz arapskih prijevoda Platonovih i
Aristotelovih djela, kao i djela drugih grckih filozofa. Takoder je Cinjenice, poduke i pripovijesti
koje se nalaze u iranskim, arapskim i indijskim knjigama, a koje se podudaraju sa tvrdnjama
Grka i potvrduju ih, dodao ovom djelu i na taj nacCin je priredio knjigu o ljudskom karakteru i
moralu, ljudskim zakonima, politickim zakonima, nacelima odgoja i vodenju domacinstva.[10]
lako neki Amirija navode kao osobu koja ima vlastiti moralni sistem i kao utemeljitelja sistema
filozofske etike, ipak se nakon ¢Citanja njegovog djela, ispunjenog stavovima i rije¢ima Aristotela

i Platona te nekih drugih, uz njegova kratka objasnjenja, ovakvo misljenje ne moze prihvatiti.



Prva osoba koja je bila utemeljitelj filozofske, racionalne i sinteticke etike u islamskom svijetu
bio je mozda veliki islamski filozof Ibn Miskavajh (umro 421. g. po H.), kojeg HadZe Nasiruddin
Tusi spominje kao uc¢enog ucitelja i potpunog filozofa.[11] Ibn Miskavajh je napisao veoma
vrijednu knjigu iz etike pod naslovom Tahzib al-ahlaq va tathir al-a'raq. Rijec je o knjizi koja se
doima veoma dobrom na polju pojedina¢nog morala, ali 0 drugim dvama aspektima prakti¢ne
filozofije, odnosno o vodenju doma i politici, nije uopée pisano.

Zbog vaznosti i polozaja koji ova knjiga zauzima neki istrazivaci uzimaju je za predmet svoga
istrazivackog rada, poput doktora Abdulaziza Izzata Misrija, koji je ostavio na taj nacin iza sebe
trajno djelo pod naslovomlbn Miskavajh va falsafa al-ahlak va masadiruha.

U filozofskoj etici ulaze se napor da teme budu razradene na temeljit nacin i vodi se racuna o
tome da se o spoznaji duse i njenih moci te vrlinama i porocima govori na ureden i precizan
nacin, kao i da se posveti paznja metodologiji lijecenja moralnih bolesti. Ipak, ova metoda nije
uspjela biti prihvaéena medu obi¢nim narodom i onima koji teze ka tome da se krecu putem
morala.

Knjige Ahlake Dzalali Molla Dzalala Davvanija, Ahlake Mohseni Molla Mohsena Vaeze KaSefija
(umro 910. g. po H.) i Ahlake Mansuri Gijasuddina Mansura Dastakija (umro 482. g. po H.)
svrstavaju se u knjige pisane racionalnim i filozofskim stilom.

U ovoj metodi nastoji se da moralne teme budu razmatrane na temelju umjerenosti i srednje
linije. Zato ljudi koji se koriste ovom metodom opce mjerilo moralnih vrlina ustanovljavaju na
temelju umjerenosti te je kretanje iz krajnosti u krajnost po njihovom misljenju mjerilo za
spoznavanje poroka. Stoga Cetiri osobine utemeljene na moc¢ima covjeka smatraju rodovima
moralnih vrlina: mudrost, pravednost, hrabrost i cednost, u smislu da ¢ovjek posjeduje tri moci:
strast, srdzbu i razum.

Srednja linija strasti je cednost, a dvije strane krajnosti su raspojasanost i ugusenost strasti.
Srednja linija srdzbe je hrabrost, a dvije krajnosti su luda hrabrost i kukavi¢luk.

Ovi ucenjaci spominju podjelu razuma na teorijski i prakti¢ni. Na temelju ovoga, srednja linija u
teorijskom razumu je mudrost, jedna krajnost je sofizam, a druga strana krajnosti je neznanje.
Srednja linija prakticnog razuma je pravednost, jedna strana krajnosti je nepravda, a druga
prihvatanje nepravde. Po ovome postojecetiri roda vrlina, a osam rodova poroka. Knjige kao sto
su Tahara al-a‘raq Ibn Miskavajha i Ahlake NaseriHadZe Nasiruddina Tusija pisane su na ova;j
nacin.

U ovoj metodi vodi se racuna o tome da se svi eticki pojmovi objasne u kalufu teorije

”n :u

“umjerenosti” i “srednje linije”. Ostvarivanje umjerenosti u unutrasnjim moc¢ima potrebno je radi

moralnog odgoja i postizanja ukrasenosti vrlinama te udaljavanja od poroka, a ovim moralnim



hodom Covjek postize postojana dusevna svojstva koja su izvor dobrog ili loSeg ponasanja.
Dakle, osnova ove metode je spoznaja moci duse, kakvoce umjerenosti i dviju krajnosti u
moc¢ima.[12]

Allame Tabatabai u razli¢itim prilikama ukazuje na ovu metodu, prihvatajuéi je do odredene
mjere i ubrajajuci je u dio toka razvoja etickih pitanja. On je naziva drustvenom skolom i
slijedenjem drustvenih zakona. U ovoj metodi pojedinac pristupa sticanju moralnih vrlina i
udaljavanju od poroka zato Sto ovosvjetske koristi i u¢inci u obracanju paznje na postojana
dusSevna svojstva i ukrasavanje moralom odigravaju glavnu ulogu. Naprimjer, ¢ednost,
zadovoljstvo onim Sto se posjeduje i neobracanje paznje na ono sto drugi imaju smatraju se
velikim osobinama, dok je pohlepa uzrok niskosti i siromastva. Zudnja ¢ovjeka ponizava, a
sticanje znanja Cini ga ¢asnim i biva povodom da medu obicnim ljudima stekne dobar ugled te
da se zblizi sa uglednicima. Ustvari, cilj i krajnja svrha etike u ovoj skoli, koja je poznata kao
grcka skola, jeste sticanje vrlina, postizanje umjerenosti u postojanim svojstvima i popravljanje
morala zarad stizanja do drustvenog ugleda i pohvale ili mira psihe i savjesti.[13]

Allame Tabatabai upucuje i na druga dva eticka pravca i Skole: jedna je opca religijska skola, a
druga posebna religijska skola ili moralna Skola Kur'ana. On je o ovoj temi otvorio brojne

.rasprave[14], o c¢emu ¢e biti rije¢i u ovom dijelu

Razmatranje ove metode

Ova vrsta morala postala je poznata kao grcki ili filozofski moral. Ova metoda je izlozena
kritikama zbog teskoca s kojima se susrece pri tumacenju umjerenosti te zbog neobuhvatnosti
u objasnjenju svih etickih pojmova. Buduci da je veoma naucna i opora, nije se uspjela prosiriti
izvan kruga ucenjaka i nije uspjela naci put do obi¢nih ljudi. U vezi s ovom metodom moguce je

govoriti o dvama osnovnim pitanjima: jedno se tice podjele moci duse na tri spomenute modi, a
drugo podjele morala, ponasanja i postojanih moralnih svojstava na osnovi raznovrsnosti moci
duse, jer, kao prvo, na ovom polju mozemo izvrsiti drugaciju podjelu, koja se neée temeljiti na
raznovrsnosti moci duse, a kao drugo, mozemo imati podjelu koja se oslanja na moci duse, ali

ih ne ogranicava na tri spomenute, ve¢ za temelj svoga rada i osnovu podjele ponasanja i

postojanih svojstava mozemo uzeti u obzir vec¢i broj moéi duse i njihovu suptilniju
raznovrsnost. Neki savremeni istrazivaci u kritikama i razmatranju Aristotelove metode nude

sveobuhvatno rjesenje: “Da li pravljenje podjele morala, ponasanja i postojanih moralnih



svojstava na temelju raznovrsnosti moci duse moze biti prihvatljivo i pozeljno, ili je pak bolje u
njihovoj podjeli pronaéi drugu metodu, kao sto su neki istrazivaci to i ucinili, jer predmet etike
moze biti smatran opcenitijim od postojanih dusevnih svojstava i svaki vrijednosni posao, koji
se opisuje kao dobar ili oS i koji moze ¢ovjekovoj dusi priskrbiti savrSenstvo ili biti povodom
javljanja poroénosti i nedostatka u dusi, moze naéi mjesto u okviru etike. Casni Kur'an i predaje
takoder potvrduju ovaj stav, zbog ¢ega se moralna pitanja mogu podijeliti i na osnovi
raznovrsnosti moci duse, a i na osnovi objekata moralnih djela, jer se u pitanju podjele na
osnovi objekata moralnih djela moze kazati da objekt Covjekovog voljnog djela jeste ili sami
izvrSilac ili neko drugi, ili pak Covjek pronalazi vezu sa Uzvisenim Allahom, a na temelju svakog
od ovih spomenutih objekata moze se im se dati i odgovarajuci naziv. Prvi dio moze biti nazvan
pojedina¢nim moralom, drugi dio drustvenim moralom i tre¢i dio Bozanskim moralom."[15]

Sto se tice podjele na osnovi moéi duse, ona se obavlja ovako:

1. Nekad ljudska djela poticu iz nagona, odnosno tjelesna djelovanja su njihovo neposredno
ishodiste. Takvi su ishrana, seksualni odnosi i sli¢no, Cije ishodiste je sklonost za hranom ili
seksualna sklonost, a ove sklonosti se javljaju pod uticajem fizioloskih djelovanja.

2. Nekada ishodista djelovanja jesu uticaji na covjekovu dusu, poput stanja straha,
izbezumljenosti, tjeskobe, koji se u psihologiji nazivaju psiholoskim reakcijama.

3. Nekada djela bivaju izazvana covjekovim uzvisenim teznjama. Drugim rijeCima, prirodne
teznje, poput istinoljubivosti, teznje za savrSenstvom, teznje za moralnim vrlinama i
oboZzavanjem, jesu njihova ishodista. Dakle, to su sklonosti koje nemaiju tjelesni ili organski
izvor i koje nisu proizasle iz materijalnih i fizioloskih Cinilaca te nemaju materijalno pocelo ni
cilj.

4. U odredenim slucajevima covjekovo ponasanje ima ishodiste u osje¢anjima. Ona se dijele na
dvije vrste: jednu vrstu Cini ponasanje izazvano pozitivnim osje¢anjima, poput prisnosti i ljubavi,
a drugu ponasanje Cije su ishodi$te negativna osjecanja, poput zavisti, zlobe i mrznje.[16]

3.3. Treda etapa: Intuitivna ili irfanska etika

U ovoj etapi, koja je temelj irfanskog duhovnog putovanja, da bi se ocistio od zaprljanosti,
procCistio svoju nutrinu i ukrasio se Allahovim svojstvima putem borbe i duhovnog vjezbanja,
covjek postavlja pitanja i ne zadovoljava se samo racionalnim i misaonim kretanjem, vec se
srcano i unutrasnje kretanje, borba sa samim sobom i djelovanje smatraju takoder obaveznim,
kako bi na taj nacin ¢ovjek postigao susret sa ljepotom Prijatelja. Sehid Motahhari, definirajuéi
irfansku etiku, kaze: “Irfanska etika je etika koju su prosirili arifi i sufije, a koja se temelji na
duhovnom putovanju, duhovnom osvjedocenju i poimanju te se u velikoj mjeri koristi Knjigom i

Sunnetom.”[17]



Prema tome, odlikama irfanske etike mozemo smatrati oslanjanje na duhovno putovanje i
prelazak polozaja te koristenje metodom procis¢avanja duse zarad postizanja osvjedocenja i
stizanja do Voljenog. U ovom dijelu okvirno ¢emo uputiti na neke knjige pisane primjenom ove
metode.

1. Avsaf al-asraf HadZe Nasiruddina Tusija knjiga je malog obima koja temeljito i snazno
govori o etickim temama i duhovnom putovanju te na odreden nacin istiCe sve postaje i razine
duhovnog putovanja. Hadze o ovom djelu kaze: “Autoru ove poslanice i ovog ¢lanka, nakon
pisanja djela Ahlake Naseri, koje obraduje plemeniti moral i pohvalnu politiku metodom
filozofa, javila se misao da pripremi sazeto djelo s ciljem da pojasni duhovno putovanje evlija i
metode onih koji su obdareni nutarnjim vidom, a prema pravilima sljedbenika tarikata i
tragalaca za Istinom, utemeljeno na nacelima razuma i tradicije te na spekulativnim i
prakti¢nim Cinjenicama, koje bi predstavljalo srciku tih vjestina i sazetak tog umijeca.”[18]
Uvazeni ucitelj ajatullah Dzavadi Amoli o ovoj knjizi piSe: “A arifi koji na svijet gledaju kao na
ocCitovanje Allahovih imena na drugaciji nacin objasnjavaju prakticni moral i prakticno duhovno
putovanje, medutim, ukoliko filozof Zeli irfanska objasnjenja pretociti u naucni kaluf, a da se ne
udalji ni od ajeta ni od predaja te da ne bude liSen racionalnih dokaza, u tom slu¢aju kao mjerilo
moze uzeti put koji je preSao Hadze Nasiruddin Tusi. HadZe Tusi u knjizi Avsaf al-asraf u vezi
s razinama duhovnog putovanja navodi Sest poglavlja, a za svako poglavlje navodi Sest nacela,
od Cega je izuzetak posljednje poglavlje, Utrnuce u Istinu, Ciji su stepeni i razine neograniceni, a
obale se ne naziru.”[19]

2. Djelo Resaleje sejr va soluk, koje pripada Sejjidu Bahr al-‘ulumu, napisano je na temelju
irfanske etike. U njoj se naglasava metoda vjezbe, duhovnog vjezbanja i ¢iS¢enja duse. Navode
se i vazna uputstva i svijetle preporuke upucene onima koji su ha duhovnom putovanju. Autor o
tome pise: “Putnik koji putuje ovim postajama stize na svoje odrediste onda kada njegovo
putovanje u svijetu postane iskreno, a nije tako da na ovim postajama treba postizati
moralnost.”[20] “Zbilja duhovnog putovanja i njegov klju¢ jeste stavljanje tijela i duse pod
upravu vjerovanija, Ciji je Cinilac obredoslovlje, koje se tice tjelesnih organa, a nakon toga
utrnuce duse i duha u upravi Bozije velicanstvenosti, u $to su ukljuceni svi obziri i sve
postaje.”[21]

3. Tazkira al-muttaqin Sejha Mohammada Baharija Hamadanija knjiga je takoder pisana
irfanskim stilom i uz oslanjanje na duhovno putovanje, a pogodna je za svakoga i svima je
korisna, na Sta ukazuje i sam autor.[22]

4. Sarhe hadise dZzunude 'akl va dZzahl Imama Homeinija, koja ima uvod, $est dijelova i 25

poglavlja. U uvodu knjige Imam Homeini na neki nacin kritizira eticke knjige ucenjaka iz proslih



vremena i predlaze da se napise knjiga o moralu, ali na nacin da bude korisna, da se onaj ko je
procita do kraja okoristi u¢incima knjige kroz ¢is¢enje duse. Ne treba se zadovoljiti samo
receptom, vec¢ se treba baviti “lijeCenjem”.[23]

0 ovome Imam Homeini kaze: “Cak ni kod eti€ara koji su kodificirali ovu znanost ili 0 njoj
raspravljali i proucavali je na nau¢no-filozofski nacin, kao u ¢asnoj knjizi Tahara al-a‘raq
velikog ucenjaka Ibn Miskavajha, u ¢asnoj knjizi Ahlake Naseri, koju je napisao vjesti teozof i
filozof, najbolji medu potonjima, Nasir al-milal va al-din — neka Bog ucini svetom njegovu Cistu
dusu - zatim u mnogim (dijelovima) Gazalijevog djela Ihja' ‘ulum al-din, ni u drugim nauénim
knjigama ove vrste nema posebne ucinkovitosti u popravljanju morala i ¢iS¢enju nutrine.
Ukoliko ne kazemo da to uopce i ne postizu i da su poput djela o povijesti etike, djelo Ihja' al-
‘ulum, koje svi u€enjaci hvale i smatraju pocetkom i krajem etike, po misljenju autora, ne
pomaze u popravljanju morala, iskorjenjivanju povoda smutnje i ukrasavanju nutrine. Zapravo,
postojanje mnostva inventivnih rasprava, brojnost naucnih i nenauénih grana, navodenje i
ispravnih i laznih navoda koji nisu od koristi u ovom djelu ¢ovjeka udaljava od njegovog
stvarnog cilja te na taj nacin Cini da on zaostaje u CiS¢enju morala. Eticka knjiga je ona knjiga
nakon Cijeg Citanja gruba dusa postaje njeznom, neukrasena ukrasenom, mracna osvijetljenom,
a to Ce se postici kada ucenjak, osim sto upucuje, bude i vodic, kada uz nudenje lijeka bude i
liekar te kada sama knjiga bude lijek za bolest, a ne recept.”[24]

U ovoj metodi viSe se oslanja na moralni odgoj i duhovno putovanje i ulaze se velik trud da bi
se oblikovao jedan moralni odgojni sistem. Oni koji su odabrali ovu metodu imali su snazna
stremljenja ka posjedovanju ¢vrste uvjerenosti u pocelo, konacnicu, postaje, razine, sredstva i
zahtjeve. Naravno, srediSnjim mjestom ovakvog morala smatra se borba protiv strasti duse te
CiS¢enje i ukrasavanje duse. Prema stavu ove skupine, ne moze se biti moralan ¢ovjek i ukrasiti
se svojstvima Bozijim bez borbe protiv prohtjeva duse, duhovnog vjezbanja, ¢iS¢enja duse i
spoznaje onoga Sto se tice stanja duse. Stoga, prema ovoj skupini, glacanje i ukrasavanje duse
duhovnim vrlinama ima izvanredan znacaj. Buduci da je ovaj put suptilan i prefinjen i u ovoj
metodi treba voditi racuna o posvecivanju potrebne paznje, jedna skupina se obavezala da se
pridrzava Serijata, smatrajuci da je duhovno putovanje uzvisenim poloZajima moguce ostvariti
na taj nacin, dok drugi ne prihvataju takvu vrstu obavezivanja.

Ova Skola i metoda, zbog obrac¢anja paznje na alegorije, metafore i put ljubavi, do odredene
mjere uspjela je naéi put do srca ljudi, ostavivsi trag i na obicne ljude. Knjige kao Sto su
Manazil al-sairin Hadze Abdullaha Ensarija, zatim dva vazna djela Gazalija lhja' ‘ulum al-din i
Kimjaje sa'adat, te mnogi znacajni izvori duhovnog i irfanskog sadrzaja na perzijskom jeziku,

poput Mevlanine Mesnevije, Mantiku-t-tejra Attara NiSaburija iliMirsadu-l-ibad NadZzmuddina



.Razija, razjasnjavaju ovu eticku metodu

Razmatranje ove metode

U razmatranju ove metode moze se kazati kako su se oni koji se nisu pridrzavali Serijata suogili
sa velikim teSko¢ama i jednom vrstom odlaska u krajnost u borbi protiv duse. Kod te skupine u
velikoj mjeri zanemaren je visoki polozaj razmisljanja, sto je dovelo do pojave niza naucavanja
suprotnih Knjizi i Sunnetu. Naprimjer, pod izgovorom da se bore protiv svoje duse, oni su zapali
u egoizam, previdjevsi na taj nacin Cast i plemenitost ¢ovjekove duse. U islamskoj etici
plemenitost i Cast duse ne samo da je moralna vrlina vec je njeno sticanje i jacanje odgojna
metoda. Upravo zbog toga obracéanje paznje na sve ljudske vrijednosti i polozaje neophodno je
za covjekov razvoj i rast. Imam Alj, a.s., kaze: “Okreni se sebi okretanjem leda prohtjevima
duse.”[25]

Dakle, okretanjem leda strastima duse i unutrasnjim porivima okrenite se svojoj zbilji, visokim
polozajima i duSevnim savrSenstvima. U predajama se nalazi veliki broj iskaza koji govore o
ovome: “Kome njegova dusa bude ¢asna, njegove ¢e mu strasti biti prezrene.”[26]

“Ne budi siguran od zla onoga ko je svoju dusu unizio.”[27]

Skupina koja se pridrzava Serijata mnogo se trudila i u duhovnom putovanju ostavila je velikog
traga na obicne ljude. Pozivali su i obi¢ne i istaknute ljude visokim polozajima koji se ticu
dusevnih stanja te su ih na taj nacin usmjeravali prema monoteizmu.[28] Ova metoda moze
ponuditi veliki broj postignuc¢a na polju odgoja. Zato ¢e igrati veliku ulogu, uz dodatke koji ¢ce
biti objasnjeni kada bude govora o sveobuhvatnoj metodi, u nastojanju da covjek postane
moralno bice.

3.4. Cetvrta etapa: Sveobuhvatna etika

Najznacajniji korak u etapama razvoja islamske etike je upravo ovaj korak u kojem se ulaze
napor da se objedine razum, Knjiga, Sunnet, teorija i praksa. U ovoj metodi ispred ostalih je
Mulla Hadi Naraki, koji ju je primijenio u knjizi Dzami' al-sa‘adat. U uvodu knjige istice
sveobuhvatnost svoje metode: “Sakupio sam u ovoj knjizi sazetak onoga Sto stoji u istinskom
Serijatu, dodajuéi i ono $to su donijeli arifi i filozofi o putu koji predstavlja sre¢u tragalaca i
ushicenje srca onih koji Zude.”[29]

Na pocetku knjige govori o ¢ovjekovoj dusi, njenim mocima i nagonima, povezujuci svaku

moralnu vrlinu s nekom od moc¢i dusa, a svaki moralni porok dovodi u vezu s nagonima. On



aristotelovskom metodom objasnjava rodove vrlina i poroka i na poseban nacin pojasnjava
vrste, klase i jedinke svakog od njih. Na taj nacin pristupio je predstavljanju svake moralne
vrline i poroka. KoristeCi se ajetima i predajama te moralnim islamskim podukama, on ih
podrobno objasnjava, navodec¢i nacine pristupa i lijecenja svakog poroka na filozofski, naucan i
prakti¢an nacin, a u nekim slucajevima, zbog odredenih povoda, pristupa savjetovanju i
upucivanju, §to je samo po sebi veoma vrijedan i obuhvatan posao.

KritiCki osvrt na djelo Dzami" al-sa'adat

Prvi prigovor: Struktura i okvir raspravljanja u ovoj knjizi preuzeti su iz Aristotelove metode, a
glavni vazni prigovor upucéen Aristotelovoj metodi je taj $to joj se moze dati naziv eticko bez
potpore nastanka i prozivljenja.

Drugi prigovor: Ponudeni poredak utemeljen na Aristotelovoj metodi nije sveobuhvatan, pa da
obuhvata pojedinacni, drustveni i Bozanski moral, dok je islamski moralni sistem sveobuhvatan
i sadrzi sve ljudske dimenzije i odnose. Islamski moralni sistem ne bavi se samo odnosom
covjeka sa drugima, vec se u njemu sveobuhvatno i potpuno razraduju odnosi ¢ovjeka sa
samim sobom, sa Bogom, sa drugima, sa prirodom. Citanjem ove knjige, ovaj nedostatak
postaje sasvim ocigledan.

Treci prigovor: Sljedeci prigovor koji se moze uputiti ovoj metodi tice se mjerila moralnosti
djela, jer je kod Narakija mjerilo moralnosti djela samo razum, a €injenica je da svako djelo koje
vodi u smjeru Covjekovog savrsenstva moze biti mjerilo moralnog djelovanja.

Naravno da se merhum Naraki potrudio da koristenjem odredenog broja ajeta i predaja
uspostavi sklad izmedu Aristotelovih i islamskih temelja. Ipak, kada je rijeC o primjeni, u tome
nije imao uspjeha, jer takva struktura nije mogla ponuditi odgovore na sve moralne potrebe
Covjeka. Istovremeno se potrudio da metodu razmatranja etickih tema izgradi na temelju
sveobuhvatne metode, u smislu da se u svojim raspravama koristi ajetima, predajama i
odredenim brojem racionalnih argumenata, pored toga Sto je upucivao i na irfanske Cinjenice.
Stice se dojam da nas ova metoda — ako u knjigama koje su pisane na polju islamske etike
budu nadoknadeni ovi nedostaci, ako kodifikacija i podjela rasprava u poglavljima bude
uradena jednom logickom metodom te ako se u obzir uzme sveobuhvatnost covjekovih odnosa

— moze usmijeriti ka sveobuhvatnom moralnom sistemu utemeljenom na Objavi i razumu.

4. Neophodnost traZenja etickog sistema
Imajuci u vidu data objasnjenja u vezi s prvim trima metodama, moze se zakljuciti da nijedna
od njih ne predstavlja metodu koja se zasniva na nacelima i temeljima i koja ima potrebnu

kodifikaciju za strukturiranje oblasti etike. Stoga je neophodno na polju etike tragati za jednim



sistematicnim ustrojstvom koje se temelji na nacelima i osnovama preuzetim iz ajeta i predaja,
u kojem bi se posvetila paznja temeljnim temama filozofije etike, opisivanju ruznim i lijepim
moralnim svojstvima, kao i metodi moralnog odgoja koji bi bio uskladivan sa etickim
tekstovima.

U priredivanju sveobuhvatne eticke knjige potrebno se potruditi da forma i sadrzaj, koliko je to
moguce, budu koncipirani i objasnjeni na temelju racionalnih i logickih pravila, pri ¢emu mjerilo
eticnosti uvijek trebaju biti Kur'an i predaje, a uz to se, opet koliko je to moguce, treba koristiti i
irfanskim iskustvima i dostignuc¢ima.

Prema tome, neke od glavnih odlika prihvatljive religijske eticke metode jesu:

1.Nastojanje da se predstavi sveobuhvatni sistem koji ¢e dati odgovore na sva eticka pitanja u
razli¢itim podrucjima morala, kao Sto su pojedinacni, drustveni i Bozanski moral.

2. Predstavljanje skladnog tumacenija, koje ¢e biti usaglaseno sa ostalim etickim pojmovima.
3. Logicka podjela i uredenje etickih tema u tri dijela, koji prouc¢avaju osnove, opise i 0dgoj.

4. Poklanjanje paznje sredstvima etickog i prirodnog odgoja te naglasavanje njihove
legitimnosti.

5. Koristenje nau¢nim iskustvima pionira i protagonista u ukraSavanju morala.

6. Ulaganje truda radi izvodenja opcih etickih nacela i zakona iz primjera koji se nalaze u
Kuranu i predajama.

7. Razjasnjenje islamskog stava na razlicitim poljima kao Sto su bihevioralno i pitanje
postojanih dusevnih svojstava na zaseban nacin te, naravno, obrativsi paznju na njihov
medusobni uticaj.

8. Uzimanje u obzir medusobnog uticaja koji postoji izmedu misli, postojanih svojstava,
ponasanja i postupaka.

9. Obracanje paznje na polozaj razuma, prirodnih sklonosti te prakti¢nih iskustava u
objasnjenju etickih pojmova i djelovanju u skladu s njima.

10. Naglasavanje skladnog i ujednac¢enog razvoja moralnih sposobnosti i ustezanje od
pretjerivanja.

11. Dosezanje otkrivanja izvora islamske etike.

12. Koncipiranje osnovnih pojmova i postulata nauke o etici.

13. Koncipiranje etickih tema u kojem se etici dodaju drugi pojmovi, poput prakti¢ne, politicke,

trgovacke, profesionalne, menadzmentske i ostalih etika.

5. Tri etiCke Skole sa stanovista Allame Tabatabaija

Allame Tabatabai govori o trima Skolama: racionalnoj, op¢oj religijskoj i kur'anskoj.[30] Uvjeren



je da se racionalnoj skoli, koja naglasava sticanje svojstava, uspostavljanje ravhoteze medu
postojanim svojstvima i popravljanje morala, cilj ogleda u sticanju drustvene popularnosti i
duhovnih vrlina.

Cilj opce religijske skole jeste stizanje do vjecne srece i neprolaznog onosvjetskog zivota te
lagodnosti na Buduéem svijetu. Zajednicka tacka dviju skupina je Sto se obje trude da Covjek
stekne jednu vrstu vrlina. Prva skupina se kreée za drustvenim vrlinama ili pak za postizanjem
vrlina duha, svijesti i nutrine, a druga tezi postizanju onosvjetskih vrlina.

Medutim, trec¢a Skola, a to je eticka skola Kur'ana, od dviju prethodnih razlikuje se po jednoj
temeljnoj €injenici; naime, cilj ove Skole je Bozija Bit, a ne postizanje ljudskih vrlina, kako
ovosvjetskih tako i onosvjetskih.[31]

Objasnjenje: Kada Covjek vjerovanje podigne na visu razinu i kada uspije ostvariti napredak na
tom putu, njegovu dusu privlaci razmisljanje o Bogu i usmjeravanje paznje prema Uzvisenim
imenima i BoZijim svojstvima, koja su Cista od svakog nedostatka. Ovo stanje zanosa iz dana u
dan postaje jaCe, a njegova paznja prema Bogu dublja, dok ne stigne do toga da Bogu robuje i
¢ini Mu ibadet na takav nacin kao da Ga vidi. Stalno Njegova ocitovanja vidi u Njegovim
emanacijama, a njegov zanos i zelja iz dana u dan postaju sve jacCi i veci.

Vatra ove Ceznje i ljubavi postaje veca i Covjek stize do tacke kada svoju paznju odvraéa od
svega i usmjerava samo ka Njegovoj Biti, samo Njega voli i samo Njemu sluzi. Gasi svoju
ljubav i teznju prema svemu drugome i usmjerava prema Njemu te nista ne voli, osim zarad
Boga, niceg se ne plasi, mimo Njega, a njegovi Cinjenje, necinjenje, prisnost, strah, veselje i
srdZzba samo su zarad Allaha.

Allame Tabatabai ovako objasnjava razliku izmedu ovih triju Skola: “Razlika medu ovim trima
odgojnim Skolama - filozofskom, Skolom prethodnih Serijata i islamskom — jeste razlika
izmedu nize, srednje i viSe razine, medu kojima je velika udaljenost. Prva skola poziva
drustvenom pravu, druga poziva istinskom pravu i zbiljskom savrsenstvu, koje je povod
onosvjetskoj sreci, a tre¢a Skola svoj poziv usmjerava ka apsolutnoj Istini. Dakle, Bog je glavno
srediste, a svoj odgoj ova Skola temelji na ¢istom monoteizmu, Ciji je plod iskreno i Cisto
robovanje.”[32]

Allame Tabatabai vjeruje da ove tri Skole zapravo predstavljaju tri razine iste zbilje, jer sve tri na
kraju zavrsavaju realiziranjem zbilje, te kada se medusobno usporede, jedna je u odnosu na
drugu slabija ili jaca.

Mozda bi se povezanost ovih triju Skola mogla bolje pojasniti vracanjem moralne prirode na
prirodu robovanja, u smislu da sve tri eticke skole na kraju zavrsavaju ostvarivanjem vrlina u

covjekovoj Boga svjesnoj prirodi, Sto je samo po sebi sama istina. Ipak, slabost i jakost ovih



Skola ogleda se u dovodenju do procvata prirode robovanja Bogu i zbog toga bivaju rangirane
na polozajima od nizeg, preko srednjeg, do visokog. Dakle, moze se kazati da su ove tri Skole
razine jedne zbilje, a to je priroda robovanja Bogu. Medutim, jedna od tih razina na slab nacin
ostvaruje spomenutu prirodu, sljedeca razina na osrednji nacin, a zatim postoji razina koja ovu
prirodu ostvaruje i oCituje na najviSem stepenu. Prema tome, racionalna eticka Skola nikada se
u potpunosti ne odvaja od religijske etike, ve¢ je u srodstvu s njom, iako je udaljenost izmedu

ovih dviju skola veoma velika.[33]

[1] Dairetu-l-me'arif bozorge eslami, sv. 7, str. 201.

[2] Muhammadi Raj Sahri, Muhammad, Mizan al-hikma, sv. 1, str. 804, predaje 5058. i 5061.
[3] Isto.

[4] Buhari, Sahih, sv. 2, str. 66.

[5] Popkin, Richard; Stroll, Avrum, Kolijjate falsafe, prijevod i dodaci dr. Sajjid DZalaluddin
Mudztabavi, str. 35-43.

[6] Motahhari, Morteza, Ta'lim ve tarbijet dar eslam, str. 201.

[7] Prijevod Miskavajhovog djela DZavidane hirade Esrefudina Osmana ibn Muhammeda
Kazvinija.

[8] A'vani Golamreza, ispod naslova Ahlak u Dairetu-I-me'arife bozorge eslami, sv. 7, str. 201.
[9] Naravno, religijska etika i islam se ne svode na ovu vrstu odnosa, ve¢ govore i 0 odnosu
covjeka sa ¢ovjekom, ¢ovjeka sa samim sobom itd.

[10] Amiri NiSaburi, Abu al-Hasan, Al-Sa‘ada va al-is‘ad, prema pisanju Mudztebe Minujija.
[11] Tusi, HadZe Nasiruddin, Ahlake Naseri, u redakciji Mudzetebe Minuija i Alireze Hejdarija,
str. 35-37.

[12] Platon, Nikomahova etika; Ibn Miskavajh, Tahzib al-ahlaq va tathir al-a‘raq.

[13] Al-Mizan fi tafsir al-Qur'an, sv. 1, str. 354-362; sv. 3, str. 18-20.

[14] Isto.

[15] Mesbah Jazdi, Mohammad Tagqi, Ahlak dar Kor'an, sv. 1, str. 240.

[16] Mesbah Jazdi, Mohammad Tagqi, Ahlak dar Kor'an, sv. 1, str. 240, 241. i 243. uz male
izmjene.

[17] Motahhari, Morteza, Ta'lim ve tarbijet dar eslam, str. 201.

[18] Uvod u Avsaf al-asraf.

[19] Dzavadi Amoli, Tefsire mouzuije Kor'ane madzid, sv. 11, str. 224.



[20] Resaleje Sejr va soluk, s objasnjenjima ajatullaha Sejjida Mohammada Husejna Husejnija
Teheranija, str. 35.

[21] Isto.

[22] Tazkira al-muttagqin, str. 35.

[23] Predgovor djelu Sarhe hadise dzunude 'akl va dzahl, str. 5.

[24] Predgovor djelu Sarhe hadise dzunude 'akl va dzahl, str. 11-13.

[25] Gurar al-hikam va durar al-kalim.

[26] Staza rjecitosti, mudrost 458.

[27] Tuhaf al-‘uqul, str. 483.

[28] Makalate tezkijeje 'elmi va '‘amali, Mohammad Sodza'i, sv. 3.

[29] DZami" al-sa‘adat, sv. 1, str. 2.

[30] Al-Mizan fi tafsir al-Qur'an, sv. 1, str. 354-362; sv. 4, str. 18—20; prijevod tefsira Al-Mizan
na perzijski (u 20 svezaka), sv. 1, str. 500-528.

[31] Mas'ud Omid, Nazari be zendegi va barhi araje Allame Tabatabai, str. 156.

[32] Al-Mizan fi tafsir al-Qur'an, sv. 1, str. 354-362.

.[33] Isto, str. 158



