
نگاهی به اهداف و آار ازدواج در قرآن

<"xml encoding="UTF-8?>

 

مقدمه

یكى از بناهاى ر اهمیت اجتماع، ازدواج و تشكل خانواده است در ان واحد اولیه اجتماعى سنگ بنای تعلیم و
تربیت نهاده میشود و انسان در عرصه ازدواج به آرامش و كامل مرسد.

در ان مقاله سعی شده است كه با نگاهى اجمالى به اهداف و آار ازدواج از نظر قرآن كریم به تبن اهمیت ان
سنت حسنه رداخه شود. مطلب را با هم از نظر ی گذرانیم:

 

مفهوم ازدواج

ازدواج، در عرف و شرع، یمان زناشوى است كه براساس آن، براى مرد و زن در برابر هم، تعهدات اخلاقى و
حقوقى پدید ی آید كه سریچى (از بسیاری) از آنها، عقوبت و كیفر در ى خواهد داشت.

در هر آینی، ازدواج با قوانن و مقررات وژه اى صورت میگرد و اسلام به آداب و رسوم دیگر اقوام احترام
گذاشه است: «لكل قوم نكاح» از یمان زناشوى در قرآن به «نكاح» نز تعبر شده، و به دو معنا به كار رفه

است:
1. آمزش جنسى (بقره/ 230؛ نساء/6)

2. عقد ازدواج (نور/32)
 



اهداف و آار ازدواج

حكمت ها و آار مهى بر ازدواج ترتب دارد، و قرآن در آیاتى به آنها رداخه است. در برخى موارد، هر چند زن و
مرد با یكدیگر زندگى میكنند، اهدافى كه باید در زندگى آنان حاكم باشد، از میان مرود و دو طرف بدون آن كه

بهرهاى از زندگى مشترك ببرند، با یكدیگر زندگى میكنند برخى گفهاند:
هر جا نشانههاى الفت و حكمتهاى زوجیت چه در دنیا و چه در آخرت برقرار باشد، قرآن واژه زوجیت را به كار برده
است.(روم/ 21 فرقان/74 زخرف/70 بقره/25 یس/56)، و هرگاه جاى ان نشانهها و حكمتها را بغض و خیانت یا

تفاوت عقیده زن و مرد با یكدیگر ر میكند، قرآن از كلمه «امرأه» استفاده كرده است (وسف/30 تحریم/10و
11)، همچنن آن جا كه حكمت زوجیت (بقاى نسل انسان) از میان برداشه میشود، باز قرآن واژه «امرأه» را به

كار برده است (ذاریات/25 مریم /4 و 5 آل عمران/40)؛ بدن سبب دوباره وقتى ان حكمت سر برمیآورد و ثمره
زوجیت به بار مینشیند، باز قرآن تعبر را عوض كرده كلمه «زوج» را به كار میبرد. در آیه 40 آل عمران، زكریا به خدا
خطاب میكند كه همسرم نازا است: «و امرأتى عاقر»؛ ولى وقتی دعاى او اجابت میشود، قرآن میفرماید: «و اصلحنا

له زوجه»

 

1- حفظ انساب:

ازدواج و رعایت مقررات آن، نسب را حفظ میكند. در اسلام، حفظ نسب، پایه احكام و حقوق فراوانى است. بعضى
از احكام فقی، بر شناخت رابطه فرزند با پدر و مادر یا بر شناخت نسبتهاى فامیلى دیگر، مبنى است. تبعیت

فرزند از پدر و مادر در كفر و اسلام، در طهارت و نجاست، در بردگى و حریت، ربابن پدر و فرزند، قصاص نشدن پدر
به قل فرزند، مقبول نبودن شهادت پسر بر ضد پدر، وجوب قضاى نمازهاى میت بر پسر بزرگ تر، مسائل ارث،

ولایت پدر و جد، حقوق طرفینى مانند حق حضانت و نفقات، عقوق والدن و اطاعت از آنها و مسائل اخلاقى مانند
صله رحم، هبه به اقارب، عقیقه فرزند و مسائل فراوان دیگری، بر حفظ انساب متوقف است.

و از ان جا به اهمیت ازدواج و مراعات حدود آن نز ى میبریم. حفظ نسب، حكمت عده زن بن دو ازدواج
شمرده شده است. انتظار زن برای ازدواج دوباره پس از وفات شوهر به مدت چهار ماه و ده روز (بقره/ 234)، عده

زن به مدت سه دوره پاكى پس از طلاق (بقره/ 228) و انتظار زن باردار براى ازدواج مجدد ا هنگام وضع حمل
(طلاق/4) همه ان مقررات گویاى اهمیت حفظ نسب است. حرمت ازدواج با زن شوهردار (نساء/ 24)، و حرمت

زنا (اسراء/32) نز برپایه حكمت حفظ نسب قرار داده شده است.

 

2- برخوردارى از سكون و آرامش:

نیاز روح به كانون آرامش، با اهی تر از نیاز جنسی است. همسر شایسه در یش آمدهاى زندگی، راه وصول به



آرامش و سعادت را نزدیك میكند: «و من ایاه أن خلق لكم من أنفسكم أزوجا لتسكنوا الها...»، «...و جعل منها
زوجها لیسكن الها»...

برخى مفسران، مقصود از لباس را در آیه 187 بقره، سكون و آرامش دانسهاند؛ همان گونه كه خدا شب را لباس
(مایه آرامش و سكون) دانسه: «و جعلنا الل لباس لكم و انتم لباس لهن» نز به سكون و آرامشى كه با همسر

حاصل میشود، اشاره خواهد داشت.

 

3- حفظ نوع بشر:

طق بیان قرآن، ازدواج وسیلهاى براى تولید و بقاى نسل در انسان و حوان است: «... جعل لكم من انفسكم
ازواجا و من الانعام ازواجا یذروكم فیه...»

گرجه جمله «یذروكم فیه» كثر نسل انسان را بیان داشه است، در ان جهت، میان انسان و چهارپایان و
گیاهان فرقى نیست. در جاى دیگرى میفرماید: روردگار، شما را از «نفس واحدی» آفرید و جفتش را نز از او خلق

كرد، و از آن دو، مردان و زنان بسیارى را راكنده ساخت: «... و بث منهما رجالاً كثرا و نساء...». در آیه 72 نحل
میفرماید: از همسرانان براى شما فرزندان و نوهها قرار داد «... و جعل لكم من ازواجكم بنن و حفده».

قرآن، بقاى نسل انسان و اجتماع مدنى را به ازدواج منوط میداند و روى آوردن به زنا و لواط را نابود كننده راه بقاى
نسل میشمارد: «و لا قربوا الزنى انه كان فاحشه و ساء سبیلا»، «ائنكم لاتون الرجال و قطعون السبل»؛ زرا با
رواج راههای نامشروع، رغبت به نكاح كم میشود؛ جاذبهاش از بن رفه، فقط بار امن مسكن و نفقه و به دنیا

آوردن اولاد و تربیت آنان، باقى میماند؛ در نتیجه، آسانترن راههای اشباع غراز كه نامشروع است، راج میشود و
هدف بقاى نسل، رنگ میبازد.

 

4- داشتن فرزندان صالح:

یكى از خواسه هاى غرزى انسان، نیاز فطرى به پدر و مادر شدن شمرده، و پاسخ به ان خواسه با ازدواج و
داشتن فرزند امن میشود؛ زرا اصل تولید و كثر، از راه هاى غر مشروع نز ممكن است؛ ولى در سایه ازدواج،
نسلی داراى اصل و نسب پدید ی آید. قرآن در آیاتی، فرزند را زینت زندگى دنیا شمرده كه بیان گر رغبت انسان به

داشتن فرزند و برقرار شدن رابطه پدر یا مادر و فرزند است. «المال و البنون زینه الحوه الدنیا» داشتن فرزند به
صورت ثمره ازدواج، با تعبرهاى گوناگونى در قرآن آمده است.

در آیه 223 بقره از ان كه میگوید: «نساوكم حرث لكم فاتوا حركم انى شئتم...»، یادآور میشود كه بكوشید از ان
فرصت بهره گرید و با رورش فرزندان صالح و شایسه كه به حال دن و دنیاى شما مفید باشد، اثر نیكى براى

خود از یش بفرستید. «... و قدموا لانفسكم...». در آیه 187 بقره پس از آن كه از آمزش با همسر سخن به میان
آمده است، میفرماید: «... و ابتغوا ما كتب الله لكم...» كه به نظر بسیارى مقصود، طلب فرزند است. در موارد



متعددى از قرآن، خداوند براى داشتن فرزند صالح، خوانده شده است.
در آیه 189 اعراف از قول پدر و مادر نقل میكند كه عرضه میدارند اگر فرزند صالح نصیبشان شود، شكرگزار

خواهند بود: «دعوا الله ربهما لئن ءاتینا صالحا لنكونن من الشكرن...». در چند جا، درخواست حضرت زكریا (ع)
مطرح شده است كه از خداوند، فرزندى كه لیاقت جانشینى او را داشه: «... فهب لى من لدنك ولیا»، و مورد

رضایت روردگار باشد: «... و اجعله رب رضیا» را خواسه است. در سوره آل عمران، پس از مشاهده شایسگهاى
مریم (ع) روردگارش را میخواند: خداوندا! از طرف خود، فرزند پاكزه اى نز به من عطا فرما: «... هب لى من

لدنك ذریه طیبه انك سمع الدعاء».

 

5- مودت و رحمت:

از دیگر آار ازدواج، مودت و رحمت است: «و جعل بینكم موده و رحمه ...» آن چه در آغاز زندگى مشترك بن زن و
شوهر، یگانگى برقرار میكند، و اثر آن در مقام عمل ظاهر میشود، مودت است؛ ولى پس از گذشت زمان و رسیدن
دوران ضعف و ناتوانی، رحمت جاى مودت را ر میكند. رحمت و مودت به تعبر قرآن، دو نشانه الى و ضامن به

پا ماندن بناى زندگی و تداوم وحدت است؛ البه رحمت در همان آغاز زندگى نز در زندگى نقش دارد. گاهی
زحمات و خدمات بلاعوض و ایارگرانه بدون هچ گونه چشم داشتى حتى گاهى با برخورد سرد از طرف مقابل، از

انسان سر مزند. در اینجا براى حفظ نظام خانوادگی، مودت رنگ میبازد؛ ولى رحمت جایگزن آن میشود.

 

6- ارضاى غرزه جنسی:

غرزه جنسی، نروى است كه در زن و مرد قرار داده شده و ازدواج، وسیلهاى مجاز براى اطفاى نروى شهوت و
پاسخى به ان غرزه خدادادى است: «و الذن هم لفروجهم حفظون * الا على ازواجهم او ما ملكت ایمانهم

فانهم غر ملومن» در حدیث آمده است: میان لذتهاى مادى و جسمانى در دنیا و آخرت، هچ كدام به پایه لذت
زناشوى نمرسد؛ سپس امام به آیه 14 آل عمران استشهاد میكند كه در میان شهوات گوناگون، علاقه به زن را

مقدم داشه است: «زن للناس حب الشهوت من النساء والبنن و القناطر المقنطره...» در آیه 187 بقره
میفرماید: خداوند میدانست كه شما به خود خیانت میكردید و آمزش با همسر را كه ممنوع شده بود، انجام

میدادید؛ بدن سبب، ممنوعیت برداشه شد: «... علم الله انكم كنتم تخانون انفسكم فاب علیكم و عفا عنكم
فالن باشروهن...». ان آیه، به نیاز غرزى جنسى اشاره دارد كه به رغم ممنوعیت شرعی، مردم به سوى آن

كشیده میشوند؛ البه ان امر نمیتواند انگزه اصلی و هدف نهاى ازدواج باشد؛ زرا غرزه جنسى در زن و مرد،
دوره محدودى دارد و اگر غرض از ازدواج، فقط ان جهت باشد، باید زوجن هنگام ناتوانى جنسی، یكدیگر را رها

كنند یا زن و مردى كه تواناى جنسى خویش را از دست دادهاند، هچ گاه یمان زناشوى نبندند.



 

7- بازداشتن از گناه:

یكى از آار ازدواج براى زن و مرد، ایجاد زمینه قوا و دوری از گناهان است. با اشباع غرزه جنسى در زن و مرد،
زمینه گناهان شهوت انگز از میان مرود. ان كه در قرآن از كسى كه ازدواج كرده، به «محصن و محصنه» تعبر
شده: «فاذا احصن...»، به جهت ان است كه زن و مرد، با ازدواج در حصن سنگر مستحكى قرار میگرند و خود
را حفظ میكنند ا وسوسههاى شهوانى در آنان اثر نگذارد؛ بلكه ازدواج، زمینه گناهان دیگر را نز از بن میبرد؛ زرا

پذرفتن مسئولیت امن و تربیت اولاد، انسان را به استفاده بهینه از عمر وا میدارد و براى گناه و معاشرتهای
گمراه كننده جاى باقى نی ماند. 

یامبر اكرم (ص) فرمود: «من زوج فقد احرز نصف دینه» با ازدواج، نیى از دن صیانت میشود. در روایتى دیگر
آمده است: بدترن مردم، كسانیاند كه در تجرد به سر میبرند. در تفسر آیه 187 بقره «هن لباس لكم و انتم

لباس لهن» برخى گفه اند: آن گونه كه انسان، با لباس از سرما و گرما و حشرات و آسیبهاى جلدی، محافظت
میشود، زن و مرد، با ازدواج، یكدیگر را از گناه حفظ میكنند. در آیه 28 نساء حكمت تشرع ازدواج ان گونه بیان

شده است: «رید الله ان یخفف عنكم...»؛ زرا روى از شهوات و در دام گناه افادن، براى انسان، وزانت و
سنگینی میآورد و تشرع ازدواج و فراهم شدن امكان آن براى كسى كه نمیتواند با زنان آزاد ازدواج كند، از فساد و

گناه جلوگرى میكند و انسان از عواقب آن در امان میماند و ان نوعى توسعه براى انسان شمرده میشود.

 

8- توسعه رزق:

نگرانی از نگ دستی، یكى از بهانه هاى است كه براى گرز از ازدواج، مطرح میشود. قرآن، ان گونه به انسان
امیدوارى میدهد: از فقر و نگ دستى جوانان و مجردان نگران نباشید و در ازدواج آنها بكوشید: چرا كه اگر فقر
باشند، خداوند از فضل خویش، آنان را ى نیاز میسازد: «و انكحوا الایى منكم و الصلحن من عبادكم و امائكم
ان یكونوا فقراء یغنهم الله من فضله...» برخى گفهاند: مفاد ان آیه، وعده خداوند به غنا و ى نیازى است براى

كسانى كه تشكل خانواده دهند. روایاتى نز ان معنا را اید میكند.
در حدیثی، امام صادق (ع) ترك ازدواج به سبب ترس از گرسنگى را سوءظن به روردگار دانسه است؛ زرا پس از

وعده قرآن به توسعه رزق، نگرانى در ان زمینه، جز بدگمانى به خدا نیست. با توجه به اینكه افرادى در جامعه،
پس از ازدواج، نه نها ثروتمند نمیشوند، بلكه بر فقرشان افزوده میشود و اگر ان آیه، متضمن وعده خداوند
باشد، خلف وعده لازم ی آید و خلف وعده قبح است، گروهى برآنند كه براى وعده در ان آیه باید معلق بر

مشیت الى در قدر گرفه شود؛ یعنى پس از ازدواج، اگر خدا بخواهد، آنان را ى نیاز میكند، چنان كه در آیه 28
توبه، براى وعده الى به غنا و ى نیازى به مشیت خدا تصرح شده است: «و ان خفتم عیله فسوف یغنیكم الله

من فضله ان شاء...» اشكال شده است:



همان طور كه غنا و ى نیازى ماهلان، به مشیت منوط است، غنا و ى نیازى مجردها و كسانى كه همسر ندارند
(بلكه هر پدیدهای) نز به مشیت توقف دارد، پس ان چه وعدهاى است كه خدا، براى ازدواج داده است؛ زرا

همان گونه كه ماهلها، بر اثر مشیت الی، به دو گونه (فقر و غنی) قسیم میشوند، مجردها نز چنن
هسند و اتفاقاً ان وعده درباره مجردان در قرآن آمده است: «و ان یتفرقا یغن الله كلا من سعه»... اگر وضعیتى
یش آید كه زن و شوهر نتوانند با هم زندگی كنند و از هم جدا شوند، خداوند هر دو را با فضل و رحمت خود ى

نیاز خواهد كرد.
پاسخ اشكال آن است كه بسیارى از مردم خیال میكنند، ازدواج و فراوانى عائله، سبب فقر، تجرد، سبب پس انداز

و ثروت میشود. آیه در صدد آن است كه ان توهم را از دلها بزداید و غفلت از رزاق حقیقى را بردارد و به ما
بفهماند كه گاه، بركت و فراوانی، در مال انسان (با وجود عائلهمند بودن) ایجاد میشود، و گاهى هم انسان (در

عن كم عائله بودن و مجرد زیستن) هر چه میكوشد، در معیشت او یشرفتى حاصل نمیشود.
افزون بر آن كه پذرفتن مسئولیت امن زن و فرزند، در او مسئولیت پدید میآورد. وقت را از بن نمیبرد و از عمر

خویش استفاده بهینه میكند و با كسب معاش بر عزت و اعتبار خویش میافزاید، بنابران، آیه «ان یكونوا فقراء
یغنهم الله» بیان میدارد كه گاهى با ازدواج، فقر از زندگى رخت برمیبندد، نه آن كه همیشه با ازدواج، فقر برطرف
میشود وگرنه ان آیه با آیه «ولیستعفف الذن لا یحدون نكاحا» نافض میافت. فخر رازى معقد است كه آیه

«ان یكونوا فقراء یغنهم الله» در مقام وعده الى نیست؛ بلكه مفاد آیه آن است كه نباید ترس از فقر، مانع ازدواج
شود؛ زرا مال فناپذر است و آن چه ارزش و بقا دارد، فضل خدا است كه باید در ى آن بود كه از انباشتن ثروت

بهتر است. «قل بفضل الله و برحمه فبذلك فلیفرحوا هو خر مما یجمعون».
آار دیگرى نز بر ازدواج مترتب است؛ مانند حرمت برخى از زنان از جمله مادر زن و خواهر زن و ... كه در

ازدواجهاى ممنوع خواهد آمد.
اثر دیگر ازدواج، ایجاد حقوق زوجیت است كه بحث آن مجال دیگرى میطلبد.


