
جامعه مهدوى آرمان شهر نبوى

<"xml encoding="UTF-8?>

اشاره

انديشه ى ساختن مدينه ى فاضله که در آن، شهروندان، فضيلت محور و ارزش مدار، زندگى کنند، از درباز، ذهن
هاى متفکران و دل سوزان بشر را به خود مشغول کرده است . هر کدام از ان متفکران و . . . براى رسيدن به آن

جامعه ى آرمانى، راه حل هاى را ارايه کرده اند .
ان نوشار، ديدگاه مماز شيعه را براى تحقق دادن به آرمانشهر موعود بيان کرده است . راهکارهاى شيعه،

موقف حياتى «بعثت» ، «غدر» ، «ظهور» است .
انسان، براى رسيدن به آن جامعه ى آرمانى به قانون الى (وحي) و تفسر معصومانه (غدر) و مدريت معصوم

(ظهور) نياز دارد .
انديشه ى ساختن مدينه ى فاضله که در آن، شهروندان، فضيلت محور و ارزش مدار زندگى کنند و زمينه ى بسط و
توسعه ى معنويت و صلح و صفا و پاکى را - که به رشد و تعالى انسانيت ى انجامد - براى آنان آماده کند، از در

باز، در ذهن همه ى متفکران و مصلحان و دل سوزان جامعه ى بشرى، مطرح بوده و هر کدام، به فراخور افق
فکرى خويش، طرحى در انداخه و الگوى را يشنهاد کرده است . ان که «راه صلاح و بالندگى انسان چيست و
کجا است؟» و «چه گونه انسان ى تواند مدينه اى را که در آن، قابليت ها و استعدادهاى خويش را به فعليت
برساند و جامعه اى در خور زندگى انسان و عارى از هر گونه جدال و ى عدالتى و مملو از خوى و صلح و پاکى،
بسازد؟» ، سؤالاتى است که جواب ها و راه حل هاى منوع و مخلفى در مکاتب فکرى گوناگون گرفه است .

مکتب تشع، با نگاهى ژرف و واقع بينانه به حقيقت انسان و نوع نيازها و استعدادهايش، براى به سامان رسيدن
امور و پديد آمدن جامعه ى آرمانى موعود، طرح نوى در انداخه و راه ممازى را ارائه داده است .

ما، در ان نوشار، دکترن حکومت مهدوى را - که مسر تحقق و صراط مسقيم آن با گذر از سه موقف حياتى -
«بعثت» ، «غدر» و «ظهور» انسان را به بهشت موعود و تحقق آن مدينه ى فاضله هدايت و رهنمون ى سازد -

ارائه ى کنيم و از نوع ارتباط و تعامل ان سه مهم با هم و اضطرار بشر به آن ها در تشکل آن جامعه ى موعود،
تحليلى ارائه ى دهيم .

يکم - بعثت (تحلل جايگاه انبيا در زندگى انسان)

قبل از رداختن به مسئله ى اضطرار بشر به انبيا و ضرورت استمداد فرشيان از عرش، بايد رابطه ى انسان و نوع
نيازش به يامبر، تحلل و تبن شود ا در رتو ضياى شناخت ان رابطه، ضرورت يا عدم لزوم چنن مسئله اى

روشن گردد .
پديده اى در جهان بشرى با نام «نبوت» ، رخ داده و عده اى به نام «انبيا» ياى را از آسمان براى زمينيان آورده اند

.



آيا انسان، محاج سخن و راهنماى آنان بود يا بدون گوش دادن به آن يام هم، هچ خلل و کاستى در حيات
اش رخ نى داد و جهان ى يامبران و انسانيت عارى و خالى از يام آنان، کامياب و موفق بود؟

يش درامد بحث مان، نگاهى گذرا و کواه به سخن متفکران دينى در باب «لزوم بعثت انبيا» خواهد بود ا از
ماع آنان استماع نموده و با بهره ورى از تجارب فکرى شان، به غناى بحث بيفزايم . گرچه ان قلم، فعلا، در ى

کاوش و اسقصاى همه ى آراى مطروح در ان عرصه نيست و سر فراز و فرود و کسر و انکسار شان را در ارخ
به نظاره نى نشيند، اما در رده ى اجمال و اشارت، جان مايه ى سخن را چنن ى توان عرضه کرد:

الف) بوعلى سينا، قافله دار عقل گرايان، در نوشه هاى مخلف خويش، لزوم بعثت انبيا را مطرح و مدلل ساخه
و ى گويد:

جامعه ى انسانى، براى بقا و تداوم، نياز به قانون عادلانه دارد . عدالت، ضامن بقاى اجتماع و پاسدار و نگهدار آن
است (1) از طرفى، وضع قانون عادلانه، از سوى بشر، به دو جهت، امکان پذر نيست: نخست آن که بشر، قادر به
تشخيص «حقيقت» نيست; زرا نى تواند خود را از اغراض، تى کند، و عدالت، فرع شناخت حقيقت است، لذا

بشر، به خاطر عدم دست ياى به حقيقت، نى تواند عدالت را به چنگ آورد .
انيا، بر فرض که حقيقت، صيد انسان شود، لکن قانون بشرى، ضمانت اجرا ندارد و بشر، براى قانون عادلانه و

بقاى حيات اجتماعى خود، محاج وحى و نبوت است که وحى، هم حقيقت را همان طور که هست، براى
يامبران مشخص ى کند و هم با وعده و وعيد خود، ضمانت اجراى آن را بر عهده ى گرد . (2)

ب) متفکر و علامه ى فقيد، مرحوم طباطباى نز در نوشه هاى خود، راز و رمز ان ضرورت را در دو جا ى جويد
و لزوم پديده اى به نام بعثت را دو گونه موجه و مستدل ى سازد: نخست آن که ى گويد: استخدامگرى بشر،

بهترن دلل بر ضرورت نياز انسان به يامبران است . انسان، براساس طبيعت و فطرت خود، موجودى
استخدامگر است و غرزه ى استخدامگرى، موجب اخلاف در تمام شئون حيات ى شود . از طرفى، اخلاف، جز

در سايه ى قانون، حل و فصل نى شود و از آن جا که بشر، خود، خاسگاه و منشا اخلاف است، نى تواند بر
طرف کننده ى اخلاف باشد و براى رفع آن، قانون وضع کند، لذا عامل بر طرف کننده اى را بايد برون از داره ى

انسانى و فراتر از آن يافت، و ر واضح است که ارتباط آن عامل فرا انسانى با جهان انسانى، همان چزى است که
تحت عنوان وحى و نبوت ياد ى شود، لذا بعثت لازم است . (3)

ديگر آن که ايشان، با طرح ان نکه که انسان، موجودى دو بعدى است ى گويد:
علاوه بر جسم و بعد مادى، بعد معنوى نز دارد و روشن است همچنان که براى بعد جسى و مادى، برنامه ى
خواهد، براى بعد معنوى و آن جهانى نز برنامه ى خواهد و ان مهم، جز در سايه ى وحى و نبوت، ميسر نى

گردد، لذا نبوت براى جهان بشرى، امرى ضرورى و اجناب ناپذر است . (4)
در کنار ان قبل ادله، دو نوع ديگر نز طرح شده است: يکى با توجه و نگاه کار کردى به فعاليت انبيا، ضرورت

وجود آنان را مستدل ى سازد . تبن گزاره هاى که عقل از بيان آن عاجز است و امن آسايش روان و امنيت
روحى که حوادث و مسائل مشکل آفرن و مصائب و شرور را براى انسان توجيه ى کند . به عبارت ديگر، حل گره

هاى کور زندگى انسانى که جز با سر انگشت وحى گشوده نى شود، ضرورت آن را موجه ى کند . (5)
ان نگاهى کواه و اجمالى به بخشى از ادله ى متفکران در لزوم بعثت بود که ى توان به نقد برخى از آن ها

رداخت .
جهت برطرف ساختن اخلافات و زدودن آن از چهره حيات انسانى (6) و طرح عدم توفق انبيا در رسالت خطر



خويش، در جهان خارج - که نه نها ريشه سوز اخلاف نبوده اند که زمينه ساز اخلاف عمق ديگرى بودند - و يا
محدود کردن قلمرو فعاليت انبيا با طرح «خدا و آخرت، هدف بعثت انبيا» ، مسائل و مصائى است که بر تفکر

سنتى و لقى گذشگان از تبن جايگاه و پايگاه حجت در حيات انسان، وارد شده است .
حال، به سؤال اصلى بر ى گرديم . آيا حجت و يامبر، در حيات بشرى، ضرورى و ناگزر است يا ى توان براى آن

جايگزينى يافت؟
تحلل درست و منطقى ان سؤال، نيازمند تحلل دست کم دو نکه ى اساسى است: نخست، تعريف انسان و

تحلل و تعن استعداد و خواسه هايش، و دوم، تبن عملکرد و جايگاه رسالت رسولان الى در عرصه ى
حيات بشرى .

انسان، از کجا، تعريف خود و تحديد اندازه ها و تبن خواسه ها و تحلل آرزوهايش را ى گرد؟ اگر بخواهيم با
دن، انسان را تعريف، و حدود استعدادها و حوزه ى نيازهايش را مطرح کنيم و آن گاه در ميان خواسه هايش،

نياز به دن را بگنجانيم، قطعا، دورى يش خواهد آمد که استحکام ان راه را مزلزل ى کند، لذا ناگزريم،
حداقل، مبانى و مبادى شناخت مان از انسان و برخى از نيازهايش را در برون حوزه ى دن مشخص کنيم و آن

گاه به سراغ يام حجت هاى الى رفه و آن را به گوش بگريم .
انسان، ى تواند با نگاه و امل در خود، ضرورت نيازش را به يامبران، عموما، و حجت، بخصوص، بيابد . با نگاه

به خود، استعدادهاى عظيم و ى پايان اش را درک ى کند و ى يابد که وجود او، از زندگى محدود دنياى، وسع
تر است . ان، به شهادت وجدان روشن است . ارخ نز شاهد صدق ان مدعا است . زرا کسانى که به دن نز
گرايشى نداشه اند، عظمت استعدادهاى انسان را ستوده و به فزونى استعدادها از نياز حيات مادى گواهى داده

اند . (7)
انسان، به شهادت استعدادهايش و ظرفيت و سعه ى وجودى اش، محدود نيست و ادامه دارد، چنان که از
دست و پا داشتن جنن و استعدادهاى آن، ى توان فهميد که محدود به دنياى رحم نيست و ادامه خواهد

داشت، از خلقت و ظرفيت و استعداد سرشار انسان، ى توان ى برد که ادامه دارد و محدود نيست، لذا با امل
و تعمق در خود انسان و شناخت ظرفيت و سعه ى وجودى اش، ادامه ى حيات او و استمرار وجودش و مقصد

حرکت اش (معاد) اثبات ى شود . با تفکر و امل در خود، بدون استمداد از گزاره هاى دينى، ى توان فراتر بودن
استعدادهاى انسان از حيات مادى را فهميد و فى الجمله، نيازها و خواسه هايش را تبن کرد .

دن، از همن احساس نياز اوليه، شروع ى شود . در درون نهاد و فطرت همه، گرايش به منبع لازالى که جواب
سؤال ها و درخواست هايش را از او بگرد، وجود دارد . دن نز از همن احساس و شعور فطرى و باطنى انسان

ها، استفاده کرده است . قرآن مجيد ى فرمايد:
«لقد خلقنا الانسان فى احسن قويم . . . فما يکذبک بعد بالدن» (8)

خلقت در «احسن قويم» ، يعنى، امل در وجود خود که به حکم وجدان، حسن و سرشارى استعدادها را درک
ى کند، بهترن گواه بر «وم الدن» است که او را ناگزر از حرکت ى کند و جاى براى انکار آن باقى نى گذارد .
حرکت و جريان انسان به سوى معاد، در قوس صعود، روى ديگر سکه ى حرکت اواز خدا و مبدا آفرينش در قوس
نزول است . ان دو، با هم ملازم اند، لذا شناخت انسان و درک عظمت او، با شناخت مبدا و معاد، ملازمه دارد و

با نگاه به انسان و درک عظمت وجودى اش، معاد و مبدا، مسئله اى ناگزر و غر قابل انکار ى شود .
آگاهى بر ان نکه ى دقق، از روش کتب آسمانى که براى اثبات مبدا هستى، استدلال نکرده اند (9) نز ميسر



است . خدا، جواب سؤال ها و خواسه هاى ما است و انسان، با فرض تفکر در خويش، ناگزر است که خدا را
بشناسد و نه نها نياز به برهان براى اثبات ندارد که حتى قابليت انکار نز وجود ندارد . عميت عن لاتراک

با درک و فهم مبدا و معاد و ى بردن به عظمت استعدادها و قوه هاى انسانى و حرکت اش به سوى کمال و
مقصد نهاى، نه نها نياز به راهنما، که اضطرار به او درک ى شود . اگر راه و حرکت باشد، آن هم حرکتى ى

نهايت، و از طرفى، نقص ها و کاستى هاى باشد، نقص در فهم و تصميم و راه ياى و حتى کيفيت حرکت کردن،
انسان، خود را مضطر به وجود راهنما و مرى ى بيند و هچ نيازى را مهم تر و حياتى تر از آن نى داند; زرا، اگر

راهنما نباشد، راه، گم ى شود و گم شدن راه، مساوى با توقف يا حرکت ى جهت است، و هر دو، به معناى مرگ
استعدادها و تباه کردن ظرفيت ها است .

در ان نگاه، حرکت و حيات با امام، حيات طيبه، و زندگى بدون او و غافل از او، مرگ يا تحرک جاهلى است!
با ان توجه، ى توان رمزى از رموز تشبيه امام و ولايت به آب را فهميد . آب، سبب زندگى است و معرفت و

اجابت دعوت رسول براى زنده ها، يام زندگى دارد:
«يا اها الذن آمنوا استجيبوا لله و للرسول اذا دعاکم لما يحيکم .»

با ان نگاه، نه نها بشر، محاج بعثت که مضطر به او است و هچ گزينه اى نى تواند خلا آن را ر کند، نه عقل
جمعى بشر، و نه تجربه هاى عرفانى و نه هچ چز ديگر .

عظمت استعدادها، به ى نهايت بودن مسر حرکت شهادت ى دهد، و انسان، در هر حال، در حرکت است و
توقف او، مرگ است . انسان، در هر حال، هويت خود را متجدد و مخلف ى بيند و ان اخلاف، اخلاف در

عوارض نيست، بلکه ناشى از اخلاف اطوار و درجات و مواقف است که حرکت دائى او را ا لحظه ى مرگ، به
اثبات ى رساند . (10)

هر چه انسان اوج بگرد و مسر را بيش تر بيمايد، ان اضطرار را بيش تر لمس ى کند، لذا در هچ انسانى و در
هچ لحظه اى از حرکت، نى توان از حجت، ى نياز بود .

ى ر، مرو تو در خرابات هر چند سکندر زمانى
طرح استغناى ممدوح و مذموم و تشبيه رابطه ى انبيا و مردم به رابطه ى طبيب و مريض و معلم و شاگرد که
سعى در اغناى مخاطب از خود دارند، (11) نشان از تحلل ناصواب انسان و ظرفيت و حرکت او است . اضطرار

انسان ها به بعثت، نتيجه اى است که ان مقدمات، در اثبات آن گذشت .

دوم - غدر

نياز و اضطرار به بعثت، قانون و راهنماى الى، در نگاه غر شيعى، با ختم نبوت اشباع شد و بلوغ تفکر بشرى و
سرى طبع اش; احساس کاذب استغناى از وحى را در دماغ اش روراند، و تصور کرد که مستغنى از يامبر و

حجت - با هر تحليلى که صورت بگرد - ى توان از سفره ى وحيانى آنان سود جست . از ديد برخى، گرچه بشر،
در رفع مخاصمات يا يافتن راه کمال خود، نياز به وحى و حجت آسمانى داشت و ان قانون و برنامه، با لقى و

"ابلاغ معصوم" براى نجات بشر از حيات هبوط زده، بر آنان عرضه شده است، ولى با ابلاغ قانون کامل - که کمال
خود را در فرايندى اريخى در گذر زمان و يدايش زمينه ها، کسب کرده - ى تواند با فهم و تفسر خويش از ان

مائده ى آسمانى، تعيش کند . پلورالزم و نسبيت فهم و حجيت همه ى آن ها، استغناى از حجت را در دوره ى
ختميه مطرح ى کند . "حسبنا کاب الله" شعار کفايت و استغناى بشر از حجت الى و معصوم است . ادعاى



توان بهره ورى عقول ناقص فرشيان با اکاى به "قياس و استحسان" بدون اکا و بهره ورى و استمداد از فهى
آسمانى و معصومانه از سفره ى وحيانى انبيا است .

غدر، اضطرار بشريت به تفسر انسان رهيده از هوس و کشش و طمع و تهديد است . عصمت، يعنى آگاهى و
آزادى، آگاهى به مسر و آزادى از همه بندها و رقيت ها و کاستى ها .

غدر، رد حجيت فهم ها و کثر آن و رد استغناى بشر از فهم حجت معصوم و توان بهره ورى مسقل از کاب
الى است، در برابر شعار «حسبنا کاب الله» است که هم دوش و هم زيستى قرآن با عترت، قانون الى با فهم

معصوم، را بيان ى کند .
رحلت و کوچ يامبر و ختم سلسله ى نبوت، در گرو قرار گرفتن قانون (کاب) در کنار عترت (فهم معصوم) است و

ضلالت و گم کردن راه، در تفکيک آن دو، و طرح استغناى از حجت در حوزه ى فهم دن است .
به گوش نداشتن يام غدر در ارخ، گواه است که لاش همه ى رسولان هدايت که تبلور آن، در قرآن محمد
صلى الله عليه و آله بود، اگر در کنار فهم معصوم قرار نگرد، نه نها راه را نشان نى دهد که ممکن است به

براهه برساند; چرا که قرآن محمد صلى الله عليه و آله کاب صامت هدايت، «حمال ذو وجوه» و قابل اول هاى
ناصواب و کج راهه هاى بسيار است . قرآن، آن گاه راهنماى انسان به سوى کمال است که «کاب ناطق» و «فهم

معصوم» در کنارش و مفسر و مبن اش باشد .
به شهادت قرآن و غدر، حجت الى و فهم معصوم، ضرورت زندگى بشر براى راهيماى در مسر هدايت و

سعادت است . انسان، در حرکت مستمر خويش، همچنان که محاج برنامه و قانون فرا طبيعى است، محاج
فهم برتر معصوم که ملاک و مزان صحت و سقم بقيه ى فهم ها، است ا سردرگم و گرفار تشتت نشود . (12)

منهاى معصوم حرکت کردن، انسان را گرفار ى راهه هاى زيادى ى کند و همراه آنان (13) حرکت کردن، يعنى
گام زدن در صراط مسقيم و مطمئن:

«انتم الصراط الاقوم» . (14)
ا کنون احتياج و اضطرار انسان در مسر حرکت به سوى آرمانشهر نبوى، به دو عامل قانون الى (وحي) و «لقى

معصومانه ي» آن از سوى يامبران الى و تفسر و «فهم معصومانه» از آن در تفکر و نگاه شيعى بررسى شد .

سوم - ظهور

اينک مسئله ى حياتى و سرنوشت ساز ديگرى مطرح ى شود . آيا در حرکت ى نهايت انسان و تحقق آرمانشهر
موعود، ان دو عامل، کافى است و با وجود قانون و فهم عارى از خطا، بشريت به سر منزل مقصود ى رسد يا

خر؟ آيا براى کمل ان فرآيند، حلقه اى مفقود است که بايد آن را يافت؟ سؤال را به گونه ديگر طرح کنيم . اگر
عناصر لازم براى هدايت بشرى، طق قواعد عقلى و کلاى، تهيه و تعبيه شده است، چرا بشريت و حتى

مسلمانان و شيعيان، به آرمانشهر موعود و مدينه ى فاضله نرسيده اند؟ اگر عناصر لازم، ناکافى است، چه حلقه
اى مفقود است؟ علت فقدان آن چيست؟ چه گونه محروميت جامعه ى بشرى از ان فيض و شاهرگ حياتى که

بدون آن تمام برنامه ها ى نتيجه مانده است، توجيه و تحلل ى شود؟
کند و کاو و تفحص از حلقه ى مفقود که سعادت بشريت ، رهن آن است، کارگشا است و تحلل آن، ا بيابيم که

ان اضطرار چگونه در دورانى گرفار فترت شده است، بسيار مهم به نظر ى رسد .
در تفکر شيعى، حلقه ى مفقود - که بسيار حساس و حياتى است - آن است که نه نها انسان ها براى يمودن



مسر خود محاج به لقى معصومانه از وحى و تفسر صواب و برخاسه از عصمت آن است که در اجراى آن
قانون و برداشت نز محاج به توان و «مدريت معصوم» اند . ان، همان خلاى است که پس از رحلت يامبر به
وجود آمد . با وجود اعتراف به فضل و علم و فهم مماز علوى، با بهانه هاى کودکانه، عرصه ى مدريت جامعه را

مستغنى و مسقل از توان معصوم معرفى نمودند و ارخ، در عمر دراز خود، سرخوردگى انسانيت را از ان
محروميت، به کرات مشاهده کرده است .

در ان نگاه و با ان تحلل، تحقق جامعه ى آرمانى براى شهروند فضيلت مدار يا جامعه ى توسعه يافه، محاج
سه عامل است:

نخست، برنامه و قانون کامل و جامع که همه جانبه باشد و خر و صلاح جامعه را در نظر گرفه باشد . ان مهم،
با خاتميت و به دست ر برکت سيد رسولان، حضرت محمد صلى الله عليه و آله، همو که فرمود: «اوتيت جوامع

الکلم» (15) ، که تبلور و ظهور آن را در جامعيت دن و شريعتش نظاره گر هستيم، حاصل شد .
دوم، فهم و برداشت صحح از قانون . هر اندازه، قانون، ى نقص باشد، اگر مفسر آن، ناقص باشد، در اندام
زيباى آن، اعوجاج ى اندازد . ارخ، شاهد صدق گفار ما است که گروه هاى مخلفى، از همن قانون کامل

الى، برداشت هاى ناصواب و خطرناکى داشه اند ا آن جا که فهم معصوم و مطلع و آگاه (على عليه السلام) را
بر آن داشت که بفرمايد:

«کلمة حق راد بها الباطل» .
خوارج و جريان تفکر اشعرى گراى و تفکر اعزالى و . . . از ان نمونه اند .

ان مهم نز با جريان امامت معصوم که ملجا و مرجع على و ملاک صحت و سقم فهم ها است، در تفکر
شيعه، امن شد .

سوم، مدريت و اجراى کامل ان قانون است . ان، نز در گرو عصمت است; زرا، انسان اسر جهل و خواهش .
. . از اجراى قانون عدالت الى، عاجز است . او، که مطع شهوت و قدرت و ثروت است در اجراى قانون شريعت،

تعلل ى وزد .
با تحقق ان مهم، اصلاحات بشرى و حرکت به سوى کمال، به سر منزل مقصود ى رسد .

نکه اى که بايد تحلل و تبن شود، ان است که «چرا جامعه ى بشرى، از ان عامل محروم است؟» و «خداى
که دو عامل و زمينه ى قبلى را فراهم کرده چرا زمينه ظهور و تحقق عامل سوم را فراهم نکرده است؟» و «اصولا،

کليف انسان ها در دوران يبت حجت چيست؟» و «در تفسر قانون و در اجراى آن، چه بايد بکنند؟» آيا ان نسل
گرفار ظلمت و مستحق لعنت اند که از مواهب ى بهره باشند يا راز و رمز مسئله را در جاى ديگرى بايد جست؟
روشن شدن ان نکه، مرهون ان است که بدانيم، امام و حجت الى، در يک منظر، دو رسالت خطر بر عهده

دارد: الف) تفسر قانون; ب) اجراى قانون .
ائمه علهم السلام براى تعليم برداشت صواب و فهم صحح از قانون، لاش مستمر و ستودنى داشند و سعى

وافرى کردند ا اصحاب خود را با شوه ى فهم دن - اجتهاد - آشنا کنند .
علينا القاء الاصول و عليکم بالتفرع، از ان نمونه است .

اوج ان حرکت را در زمان عسکرن علهما السلام با ارجاع مردم در وجوه شرعى و فتوا به وکلاى خويش
مشاهده ى کنيم که شوه ى فهم بشرى از قانون الى، را تعليم و تصويب نموده اند و اندازه ى لازم، براى

حرکت در مسر رشد را امن کردند .



با تعليم خود ائمه علهم السلام، حداقل لازم در عرصه ى فهم شريعت، تحت مقوله ى اجتهاد، حاصل شد و
فقهان، بار رسالت ائمه علهم السلام را در ان حوزه - حوزه ى تفسر دن - به دوش کشيدند .

بعد ديگر شئون امامت، اجراى قانون شريعت است که بالمآل به عدالت مطلق ختم ى گردد . حکومت و
مدريت جامعه نز، عرصه ى حضور معصوم براى راهنماى و رشد انسان ها به سوى کمال است .

حلقه ى سوم، اضطرار بشرى و نياز به مدريت معصوم است که قانون فرا انسانى را با فهى عارى از خطا و توانى
معصومانه، به اجرا بگذارد . ان مهم، بر خلاف دو عامل گذشه، يک سويه و يک طرفه نيست، بلکه تحقق آن،

وابسه ى يک نوع تعامل و خواست دو طرفى است، يا بهتر بگوئيم منوط به خواست مردم است .
حکومت بر مردم، فرع قبول آنان است و حرکت اصلاحى انبيا، از همان آغاز، براى ان بوده که مردم، خود، به

قسط قيام کنند «ليقوم الناس بالقسط» . تحقق حاکميت معصوم، ظرفيت و قابليت و بلوغى خاص ى طلبد .
انسان بايد به جاى برسد که خر خودش را که تن دادن به حاکميت عدل است، تشخيص بدهد . تجربه ى

حاکميت معصوم، بدون بلوغ و کمال در فهم، با شکست و عدم توفق ظاهرى روبه رو ى شود . رسيدن به ان
بلوغ فکرى، زمينه و زمان ى خواهد . انسان، با رشد و توسعه در علوم و تجربه ى انواع حکومت ها و ياس

عموى از مدريت غر معصوم، ى يابد که رشد و سعادت خويش، در گرو ياس از زمن و زمينيان و جستجوى
حلقه ى سوم، يعنى مدريت معصوم است . مدريت دانش و ارزش نه مدريت خواهش .

هر مدريتى غر از مدريت ارزشى، اگر عنان جامعه را به دست بگرد، و لو در نقاب موجه و عناون فريبا، دورى از
مسر حرکت و رشد است . جامعه ى هبوط زده، شايد بتواند با مدريت على، آن هم علم در مقابل دن، حيات
خود را اداره کند، اما جامعه ى مدنى ايمانى، بر محوريت مدريت ايمان و علم توام با آن (مدريت ارزش) راه رشد

و صلاح خود را ى يابد .
همن جا، به اشاره ى گويم، در عصر فقدان و حرمان از مدريت معصوم، نيابت فقها از معصوم در حاکميت، به

حرکت و رشد جامعه ى انسانى به سوى کمال، کمک مؤثر و شايانى ى کند . فقهان، به نص معصوم عليه
السلام، همچنان که در عرصه ى فهم شريعت، نايبان معصوم اند و مراجعه ى به آنان، ماجور است، در حوزه ى

مدريت و حاکميت نز جانشينان آن امام همام اند ا جامعه، با تجربه ى حکومت دينى، خود را براى تجربه ى
حکومت معصوم، آماده کند .

تحقق حکومت معصوم، وامدار ايجاد مقتضى و رفع موانعى است که سد فهم و خواست انسان ها است، لذا در
روايات، آمده است که در آسانه ى حکومت امام مهدى (عج) قال با ائمه ى کفر و کسانى که صد عن سبل الله

کنند، و به عنوان يک حرکت نمادن، قل شيطان، تحقق ى يابد .
در طرف امن ايجاد مقتضى، کمل عقول عباد، آموزش و تعليم عموى، رشد علم و . . . مطرح ى شود . با

ايجاد مقتضى و رفع موانع، زمينه ى تحقق حکومت عدل جهانى، با مدريت معصوم، به سرانجام ى رسد . و با
تحقق حلقه ى سوم، مدريت معصوم عليه السلام، آرمانشهر موعود همه اديان و ملت ها بدست ابر مرد موعود

جهان بشرى «مهدى الامم» تحقق ى يابد .
به اميد آن روز

--------------------------------------------
ى نوشت ها :



1) در متون دينى نز مشابه ان نکه وجود دارد که اذا بنى الملک على قواعد العدل - نصر الله مواليه و خذل
معاديه (مزان الحکمة، ح 9، ص 189 .)

2) نبوت تطبيقى اسلاى - مسيحى (پايان نامه ى کارشناسى ارشد فلسفه و کلام دانشگاه قم) از نويسنده، ص
. 91

3) فرازهاى از اسلام، ص 25; بررسى هاى اسلاى، علامه ى طباطباى .
4) وحى يا شعور مرموز، علامه ى طباطباى .

5) نبوت تطبيقى اسلاى - مسيحى، ص 91 .
6) اصول مسيحيت، ساروخاچيکى .

7) الکسيس کارل، کاى به نام انسان موجودى ناشناخه، در همن موضوع نگاشه است .
8) تن: 4 و 7

9) در قرآن مجيد، طق عقيده ى مفسران، استدلال بر اثبات وجود خدا، يا ارائه نشده يا در يکى دو مورد بيش تر
نيست و نز کاب مقدس، با ان عبارت شروع شود که "خدا بود و کلمه، با خدا بود"; يعنى، وجود خدا را نخستن

مبناى مسلم و غر قابل بحث خود گرفه است .
10) ملاصدرا، ضمن فهم ان دقيقه، نکات لطيفى از کريمه ى «يا اها الانسان انک کادح الى ربک کدحا فملاقيه»

استفاده کرده است . خوانندگان محترم را به الشواهد الربوبية، اشراق نهم از شاهد دوم، تحت عنوان «حکمت
عرشيه» ارجاع ى دهيم .

11) عبدالکريم سروش، کيان، ش 29، ص 14 .
12) انعام: 153: «و لاتبعوا السبل فتفرق بکم عن سبيله» .

13) واللازم لکم لاحق .
14) زيارت جامعه ى کبره .

15) الشواهد الربوبية، ملاصدرا، اشراق دوازدهم، شاهد دوم از مشهد چهارم .


