
درآمدی بر تربیت نسل منتظر - قسمت دوم

<"xml encoding="UTF-8?>

اشاره

در قسمت نخست ان مقاله دربارة اهمیت، اجر اخروی و اهداف تربیت و وظایف منتظران در زمان غیبت امام
عصر (عجل الله تعالی فرجه الشریف) بحث شد. در ان قسمت اصول حاکم بر تعلیم و تربیت را به طور اختصار

بررسی یکنیم.
مفهوم اصول در تعلیم و تربیت چیست؟ برخی، اصول تربیت را عبارت از مبانی عقلانی و مقیاسهای یدانند که

به وسیله آنها یتوان فعالیت مطلوب تربیتی را به سامان رساند.
بعضی از صاحب نظران، مفاهیم، نظریهها و قواعد نسباً كلی را كه در بیشتر موارد صادق است و باید راهنمای
مربیان، معلمان، مدران، اولیای فرهنگ والدن و متعلمان در کلیه اعمال تربیتی باشد. اصول تعلیم و تربیت
یدانند و معقدند که اصول تعلیم و تربیت، مبنی بر تعالیم دینی، تحقیقات روانشناسی جامعهشناسی،

فرهنگی نظریات مربیان بزرگ و علمای تعلیم و تربیت است.
مهمترن اصول تربیت اسلای که بیشترن أثر را در دستیای انسان به کمال نهای و نل به قله قرب خدای

سبحان و سعادت حقیقی دارند و فعالیتهای تربیتی باید براساس آنها صورت پذرد، عبارتاند از:

1. سلامت نفس مری

کسانی که در مصدر و بستر تربیت قرار یگرند بایستی ابتدا به تربیت خود بردازند. یک انسان تربیت شده قادر
خواهد بود که بعنوان مری نقش خود را خوب ایفا کند. در بیماریهای وروسی و واگردار، معمولاً ما شخصی را
که مبلا به بیماری یباشد، از استفادة مشترک از وسال منع یکنیم زرا انقال میکروب باعث بیمار شدن
افرادی است که در آن محیط زندگی یکنند. در خانوادهای که پدری عصبانی، رخاشگر، بدزبان یا مادری مضطرب،
وسواسی و افسرده وجود دارد، مسلماً در روحیه فرزندان اثر منفی یگذارد. علی (علیه السلام)یفرمایند: «هر
کس در مصدر تربیت قرار یگرد قبل از رداختن به تربیت دیگران ابتدا باید به تربیت خود بردازد». خداوند در

سوره تحریم فرموده است:
«یا أها الّذن ءامنوا قوا أنفسکم و أهلیکم نارا؛1ً ای کسانی که ایمان آوردهاید خودان و خانوادهان را از آتش

دوزخ حفظ کنید».
رسول خدا (صلی الله علیه وآله) یفرمایند: «بهترن شما کسی است که نسبت به خانوادهاش نیکرفارتر باشد
و من نسبت به خانواده ام نیک رفارتر هستم». در روایت داریم شخصی خدمت یامبر (صلی الله علیه وآله) آمد
و از اینکه همسرش نماز نیخواند به آن حضرت (صلی الله علیه وآله) شکایت کرد. رسول خدا (صلی الله علیه
وآله) به او فرمودند: «ابتدا از نعمتهای بهشتی برای همسرت بگو و از رابطه با خدا با او صحبت کن؛ ابتدا به او
بشارت بده». شخص گفت: یا رسول الله من ابتدا او را تشوق کردم ولی نتیجهای نگرفتم. یامبر (صلی الله علیه



وآله) فرمودند: «او را از عذاب الی بترسان و بگو اگر کسی یک نماز او عمداً ترک گردد اهل جهنم است». گفت: یا
رسول الله (صلی الله علیه وآله) درمورد عذاب الی او را هشدار دادهام ولی فایدهای نداشه است. حضرت فرمود:
«زن تو چه علتی دارد که نماز نیخواند؟» شخص گفت یا رسولالله زنم به من یگوید، تو نماز بخوان ا من هم
نماز بخوانم. در مصاحبهای که با دختر امام (رحمت الله علیه) در یکی از برنامهای رادو انجام شد، از ایشان سؤال
شد: نحوة برخورد امام (رحمت الله علیه) با نماز فرزندان خود چگونه بود؟ دختر امام فرمودند: هر وقت اذان
یگفند آقاجون مهیای نماز بودند». الگوی والدن بسیار در تربیت مؤثر است. اینکه امام صادق ( (علیه
السلام)) فرمودند: «دیگران را با غر زبانان به طرف خدا بخوانید». روش الگوی یکی از مؤثرترن روشهای تربیت
است. بنابران پدران و مادرانی که به تربیت صحح فرزندان خویش و سعادت دنوی واخروی آنها علاقه دارند، باید
ابتدا رفارشان را اصلاح کنند و خودشان را به صورت بهترن الگو درآورند ا فرزندانشان از آنها قلید نمایند و درس
زندگی بیاموزند. چنانچه رفار والدن بد باشد نباید از کودکانشان انتظار داشه باشند که خوب رورش یابند، زرا
کودکان غالباً از رفار بد آنها قلید یکنند و بد تربیت خواهند شد. والدن در صورتی یتوانند فرزندان خویش را
با تربیت اسلای و مقید به ضوابط شرعی رورش دهند که خودشان نز در محیط خانواده و در حضور فرزندان به
انجام وظایف دینی و رعایت اخلاق نیک اسلای ملزم باشند، و از ارکاب گناه خودداری کنند. یکی از مسائل مهم
در ان اصل بن قول و عمل مری نباید تعارض وجود داشه باشد. اگر مری، خود، به آنچه یگوید، عمل کند،
متری، راه خود را به خوی یشناسد و از رفار مری سرمشق یگرد و گفارش را مؤید رفار مرّی محسوب
یدارد. امّا چنانچه در بن گفار و رفار او تفاوت و دوگانگی مشاهده كند، سرگردان خواهد شد، نیداند از
گفار مری روی کند یا از رفار او. یا به طور کلی سلب اعتماد یکند. یا اینکه رفارش را ترجح یدهد و روی
ینماید، امّا به هر حال گفارش از اعتبار ساقط یشود. امام صادق  (علیه السلام) درانباره یفرمایند:
«چنانچه عالم به علم خود عمل نکند مواعظ او با سرعت از قلبها زال میشود چنانچه باران از جای صاف و

صیقلی یلغزد و زال یگردد».

مکن در ان چمنم سرزنش به خودروی
چنانچـه رورشـم یدهند یرویـم

در روایتی چنن نقل شده که زنی به حضور رسولالله (صلی الله علیه وآله) رسید و از اینکه فرزندش خرما زیاد
مصرف یکند شکایت کرد. به همن دلل از حضرت قاضا کرد ا او را نصحیت کنند که کمتر خرما بخورد.
حضرت (صلی الله علیه وآله) به آن زن یفرمایند که امروز برود و فردا بیاید. آن زن فردا خدمت یامبر (صلی الله
علیه وآله) یرسد حضرت به فرزندش توصیه و سفارش فرمودند که خرما کمتر مصرف کند و فرزند هم یپذرد.
زن به یامبر (صلی الله علیه وآله) عرض یکند: یا رسول الله چرا دروز ان مطلب را به فرزندم نگفتید؟ حضرت
یفرمایند: دروز زمانی که خواستم ان مطلب را به فرزند شما بگویم، خرما خورده بودم. به عبارت دیگر «رطب

خورده منع رطب کی کند؟».
دو نتیجه از ان واقعه گرفه یشود:

1. اینکه کسی که یخواهد راهبر، راهنما و معلم باشد اوّل باید خود اهل عمل باشد و خود سلامت نفس
داشه باشد و الاّ نیتواند اثری بگذارد.



2. اینکه گاهی در تربیت فرزندان والدن خود نیتوانند أثرگذار باشند؛ حرفشان اثری ندارد. آنها باید نگاه کنند
که چه کسی یتواند در فرزندشان نفوذ داشه باشد و از توان او استفاده کنند. ملاً گاهی خاله، دائی و گاهی
امام جماعت مسجد محل یتواند روی فرزند أثرگذار باشد. خلاصه ان اصل ان است که هر کس به عنوان

مری و معلم در مصدر تربیت قرار گرفت باید سلامت نفس داشه باشد و الاّ در تربیت موفق نخواهد بود.

2. توجه به تفاوتهای فردی

یکی از اصولی که مری باید در تربیت به آن توجه کند، اصل تفاوتهای فردی است. در قرآن کریم آیاتی وجود دارند
که تفاوتها و برتری بن افراد را تشرح یکند؛ تفاوتهای در خلقت و در عمل و در محیطهای گوناگون، و شکی
نیست که ان تفاوتهای بن افراد ناشی از حکمت الی است زرا همن تفاوت است که آنان و اجتماع را به
سوی کامل مستمر سوق یدهد؛ به طوری که اگر بشر مانند زنبور عسل، یکنواخت خلق شده بود، حسّ ترقی
طلی و بلندروازی انسانی در نهاد او وجود نداشت و آن صورت کامل ترقی برای انسان نبوده علی (علیه
السلام)یفرمایند: «خر مردم در تفاوت آنهاست و اگر همه مساوی باشند هلاک یشوند». در قرآن کریم نز

آمده است:
«ما لکم لا ترجون لله وقارا2ً. . . و قد خلقکم أطوارا؛ً چرا در برابر خدای که شما را گوناگون و مخلف آفریده است
تعظیم نیکنید». یا در حدیث شریف از رسول خدا (صلی الله علیه وآله) نقل شده است که ما گروه انبیا
مأموریت داریم که با مردم در حدود عقلشان سخن بگویم. مری شایسه باید به ان اصل تفاوتهای فردی
توجه کند و بر اساس توانای و توانمندی مری خود از او توقع داشه باشد. خصوصاً اگر والدن به ان اصل
توجه نکنند، مجبور خواهند بود، فرزندان را با هم مقایسه کنند. ان امر، حسّ حسادت و کینهورزی را در فرزندان

شعلهور ینماید.
تفاوتهای فردی سه بخش دارد: تفاوتهای جسمانی، تفاوتهای نفسانی، تفاوتهای عاطفی و اخلاقی.

2ـ1. تفاوتهای جسمانی: هر کودکی از جهت سلامتی یا بیماری، نرومندی یا ضعف مزاج، زیبای ظاهری،
ساخار حواس پنجگانه امکان دارد با گروههای همسن خود تفاوتهای را داشه باشد. نباید رنگ وست بچه،
زیبای ظاهری یا زشتی او باعث ایجاد تفاوت در بن بچهها باشد. والدن باید با توجه به استعداد فرزندان خود

زمینههای رشد و کامل فرزند را با توجه به نقصها و کمبودها در وجود او ایجاد نمایند.
2ـ2. تفاوتهای نفسانی: مانند هوش، فهم، حافظه؛ کودکان از همان ابتدای تولد ان تفاوتها را دارند یعنی
برخی بسیار تزهوش و در حدّ نبوغ و برخی در پانترن مراحل هوش و به اصطلاح کودن هسند. مربیان و اولیا

نباید توقع یکسان از ان کودکان داشه باشند و در مقام مقایسه آنان با دیگران برآیند.
2ـ3. تفاوتهای عاطفی و اخلاقی: از جهت عواطف و اخلاق در بن کودکان تفاوتهای وجود دارد که در وجود
آنها نهاده شده و طبیعی محسوب یشود. ان صفات و خصوصیات عبارت است از زرنگی و رتحرکی، نبلی و
یحالی، ندخوی یا خوش اخلاقی، زود رنجی یا خونسردی، ترشروی یا گشادهروی،خوشبینی یا بدبینی، رگوی
یا کمحرفی، گوشهگری یا گرایش اجتماعی، زودباوری یا درباوری، خودبزرگبینی یا احساس حقارت، ریاستطلی
یا ترس از قبول مسئولیت، کمروی یا رروی، افسردگی یا شادمانی، ترس یا یباکی، بخشش یا بخل، بدخواهی یا
خرخواهی، با نظم بودن یا ینظم بودن. ان صفات گاهی اکتسای هسند، گاهی ذاتی و طبیعی. بعضی از
کودکان از همان زمان کودکی واجد ان صفات هسند. گاهی ان صفات ارثی است، یا مربوط به دوران انعقاد



نطفه و ایام بارداری. اعقاد والدن و مربیان به تفاوتهای فردی در امر تربیت بسیار مؤثر است. دانشمندان برای
شناخت تفاوتهای فردی کودکان روشهای مخلفی را یشنهاد کرده و لذا آشنای با ان اصل به مری کمک

یکند در امر تربیت موفقیت بیشتری داشه باشند.

---------------------------------------------
ی نوشت ها :

1. سورة تحریم  (66)، آیة .6
2. سورة نوح  (71)، آیة 14.


