
رابطه فرد و جامعه در اسلام

<"xml encoding="UTF-8?>

یکی از مباحثی که در رابطه با جامعه و مسائل اجتماعی مطرح است آن است که آیا جامعه مسقل از وجود افراد
دارای هستی است و اگر جامعه وجود دارد آیا وجود او حقیقی است یا اعتباری؟

در پاسخ به سؤال فوق لازم است در آغاز دو مقدمه بیان گردد.
مقدمه اول: اثبات وجود حقیقی و مسقل برای هر چز آن گاه میسور است که آن چز یا محسوس باشد و یا
مبرهن. برخی امور را آدی با حواس پنجگانه احساس ی کند و وجود آن ها را ی پذرد از باب مال آب و
رطوبت آن و آتش و حرارت آن را احساس ی کند و ی گوید وجود دارد و برخی امور را با برهان اثبات ی کند و از
راه آار وجود مؤثر را مبرهن ی کند و به عبارت دیگر وجود اشیاء یا با حواس اثبات ی شود و یا از راه عقل
استدلال ی شود و وجود آن اثبات ی گردد از باب مال از راه آار اشیاء بر وجود آن ها استدلال ی شود یعنی از
راه آار بر وجود مبدء آار استدلال ی کند و وجود آن را اثبات ی نماید. اگر چزی وجود حقیقی داشت دارای آار

حقیقی است و از راه آار به مبدء و منشأ اثر آن، علم یدا ی شود.
مقدمه دوم: ترکیب اشیاء و امور، اقسام مخلفی دارد، ترکیب حقیقی، اعتباری، صناعی، شیمیای و اجتماعی...

ترکیب حقیقی آن است اجزاء گوناگونی که از أثر و أثر و فعل و انفعال آن ها اثر جدیدی ظهور کند به گونه ای
که ان اثر در هچ یک از اجزاء او وجود نداشه است از باب مال از ترکیب اکسژن و هیدروژن آب به وجود ی

آید که آار خاص خود را دارد و ان آار در اجزاء به نهای وجود ندارند.
ترکیب اعتباری آن است که در صورت ترکیب اجزاء گوناگون منشأ اثر جدید نباشد بلکه منشأ مجموع آار باشد از
باب مال اگر ظروف زیادی را در یک ظرف و کیسه ای جمع کنیم و بخواهیم بر یک وسیله نقلیه ای آن را حمل
کنیم. آن وسیله نقلیه ک ک ان ظروف را به راحتی حمل ی کرد و قدرت تحمل آن را داشت اما در برابر
مجموعه آن ها ان قدرت تحمل را ندارد. در ان صورت ان گونه نیست که ان مجموعه، واحد حقیقی را تشکل
دهد که ان واحد حقیقی قدرت تحمل و مقاومت آن وسیله نقلیه را تضعیف کند بلکه اثر مجموع ان ظروف

همانا مجموع آار است نه اثر جدید.
بنابران اگر صد ظرف موجود بود اکنون با اجتماع آن ها صد و یک چز موجود نیست ـ خواه ان موجود مفروض
متماز از هم باشد یا به عنوان کل و مرکب، همه را در ضمن خود داشه باشد ـ بلکه همان صد ظرف است زرا
اثر جدیدی پدید نیامده است بلکه اثر مجموع، مجموع آار است از ان رو در شمارش آار ی گویم: صد آار و در

شمارش مبدأ و منشأ اثر ی گویم صد مؤثر و مبدأ اثر موجود است.
پس از بیان ان دو مقدمه حال ان سؤال مطرح ی شود که آیا جامعه دارای وجود مسقل است یا جامعه در

واقع همان افراد است، آیا ترکیب جامعه از افراد ترکیب حقیقی است یا ترکیب اعتباری؟
در پاسخ ان سؤال ی گویم: آن چه در خارج وجود دارد، افراد است زرا افراد محسوس هسند و بالاتر آن که
آن چه در خارج وجود دارد افراد است و در ان هچ تردیدی نیست چه آنکه کلی طبیعی انسان وجود دارد که ان
کلی در واحد، واحد است و در کثر،کثر ی باشد نه آن که کلی طبیعی در ذهن باشد و یا وجودی متماز و جدای
از افراد داشه باشد و یا ان که به نحو وحدت شخصی همانند فرد خارجی، عن همه افراد باشد وگرنه لازم ی



آید که واحد عن کثر، کثر عن واحد باشد. در حالی که ان دو مقابل هم ی باشند. بلکه وحدت کلی طبیعی
غر از وحدت شخصی است. از ان رو ی تواند عن کثر باشد و رابطه کلی با افراد، غر از ارتباط کل با اجزاء ی

باشد و تحقق آن خارج از حوزه بحث کنونی است.
اما ان که آیا جامعه نز علاوه بر افراد وجودی مسقل دارد، خواه جدای از افراد و خواه به عنوان مجموع افراد که
آحاد به منزله اجزاء حقیقی محسوب گردد و جامعه به مابه مرکب و کل حقیقی به شمار آید در اثبات وجود
حقیقی گفه شد که چند چز با هماهنگی و اتفّاق بخواهند چز دیگری را تشکل دهند، ان ترکیب وقتی حقیقی
است که از أثر و أثر و فعل و انفعال اجزاء، اثر جدیدی ظهور کند که در اجزاء آن وجود نداشه است و ان اثر
مربوط به آن امر جدید است اما اگر از مجموع اجزاء امر جدیدی بوجود نیامده است پس وجود حقیقی ندارد بلکه

وجود آن اعتباری است یعنی چزی غر از افراد وجود یدا نکرده است از ان رو اثر جدیدی ندارد.
در ان رابطه برخی مانند مرحوم علامه طباطبائی (ره) ی گویند جامعه مسقل از افراد دارای وجود حقیقی است.

نظریه اساد علامه طباطبای (ره)

ایشان ی گویند: جامعه دارای وجود حقیقی است و از چگونگی یدایش آار ی توان به دست آورد که وجود
جامعه چنن است زرا هر یک از افراد مزان مشخصی از قدرت، اراده و سار خواص روحی و بدنی را دارد ولی
وقتی جامعه تشکل شد و یک حکم جمعی صادر کرد، یک چز جدید است که افراد را نز به همراه خود ی برد
به گونه ای که فرد نی تواند در جهت خلاف جامعه حرکت کند بلکه جامعه او را با خود ی برد از باب مال، در
انقلاب ها، تهاجم ها، غوغاها و مبارزه ها افراد محافظه کار و ترسو نز جذب ی شوند و همراه سر جامعه به
راه ی افند چه ان که در جهت عکس نز ناامنی، ترس، دلهره و مانند آن اگر بر جامعه ای حاکم شد افراد
شجاع نز قدرت تصمیم گری خود را از دست ی دهند و ان کار برد مخصوص نشان ی دهد که جامعه

وجودی غر از وجود افراد دارد.
جامعه و امّت اگر تصمیم خاص گرفت، مخالفن تصمیم او نز در ان محور هضم ی شوند خواه در جهت
خلاف باشد و خواه در جهت وفاق، در قرآن کریم نز روی مسئله جامعه و امّت کیه شده و بسیاری از مسال را
متوجه اقوام و ملل کرده است، قرآن کریم درباره جامعه دو ابکار اعمال کرد، ابکار اول قرآن ان است که جامعه
را احیاء کرد، یعنی حیثیت اجتماعی افراد را به آنان تفهیم کرد و قوانن خود را به صورت اجتماعی تدون نمود.
ابکار دوّم در باب معرفت است که اسلام جامعه شناسی را شکوفا کرد و بر خلاف ارخ نگاران دیگر که
سرگذشت افراد را شرح ی دهند قرآن کریم اصرار دارد ا قصص امّت ها و اقوام را بازگو کند. و از بیان قصص و
اقوام قوانینی را که حاکم بر جامعه ها است بیان نماید. ابکار دوم باعث شد ا در اسلام افرادی مانند ابن
خلدون و مسعودی به فکر تدون جامعه شناسی بیفند؛ در غرب یک قرن و نیم است که «اگوست کنت» مسئله
جامعه شناسی را پایه گذاری کرده است، ولی یش از آن ابن خلدون در عالم اسلام علم جامعه شناسی را تدون
کرد ریشه، ابکار از قرآن کریم است، زرا قرآن به اسنای انبیاء که رهبران جوامع انسانی اند قسمت مهم قصص

خود را در شرح حال امّت ها لخیص ی کند.
ظاهر قرآن کریم ان است که برای جامعه حساب وژه ای باز کرده و برای آن حیات، ممات، سعادت، شقاوت،

اطاعت، عصیان، عزتّ، ذلّت و مانند آن قائل است.
قرآن همانگونه که برای افراد زندگی و مرگ قائل است و درباره آنان ی فرماید:



«کُل نفَسٍ ذائقَِةُ المَوتِ» (1) و «ما جَعَلنا لبَِشَرٍ مِن قَبلکَِ الخُلدَ افََاِن مِت فَهُمُ الخالدُِون» (2) برای جامعه نز
حیات و مرگ قائل است و ی فرماید: فلان جامعه زنده، و فلان جامعه مرده است و همانگونه که برای افراد
سعادت و شقاوت و اطاعت و عصیان قال است، برای امت ها نز آن را ی پذرد و همانطور که برای افراد کاب
و نامه عمل قال است برای امّت ها نز نامه عمل ذکر ی کند. به عنوان نمونه درباره اجل امّت ها فرموده است:
ةٍ اجََلٌ فَاِذا جاءَ اجََلُهُم لایَسَأخِروُنَ ساعةً و لایَسَقدِمُون» (3) همانطور که اگر اجل فرد فرا برسد لحظه ُام لکُل»

ای قدیم و أخر در آن راه ندارد اگر اجل امتی نز فرا برسد قدیم و أخرپذر نیست.
نمونه دیگر آن که از نظر قرآن کریم مقدّسات هر امتی نزد آن امّت عزز است:

ةٍ عَمَلَهُم ثمُ الِی ربَهِم ُام رِ عِلمٍ کَذلکَِ زَیّنا لکُِلِواللّه عَدواً بغنَ یَدعُونَ مِن دُونِ اللّه فَیسُبذو الوَلاتسَُب»
مَرجِعُهُم...» (4) به بت های بت رسان بد نگوئید که آنان نز جاهلانه و از روی دشمنی به خدا بد ی گویند. در
مناظره و استدلال نباید به عقیده مخالفان بد گفت گرچه زمانی که رهبری مانند حضرت ابراهیم خلل قیام کرد،
پس از استدلال و اقامه حجت و ظهور شکست مخالفان در مناظره، و عدم أثر موعظه و اندرز، فرمود: «افُ لَکُم
وَ لمِا تعَبُدُونَ مِن دُونِ اللّه» (5) و یا با تبر بت ها را درهم ی شکند اما در حال عادی در مقابل عقاید انحرافی
دیگران باید بامنطق مقاومت کرد، زرا بدگفتن کار آسانی است و از رقیب هم بری آید و به مقدسات شما بد ی
گوید؛ همواره در محاوره با رقیبان مؤدّبانه برخورد کنید و از راه برهان و استدلال وارد شوید، ا از احترام مقابل
برخوردار گردید، زرا آنان نز توقع احترام به اصول ارزشی خود را دارند. آنگاه ی فرماید: ان نی از دشنام و عکس
العمل حادّ آن، اختصاص به بت رستی و بت رسان ندارد: «کذالک زیّنا لکلّ امّةٍ عملهم» (6) بلکه مقدّسات هر
امّتی یش آنان عزز است، البه اگر راه انقلاب را طی کردید به جائی ی رسید که مانند حضرت خلل: «فجعلهم
جزازاً الاّ کبراً لهم» (7) بت شکنی ی کنید اما راه عادی راه مناظره علی مؤدّبانه است، زرا مقدّسات هر امتی
نزد آن امت گرای است، از ان آیه معلوم ی شود هر امّتی یک هدف و یک سلسله مقدّسات دارد که آن را

قدیس ی کند و تحمّل شنیدن دشنام به آن ها را ندارد.
حضرت علی (ع) امرمؤمنان فرموده است: «اکره ان کونوا سبّابن» (8) کراهت دارم شما دشنام دهنده باشید،
بلکه اوصاف امت ها را بازگو کنید ا مردم از آن ها عبرت بگرند و خود شما هم درس بیاموزید، اگر امّت ها
موجوداند و دارای مقدسات و کاب، قهراً در قیامت محشور خواهند شد و برابر آن کاب محاسبه و محاکمه

خواهند شد:
«وتری کلّ امّةٍ جاثیة کلّ امّةٍ تدعی الی کابها الوم تجزون ماکنتم تعملون» (9) نامه عمل امّت غر از کاب
شخصی هر فرد است، و چون نامه عمل فردی را به دست چپ یا راست یا از پشت سر به او ی دهند. اگر برای

جامعه نز کاب جداگانه باشد، توزع نامه اعمال جامعه هم به یکی از اقسام سه گانه مزبور خواهد بود.
فرق نامه فردی و نامه جمعی را ی توان چنن ترسیم کرد که یک سلسله وظایف، فردی است که در کاب
شخصی نوشه ی شود و بخشی از وظائف، جمعی است که در کاب جامعه ثبت ی گردد؛ ملاً: امّتی را در
قیامت احضار ی کنند که اگر در آن یک واجب کفای امال نشده باشد، همه را مورد سؤال قرار ی دهند.
یعنی علاوه بر اینکه فرد از جهت حکم فردی خود مسئول و معاقب است، جامعه و امّت نز از لحاظ احکام

اجتماعی مسئول هسند.
پس انسان از نظر قرآن دوگونه محاسبه دارد، یعنی همانطور که هر فردی به کاب خاص خود ی رسد، امّت ها
نز کاب جمعی خود را دریافت ی کنند. ممکن است نامه اعمال شخصی در مسال فردی سیاه نباشد، اما در



مسال جمعی نامه سفیدی نداشه باشد، زرا او در مسائل جمعی ره آوردی ندارد، گرچه از جهت احکام شخصی
کواهی و قصری نکرده است.

قرآن کریم در ضمن بازگو کردن قصص امّت ها ی فرماید:
«و همّت کلّ امّةٍ برسولهم لیأخذوه و جادلوا بالباطل لیدحضوا به الحقّ فاخذتهم فکیف کان عقاب» (10) هر
امتی به ان فکر بود که در برابر یامبر خود بایستد و او را دسگر کند، و از رشد تبلغ او بکاهد، و درباره امّت
های که در برابر انبیاء قیام ی کردند و ان خروج و شورش آنها بجائی نرسیده است چنن ی فرماید: «ذلک من
انباء القری نقصّه علیک منها قائمٌ و حصیدٌ و ما ظلمناهم ولکن ظلموا انفسهم» (11) یعنی آنچه بیان شد، از
جریان های منطقه های شهری یا روسائی است که بر تو بازگو ی نمائیم، بعضی از آبادی ها هنوز سرپا هسند
و بعضی را مانند زرع درو کردیم و از بن بردیم. و ما به آن ها ستم نکرده ایم ولی آنان به خودشان ظلم نموه اند از
ان شواهد معلوم ی شود جامعه و امت وجود دارد لیکن در همه مواردی که بیان نشد و یا بیان ی شود، باید
توجه نمود که آیا اثر کوینی بر جامعه و امت مترتب است یا اثر اعتباری، زرا اگر اثر کوینی بود وجود جامعه

کوینی خواهد بود و اگر اثر اعتباری بود وجود آن نز اعتباری ی باشد.
قرآن کریم در مورد حساب عمل امّت ها ی فرماید:

«لک امّة قدخلت لها ما کسبت ولکم ما کسبتم ولاتسئلون عمّا کانوا یعملون» (12) عصاره آن ان است هر
امتی برای خود حسای دارد که با همان حساب رخت بر ی بندد و با همان نز محشور ی شود و سود و زیان
هر امّتی مخصوص همان جامعه ی باشد، و امّت دیگر مسئول آن نخواهد بود و درباره اهل کاب ی فرماید:
«منهم امّةٌ مقتصدةٌ و کثرٌ منهم ساء ما یعملون» (13) و همانطور که برای هر فرد شاهد اعمال وجود دارد برای
امّت نز شاهد سره و رفار و گفار قائل است. درباره شاهد خود ی فرماید: «و جائت کلّ نفسٍ معها سائقٌ و
شهیدٌ» (14) و در مورد شاهد امّت ی گوید: «فکیف اذا جئنا من کلّ امّةٍ بشهیدٍ و جئنابک علی هؤلاء شهیداً»
(15) که بر اساس ان آیه کریمه وجود مبارک یامبر ـ صلّی اللّه علیه و آله و سلّم ـ شهید شاهدانست. هر امتی
برای خود یک شاهد اعمال دارد که او یغمبر و امام آن امّت است و همه ان امّت ها و همه شهدای آنان زر
وشش شهادت یغمبر ـ صلّی اللّه علیه و آله و سلّم ـ هسند زرا کلمه هؤلاء نها راجع به خصوص امت رسول
اکرم (ص) یا امت ها نیست، بلکه شاهدان آنان را نز شامل ی شود. بنابران بر اساس نظر علامه طباطبای

جامعه دارای وجود حقیقی است.

نقد نظریّه اساد علاّمه (ره)

در تبن ان نظریه باید دو مقدمه مورد بحث قرار گرد:
مقدّمه اوّل: اولاً ان مطلب بحث یک مسأله تعبّدی نیست ا ظواهر الفاظ در آن حجّت باشد، پس بر فرض آنکه
ظاهر چند آیه ان بود که جامعه وجود حقیقی دارد، چون ان مطلب عقلی و علی است، نه تعبّدی، و از طرف
دیگر ظواهر نقلی جز «مظنهّ» ره آوردی ندارد و مظنهّ نز در اینگونه از مسائل حجّت نیست، حتی اگر دلل عقلی
بر خلاف آن اقامه نشود، بنابران با صرف ظنون لفظی مطالب علی اثبات نی شود، مگر در حدّ مظنهّ نه جزم،
البه ی توان در همن محدوده یعنی در حدّ گمان نه بیش از آن به اسلام اسناد داد، و گفت مظنون آنست که
قرآن کریم برای جامعه و امت وجودی غر از وجود افراد قائل است، لیکن اسناد یقینی به اسلام ممکن نیست و
انیاً اگر برهان عقلی بر خلاف ظاهر نقلی اقامه شد، یعنی دلل قطعی اقامه شد که جامعه وجود حقیقی یا



مسقل ندارد، همه ان ظواهر نقلی باید توجیه شوند، زرا هرگز ظواهر نقلی ـ با اقامه برهان عقلی بر خلاف آن ـ
حجّیت ندارد، توضح آنکه: برهان عقلی سه حالت دارد:

الف. اینکه عقل به طور روشن مسئله را برهانی کند که جامعه وجود مسقل ندارد، در ان حال ظواهر نقلی
توجیه ی شوند.

ب. اینکه بطور روشن اثبات کند که جامعه وجود مسقل دارد، یعنی همانگونه که افراد موجودند جامعه نز
موجود است. در ان حال عقل و نقل هماهنگ خواهند بو.

ج. اینکه برای عقل وجود جداگانه یا عدم، ابت نشده بلکه شواهدی بر وجود او و شواهدی نز بر عدم آن یدا
شده، عقل به جای راه یدا نکرد و در حالت شک ی ماند و یا اینکه هچ شاهدی بر وجود یا عدم آن قائم نشده

است در ان صورت ظواهر نقلی به ظهورش باقی است زرا دلل بر طرد ان ظواهر نیست.
خلاصه آنکه عقل یا قطع به وجود مسقل برای جامعه دارد یا قطع به عدم و یا شک دارد، اگر قطع به عدم
داشه باشد، ظواهر نقلی بر وجود جامعه باید توجیه شود و در صورتی که قطع به وجود داشه یا شاک باشد ان
ظواهر به ظهور خود باقی است، با ان تفاوت که اگر برهان عقلی بر وجود اقامه شد، انسان به قطع و یقن ی
رسد و اگر برهان عقلی و قطعی اقامه نشد، ادلّه لفظی جز مظنهّ نتیجه دیگری ندارد و در مسائل علی مظنهّ

کارآمد نیست مگر در همان اسناد ظنیّ که قبلاً بیان شد، و در همن محدوده ی توان به اسلام اسناد داد.
مقدّمه دوّم: اساد علاّمه طباطبای (قدس سرهّ) فرمودند خاصیّت وجود جمعی یک امّت آن است که قدرت
تصمیم بر خلاف را از فرد سلب ی کند، یعنی اگر جامعه ای در یک سمت حرکت کرد و فردی بخواهد با وی
همسو نباشد یا مخالفت کند برای او مقدور نیست، بلکه حرکت جامعه او را با خود موافق ی کند چه در جنبه
اثباتی و چه در طرف نفی و برای هر دو نمونه ذکر کردند، در جنبه اثباتی مانند ان که اگر جامعه ای قیام و انقلاب

کرد، چنن جامعه ای
یک فرد ترسو و محافظه کار را نز با خود هماهنگ ی کند و در طرف منفی مانند اینکه اگر حاده سخت و
سهمگینی رخ داد و جامعه ترسید، یک فرد شجاع و نرومند نز قدرت تصمیم گری و اراده خلاف را از دست ی
دهد و جامعه ترسو انسان شجاع را نز هراسناک ی کند. ان گونه مطالب و شواهد در حدّ قریب به ذهن
خوب است، امّا دلیلی بر وجود مسقل جامعه نیست، زرا جامعه چه وجود حقیقی داشه باشد، چه وجود
اعتباری دو اثر مذکور را دارد چون اثر مجموع اراده ها بیش از اثر یک اراده است، از اینرو بر آن غالب ی شود، و
آن را با خود هماهنگ ی نماید. پس هم سوی یک انسان شجاع با جامعه هراسناک یا فرد محافظه کار با
جامعه شجاع نشانه وجود حقیقی جامعه نیست، بلکه قدرت برتر اراده جامعه از باب «مجموع الآار» است نه
بعنوان اثر جدید، ملاً سل خروشانی که از دامنه کوه به سمت دشت در حرکت است، آب های آرام و ی حرکت
برکه ها و چشمه های کوچک مسر خود را نز حرکت ی دهد، گرچه در جهت مخالف سل حرکت داشه باشد
در حالی که سل وجود خارجی ندارد و جز مجموع آبها چز دیگری نیست و اثر سل نز جز مجموع آار آب های
جزئی چز دیگری نیست، اما وقتی ان آار کنار هم جمع ی شود، تصور ی کنیم که سل وجود جدا و مسقلی
دارد، جامعه نز احتمال دارد در انقلاب مانند سل باشد که افراد ساکن را متحرک و مخالف را موافق ی کند.
غرض آنکه اگر جامعه در دو حالت، دو اثر مخلف داشت ان نشانه وجود حقیقی جامعه نیست، زرا آن چه
وجود حقیقی هم ندارد ان آار را بهمراه دارد و ان در حقیقت مجموع آار است نه اثر جدید، پس دلل اعم از
مدعی است، زرا هم در مورد وجود حقیقی صادق است، و هم در مورد عدم وجود حقیقی، چون در موجود



اعتباری هم صادق ی باشد.

وجود حقیقی و اعتباری

غراز عقلا و قرارهای آن ها بر ان است که به بعضی از اموری که اصلاً وجود ندارد، وجود اعتباری و شخصیّت
حقوقی ی دهند، ملاً دولت نزد عقلای بشر یک «شخصیّت حقوقی» و یک «وجود اعتباری» دارد که تمای داد و

ستدها و روابط سیاسی یا نظای دولت ها با یکدیگر بر اساس آن انجام ی گرد.
بنابران اگر همه اعضای دولت بر اثر سالمند شدن و از دست دادن توان کار یا انتخاب مشاغل دیگر، استعفا
بدهند و اعضای جدیدی برای کابینه دولت انتخاب بشود، تمام معاهدات دولت، باقی و معتبر است زرا دولت
ان معاهده را امضاء نموده و عهده دار آن است و با استعفا یا از بن رفتن اشخاص حقیقی که اعضاء دولت اند
نی گویند دولت از بن رفت. معاهدات و تملیک و تملّک های دولت با رفتن اشخاص نه نابود ی شود و نه به
وره آنان منقل ی شود، چون شخصیت حقوقی دولت همچنان باقی است پس عقلا برای عنوان و جهت یک

وجود اعتباری و شخصیت حقوقی قائلند که اصلاً در خارج وجود حقیقی ندارد.
اگر دولت مرکب حقیقی باشد، علل مادی آن را اجزای او ی سازد و علت صوری آن را عنوان دولت و مانند آن
بعهده دارد و اگر همه اعضاء و اجزای قبلی آن از بن رفت ممکن نیست که مرکب بدون اجزاء وجود داشه باشد
پس یقیناً دولت یک امر اعتباری و قراردادی است نه حقیقی، و وجود خارجی نداد و کارهای اعتباری متوجه جهت
شخصیت حقوقی و مانند آن ی شود؛ ملاً مالی را وقف مطلق بیمارسان ی کنند و بیمارسان یک جهت است
که ان جهت، مالک ی شود منتها عن مال وقفی محبوس و ثمره آن که منفعت آن است مال بیمارسان ی
شود. حال اگر ان بیمارسان خراب شد، بیمارسان دیگر مصداق موقوف علیه قرار ی گرد، ان گونه از عناون
اعتباری نشانه آن نیست که آن شی ء واقعاً موجود است، بلکه ممکن است موجود حقیقی باشد و مالک بشود و
ممکن است موجود اعتباری و ی حقیقت باشد ولی دارای ملکیّت بشود، زرا ملکیّت امر اعتباری است، و برای آن

وجود اعتباری مالک کافی است.

اطلاق امّت بر انواع حوانات

قرآن کریم همانگونه که انسان ها را دارای جامعه و امت ی داند حوانات را نز امّت ها نامیده آیا ی توان گفت
قرآن برای حوانات نز یک جامعه حقیقی و وجود جمعی قائل است؟ آیا حوانات گذشه از وجود فردی یک
وجود جمعی حقیقی نز دارند؟ ملاً ی فرماید: «وَ مامِن دابةٍ فِی الارَضِ وَلاطائرٍِ یَطر بجناحَیهِ الاِّ امَُمٌ امَالُکُم ما
فَرطنّا فِی الکِابِ مِن شَی ءٍ ثمُّ الِی ربَهِم یُحشَروُن» (16) در ان آیه کریمه بر هر گروه از انواع حوانات امّت اطلاق
شده است، در حالی که صرف امّت نامیدن افراد یک جامعه، دلل وجود مسقل برای حیثیت اجتماعی آن افراد

نیست.

وجود حقیقی جامعه از دیدگاه

روایات
ظاهر بعضی از روایات آنست که مؤمنن با هم یک حقیقت را تشکل ی دهند، لازم است در مضمون آنها أمل
کافی کرد که آیا همراه با استدلال است یا نه، آیا برای گروه مؤمنان اثر کوینی جدای از آار افراد پدید ی آید، ا



بتوان به وجود روح جمعی آنها استدلال کرد یا نه. ان روایات چند طایفه است (17) که برخی جنبه تشبی و
بعضی جنبه تحقیقی دارد. شاید از ان روایات بتوان استفاده کرد که بعضی از امت ها و جوامع دارای وجود
حقیقی است: روایت یکم: عن المفضّل بن عمر قال: قال ابوعبداللّه (ع): انمّا المؤمنون اخوةٌ بنو ابٍ و ام و اذا

ضرب علی رجلٍ منهم عرقٌ سهرکه الآخرون. (18)
شعر معروف «بنی آدم اعضای یکدیگرند» از همن روایات گرفه شده: یعنی مؤمنن باهم برادرند، فرزندان یک پدر
و مادرند و اگر رگی از رگ های کسی آسیب ببیند سار رگ ها و اعضاء ی خوای دارند یعنی همانطور که اگر یک
عضو از اعضاء انسان آسیب ببیند سار اعضاء آرام نیست، یک فرد از جامعه اسلای نز اگر آسیب ببیند، دیگران
در رنج هسند، آیا ان روایت بیانگر یک حکم دستوری و اخلاقی است یا یک حکم وصفی؟ از ان روایت نی شود

استفاده کرد که یک حکم وصفی باشد، بلکه ظاهر آن یک حکم دستوری است.
روایت دوم: عن ای بصر قال: سمعت اباعبداللّه (ع) یقول المؤمن اخ المؤمن کالجسد الواحد ان اشکی شیئاً
منه وجد الم ذلک فی سائر جسده و ارواحهما من روحٍ واحدةٍ و انّ روح المؤمن لاشدّ اتصّالاً بروح اللّه من اتصّال
شعاع الشّمس بها؛ (19) یعنی افراد با ایمان به منزله اعضای یک بدن هسند که اگر یک عضو آسیب ببیند، دیگر
اعضاء نز ناراحت هسند و ارواح دو مؤمن از یک روح است. آنگاه از باب تشبیه معقول به محسوس ی فرماید
ارتباط روح مؤمن به ذات اقدس اله قوی تر از اتصال شعاع خورشید به خود خورشید است. ظاهر ان حدیث
نشان ی دهد که در امت اسلای یک روح واحد وجود دارد حال اگر برهان عقلی بر خلاف ان ظاهر اقامه شد
باید ان ظاهر توجیه بشود، اما اگر عقل نتوانست به ان راز ی ببرد به ناچار سکوت ی کند و بر فرض اثبات و
تمامیّت ان دلل وجود جمعی را به صورت موجبه جزئیه اثبات ی کند نه موجبه کلّیه، زرا ان روایت در محور
ایمان و جامعه مؤمن است، اما در کشوری که کافران بسر ی برند یا مسلمان و غر مسلمان با هم زندگی ی
کنند اثبات وحدت جمعی برای آن دشوار است، چون در ان حدیث و مانند آن آمده است که ارواح مؤمنن یک
روح است و همه اینها بر اثر ارتباط با ذات اقدس خداوند ی توانند واحد بشوند. از ان بیان لطیف تر و گویاتر

روایت دیگر ان باب است:
روایت سوم: «عن جابر الجعفی قال: قبّضت بن یدی ای جعفرٍ علیه السلام فقلت: جعلت فداک ربمّا حزنت من
غر مصیبةٍ تصیبنی او امرٍ ینزل ی حتیّ یعرف ذلک اهلی فی وجی و صدیقی، فقال: نعم یا جابر انّ اللّه عزّ و جلّ
خلق المؤمنن من طینة الجنان و اجری فهم من رح روحه فلذلک المؤمن اخ المؤمن لابیه و امّه فاذا اصاب

روحاً من لک الارواح فی بلدٍ من البلدان حزنٌ حزنت هذه لانهّا منها» (20)
معنای ان روایت نوعی استمداد از تحلل روانی برای جامعه شناسی است جابر به امام باقرـ علیه السلام ـ عرض
کرد: من گاهی ی جهت غمگن ی شوم به طوری که نشانه اندوه را خانواده و دوسان من در چهره ام،
مشاهده ی کنند، بدون اینکه حاده ناگوار و لخی برایم یش آمده باشد راز ان مطلب چیست؟ حضرت امام
باقر (ع) فرمود: اگر کسی در جای غمگن ی شود برادر مؤمن او نز ناخودآگاه مأثر ی شود برای اینکه اینها
یک واقعیت و یک روح دارند، چنانکه روابط اعضای یک یکر نز همینطور است، زرا اعضای دیگر بدون احساس
مسقیم درد رنجور ی شوند. البه ان روایت ربطی به جامعه ندارد و شامل دو مؤمن نز ی شود، گرچه یکی در
شرق و دیگری در غرب عالم زندگی کنند، اما اگر همه مسلمانان در یک جا بسر ببرند، آیا غر از روحی که به ک
ک آنان داده شده، یک روح واحد حقیقی در همه آنان هست یا ان وحدت یک امر اعتباری است ا «بنی آدم
اعضای یکدیگرند» یک حکم دستوری باشد نه وصفی؟ به حسب ان روایت اگر واقعاً یک روح در افراد مؤمن باشد



و اثرش اینکه اگر کسی غمگن شد دیگران نز غمگن هسند پس افراد مؤمن یک واحد واقعی هسند اینگونه
روایات باید ارزیای بشود ا بتوان در اثبات وجود مسقل جامعه از آن مدد گرفت.

ان روایات بر فرض که به نصاب حجّیت برسد، بیگانه از مدّعا است زرا مدّعا ان است که جامعه وجود مسقل
دارد ولی مضمون روایت ان است که: مؤمنن با هم دارای یک روح هسند، خواه اهل یک جامعه باشند یا چند
جامعه و یا اصلاً عضو جامعه ای نباشند، بلکه زندگی فردی داشه باشند، و در جامعه ای که در آن مؤمن و غر
مؤمن بسر ی برند، هیچگاه بن آنها چنن رابطه ای وجود ندارد، در حالی که آنها اعضای یک جامعه اند، پس

مفاد حدیث مزبور نه جامع افراد است، و نه مانع اغیار.

------------------------------------------
ی نوشت ها :

1. سوره آل عمران، آیه .185
2. سوره انبیاء، آیه .34

3. سوره اعراف ، آیه .34
4. سوره انعام، آیه .108

5. سوره انبیاء، آیه .67
6. سوره انعام، آیه .108

7. سوره انبیاء، آیه .58
8. نهج البلاغه صبحی الصالح، خطبه 206 ص .323

9. سوره جاثیه، آیه .28
10. سوره غافر، آیه .5

11. سوره هود، آیه .100
12. سوره بقره، آیه .134
13. سوره مائده، آیه .66

14. سوره ق، آیه .21
15. سوره نساء، آیه .41
16. سوره انعام، آیه .38

17. اصول کافی، کاب الایمان والکفر باب «اخوة المؤمنن بعضهم لبعض»، ج 3، ص .254
18. اصول کافی، ج 3، ص .254

19. همان ، ص .255
20. همان، ص 254.


