
درآمدی بر لاش های فرهنگی امام صادق (علیه السلام)

<"xml encoding="UTF-8?>

 

مقدمه

از مهمترن رموز موفقیّت در زندگى، لاش و پایدارى در راه هدف ى‏ باشد. تحرکّ و ویاى که از اعقاد راسخ
انسان سرچشمه ى‏ گرد، در راه رسیدن به مقصود ضرورى ‏ترن عامل به شمار ى‏ آید.

مطالعه سره و زندگى ائمه اطهار (علیه السلام) و توجه به لاش‏هاى فرهنگى آنان نشان ى‏ دهد که آن بزرگواران
چشمه ‏هاى جوشان معرفت و گنجینه هاى حکمت الى هسند که چون چراغى ر فروغ و خاموش نشدنى

فراسوى علم را با رتو افشانى خود روشن ى‏ کنند. آنان با اندیشه ‏ها و لاش‏هاى فرهنگى خود، اریکى ‏ها را از
بن برده و در هر زمان امید حق ستزان را نومید ى‏ ساخند.

امام صادق (علیه السلام) همانند دیگر امامان معصوم (علیه السلام) داراى کمالات و فضال انسانى در مرتبه
اعلى است که بعد از شهادت پدر بزرگوارش امامت و رهبرى شیعیان را به عهده گرفت و به رغم مشکلات حادّ

جامعه مسلمن در مدت 34 سال امامت ر برکت خویش، نقش شایسه‏اى در گسترش فرهنگ حیات بخش
اسلام انجام داد.

مقاله‏ اى که از نظر خوانندگان عزز و محترم ى‏ گذرد، گاى است در بیان لاش‏ هاى فرهنگى و على آن گوهر
نبوى. امید است که ره توشه‏اى باشد براى ویندگان راه امامت و ولایت.

 

 

 

1- دعوت به ولایت پذرى

بزرگ ‏ترن ظلى که بعد از رحلت یامبراسلام (صلی الله علیه و آله) نسبت به جهان اسلام و بشریّت شد، ان
بود که امامت و ولایت را از مسر حق منحرف کردند. کم کم کار به جاى رسید که از زمان معاویه آن را به



سلطنت تبدل نمودند و مردم را چون بردگان به خدمت ى‏ گرفند.
آنان ى‏ خواسند که دیگر از امامت و جانشینى خاتم یامبران و رهبرى حقیقى و دینى اثرى نماند. وقتى نوبت به

امامت امام صادق (علیه السلام) رسید در مناسبت‏هاى گوناگون با بیانات شواى خود، اهمیت ان مسأله را
بیان فرمود.

«عیسى بن سرى» ى‏ گوید : به امام صادق (علیه السلام) عرض کردم پایه ‏هاى که دن اسلام بر آن بنا شده
است، به من بفرما. آن حضرت فرمود : «گواهى به یگانگى خداوند و ان که محمد (صلی الله علیه و آله) رسول و
فرساده اوست : اقرار نمودن به آن چه از جانب خداوند آورده (قرآن) و ولایتى که خداوند به آن امر فرموده و آن

ولایت آل محمد است.» (1)
یکى از انتظارات واقعى امام صادق (علیه السلام) از شیعیان واقعى ان است که نسبت به امامان خویش

معرفت و شناخت داشه باشند و با دل و جان ولایت آن‏ها را بپذرند نه ان که فقط مدّعى ولایت مدارى باشند،
آن حضرت با تبن علایم و نشانه ‏ها، ولایت پذران اصلى را از غر اصلى جدا نموده به طورى که ى‏ فرماید :
«شیعیان سه دسه هسند : گروهى به وسیله ما زینت ى‏ یابند و ما را وسیله عزتّ و آبروى خویش قرار ى‏

دهند، گروهى ما را وسیله درآمد زندگى دنیاى خویش قرار داده و از ان طرق زندگى ى‏ کنند و گروهى از ما و
به سوى ما هسند با امنیت ما آرامش ى‏ یابند و با ترس ما ترسان هسند، در برابر جفاکاران خودنماى ندارند،
اگر پنهان باشند کسى سراغ آن‏ها را نى‏ گرد و اگر آشکار باشند به آن‏ها اعنا نى‏ شوند. گروه سوم به حقیقت

شیعیان واقعى و راهنمایان مردم هسند.» (2)
امام صادق (علیه السلام) علاوه بر سفارش ‏هاى مکررّ به ولایت پذرى و امام ‏شناسى در مکتب تربیتى خویش،

شیعیان ولاى تربیت نمود و آنان را ولایت مدار بار ى‏ آورد. در ان زمینه داسان «عبدالله بن یعفور» یکى از
شیعیان با اخلاص و فداکار که در پذرش ولایت ائمه اطهار (علیه السلام) اسوه‏اى کامل و نمونه‏اى بارز براى

تماى شیعیان ى‏ باشد، قابل أمّل و دقت است او با همه عظمت على و موقعیت اجتماعى در برابر فرمان
امام خویش تسلیم محض بود.

 

 

 

2- اسناد به قرآن

جایگاه و نقش ائمه اطهار (علیه السلام) در تروج و توسعه فرهنگ قرآنى به وژه تفسر قرآن کریم، نقش کلیدى
و اساسى در تبن حقاق قرآنى است. با اندکى أمّل در زندگانى حضرت امام جعفر صادق (علیه السلام) روشن

ى‏ شود که قرآن در سره و سخن آن امام بزرگوار جایگاه وژه‏اى داشه و زندگى روزمرهّ خود را با آیات قرآن آن
چنان آمیخه بود که در تمام ابعاد رتو افشانى ى‏ کرد.

آن حضرت با حالت ملکوتى خاصى آیات قرآن را در نماز لاوت ى‏ کرد، به طورى که از حالت عادى خارج ى‏ شد.
روزى یکى از حاضران از او رسید : ان چه حالى بود که به شما دست داد؟ فرمود : «وسه آیات قرآن را کرار



کردم ا ان که به حالتى رسیدم که گوى آن آیات را به طور مسقیم از زبان نازل کننده‏اش ى‏ شنیدم.» (3)
«مسعدة بن صدقه» ى‏ گوید : شنیدم که از امام صادق (علیه السلام) رسیده شد : آیا امر به معروف و نى

منکر بر تمام مردم واجب است؟ حضرت فرمود : خر! به حضرت عرض شد چرا؟ فرمود : بر کسى واجب است که
توانمند، داراى جایگاه على و عالم به معروف و منکر باشد و بر انسان ناتوان واجب نیست، دلل آن قرآن کریم

ةٌ یَدْعُونَ إلَِى الْخَْرِ وَ یَأْمُروُنَ باِلْمَعْروُفِ وَ یَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ؛ (4) باید از ُكُنْ مِنْكُمْ أمَْى‏ فرماید : «وَ ل است که
میان شما گروهى باشند که به خر دعوت کنند و امر به معروف و نى از منکر نمایند.»

تعبر (منْکم) عده‏اى خاص را بیان ى‏ کند، نه عموم مردم را چنان که در ان آیه شریفه آمده است : «وَ مِنْ قَوْمِ
ةٌ َهْدُونَ باِلْحَق وَ بهِِ یَعْدِلُونَ؛ (5) و برخى از قوم موسى به راه حق هدایت ى‏ کنند و به آن باز ى‏ ُمُوسى أم

گردند.» یعنى عده‏اى از قوم موسى به حق هدایت ى‏ کنند نه همه. در ان جا امام صادق (علیه السلام) به حرف
«من» در (منکم) و (من قوم موسى) استدلال کرد که امر به معروف و نى از منکر بر همه افراد واجب نیست،

بلکه بر کسانى که تواناى و آگاهى نسبت به معروف و منکر داشه باشند، واجب است. (6)

 

 

 

 -3أسیس دانشگاه و تربیت شاگردان

امام صادق (علیه السلام) بعد از شهادت پدر بزرگوارش امام محمد باقر (علیه السلام) در طول 34 سال امامتش
با پنج طاغوت اموى و دو طاغوت عباسى روبرو بود. در ان ایام بر اثر جنگ و ستزهاى بنى عباس براى براندازى

حکومت بنى امیه و درگرى شدیدى که آن‏ها با یکدیگر داشند، فضاى بازى براى آن حضرت فراهم شد. آن امام
همام در ان فرصت توانست وسع ‏ترن دانشگاه اسلاى را ى رزى کند و در ان راسا توفیقات سرشارى به

دست آورد، به طورى که حدود چهار هزار نفر شاگرد از مجلس درس او با واسطه و بدون واسطه استفاده ى‏
کردند و بسیارى از آنان به مقامات عالى على و فقى نال شدند. برجسگان و فرزانگانى همچون : «زراره بن
اعن»، «هشام بن حکم»، «جابر بن حیان»، «ابان بن تغلب»، «مفضّل بن عمر»، «مؤمن الطالق»، «هشام بن

سالم»، «معلّى بن خنیس» و... از ان دانشگاه فارغ التحصل شدند که هر کدام اساد برجسه و پایه گذار علوم
و صاحب کرسى تدریس در فنون گوناگون علوم شدند و کاب‏ هاى مخلفى براى آگاهى بخشى به نسل‏هاى آینده

ألیف نمودند و منشأ آار و برکات و تحولات عظیى در ارخ اسلام و تشّع شدند.
حضور در دانشگاه جعفرى مخصوص شیعیان نبود، بلکه افراد زیادى همچون «ابوحنیفه» رئیس مذهب حنفى،

«مالک ابن انس» رئیس مذهب مالکى، سفیان بن ثورى، یحى بن سعید و... از شاگردان ان دانشگاه بودند. (7)
آن حضرت شاگردان خود را براساس ذوق و استعداد تعلیم ى‏ نمود و در همان رشه تشوق و تعلیم ى‏ داد و

ان گونه بود که مکتب تشع در اثر لاش‏هاى فرهنگى امام صادق (علیه السلام) به صورت چشم‏گرى گسترش
یافت و به اکثر قلمروهاى اسلاى رسید و بسیارى از مسلمانان در آن دوران طلاى به مکتب اهل بیت (علیه

السلام) گرویدند.



 

 

 

4- شکوفاى علم فقه

امام صادق (علیه السلام) در رورش و شکوفاى علم فقه لاش فراوان ى‏ کرد، بنابران عظمت على آن امام
بزرگوار در ان علم در اوج قرار دارد و شاگردان ى شمارى را در زمینه فقه و نشر آن تربیت نموده است.

در علم فقه بهترن نظریات را ارائه نموده که هم اکنون روایات فقى او در کتب اربعه (تهذیب و استبصار شخ
طوسى، کافى کلینى و من لایحضره الفقیه شخ صدوق) گردآورى شده است و شاگردانى همچون «جمل بن

دراج»، «عبدالله بن مسکان»، «حمّاد بن عثمان» و... در فقه تحول جامعه اسلاى داده است.
آن حضرت براى حل مشکلات جامعه در عصر غیبت ى‏ اندیشید و براى مردم مسلمان که از امام خود دور

هسند و دسترسى به حجّت خدا ندارند، قلید و روى از مجتهدان و فقهاى جامع الشرایط را سفارش ى‏ کرد.
امام صادق (علیه السلام) در مورد شرایط یک فقیه کامل و جایگاه او ى‏ فرمود : «هر کس از میان شما حدیث ما

را روایت و در حلال و حرام ما دقت کند و احکام ما رابشناسد، پس باید او را به عنوان حاکم شرع و مجتهد
پذرفت و هرگاه طق نظر ما حکم کند و کسى آن را نپذرد بدرستى (رد کننده) حکم خدا را سبک شمرده و فرمان

ما را رد کرده است و هر کس فرمان ما را رد کند فرمان خدا را رد کرده است.» (8)

 

 

5- نشر علم حدیث

آار به جاى مانده در زمینه حدیث از امام صادق (علیه السلام) بیش‏تر از سار معصومن (علیه السلام) است.
هچ کاب فقى، حدیثى و تفسرى شیعه نى‏ تواند از کلام امام صادق (علیه السلام) خالى باشد.

امام صادق (علیه السلام) در حوزه علم حدیث و آیات الاحکام بیش ‏ترن فرصت را یافت و توسط چهار هزار نفر
از شاگردان خود، تفکرات شیعى رادر دورترن نقاط جهان منتشر نمود.

هر یک از شاگردان آن حضرت نز خدمات بزرگ فرهنگى و على را در مناطق مخلف عهده دار شد و حتى رهبران
برجسه اهل سنتّ در عرصه حدیث از محضر آن گراى بهره‏مند شده‏ اند: به طورى که ابوحنیفه بارها ى‏ گفت :

«اگر آن دو سال که نزد امام صادق (علیه السلام) درس خواندم نبود، من هلاک ى‏ شدم.» (9)

 

 



6- کشف علم شیى

یکى از علوى که از محضر یشواى ششم نشأت گرفه و بعداً در سار مناطق رشد و توسعه یافت، «علم شیى»
است.

از آن جاى که امام صادق (علیه السلام) هر دانشى را به اهل آن ى‏ آموخت و شایسگى و استعداد افراد را
معیار تعلیم علوم قرار ى‏ داد، علم شیى را به شاگرد شایسه و مماز خود، «جابربن حیّان کوفى» آموخت.

او در ان علم مهارت یافت و به پدر شیى موسوم گردید. جابر بن حیّان چنان در ان عرصه درخشید و تعالیم
صادق آل محمد (علیه السلام) را به دنیا عرضه کرد که یشرفت علوم و کنولوژى جهان غرب امروزه مدون

اندیشه ‏هاى اوست.
امروزه ألیفات جابر بن حیّان در کابخانه ‏هاى مهم دنیا نگهدارى ى‏ شود. نسخه‏اى از کاب «الخواص الکبر» در

موزه انگلسان و نسخه ‏اى از کاب «الاحجار» در کابخانه ملى پاریس موجود است .
معروف ‏ترن کاب وى، «مجموعه کامل اسرار طبیعت» است که بار اول در سال 1490 میلادى به چاپ رسید و در

سال 1668 میلادى به انگلیسى و در سال 1672 به فرانسه ترجمه شد او همه ان مهارت ‏ها و فنون را از محضر
حضرت صادق (علیه السلام) به دست آورد. (10)

 

 

7- نشر آار جاویدان

شاگردان حوزه شیعى آن حضرت آار گران بهاى را از خود آن بزرگوار نقل نموده‏اند و یا خود ألیف کرده‏اند. برخى
از کاب‏ هاى منسوب به حضرت امام صادق (علیه السلام) به شرح زر است :

1- کاب «التوحید» که آن حضرت املا کرد و مفضّل بن عمر آن را تحرر نمود. (11)
2- «رسالةٌ فى وجوه معایش العباد» که در زمینه انواع شغل ‏ها، تجارت و صنعت ى‏ باشد. (12)

3- «رسالةٌ فى الغنائم» که پاسخ‏هاى آن حضرت رامون خمس و غنایم است. (13)
4- «الجعفریّات» که مجموعه روایاتى است به ترتیب ابواب فقه که امام کاظم (علیه السلام) آن را نقل نموده

است. (14)
5- «نثر الدرر» صحیفه ‏اى است در کلمات قصار آن حضرت (علیه السلام) که گویا به صورت مجموعه‏اى واحد

بوده و «ابن شعبه حراّنى» آن را در کاب «تحف العقول» یک جا آورده است. (15)
6- «رسالة الامام الى اصحابه» که راهنماى براى سلوک یارانش ى‏ باشد. (16)

7- «الرسالة الاهوازیّه» که در پاسخ والى اهواز نوشه شده است. (17)
8- «کاب الحجّ» که «ابان بن عبدالملک» آن را نقل کرده است. (18)

به جز ان‏ها نوشه ‏هاى دیگرى نز به آن حضرت منسوب است.

 



 

8 - تشوق به تفکّر

یشرفت هاى جوامع و افراد بر اثر بهره ورى از توان عقل و تفکّر و قدرت عمل و لاش است. یامبران، امامان و
بندگان صالح خدا همگى اهل فکر و تعقّل بوده‏اند. در منزلت ابوذر غفارى امام صادق (علیه السلام) فرمود :

«كَانَ أكَْثرَُ عِبَادَةِ أَِی ذَر رحَْمَةُ الَلهِ عَلَیْهِ الَتفَكرَ وَ الاَِعْتبَِارَ؛ (19) بیش ‏ترن عبادت ابوذر، اندیشه و عبرت اندوزى
بود.»

امام صادق (علیه السلام) در سره رفارى و عملى خود براى اندیشه و تفکّر ارزش والاى قال هست و زیباترن و
رساترن سخنان را درباره ارزش تعقّل و تفکّر در مسائل دینى بیان فرموده است.

آن حضرت ى‏ فرماید : «لا خر فى من لایتفقّه من اصحابنا. انّ الرجّل منهم اذا لم یستغن بفقهه احاج الهم
فاذا احاج الهم ادخلوهُ فى باب ضلالتهم و هو لایعلمُ ؛ (20) از دوسان ما کسى که در دن خود اندیشه و تفقّه

نکند، ارزش ندارد. اگر یکى از دوسان ما در دن خود تفقّه نکند و به مسال و احکام آن آشنا نباشد، به دیگران
(مخالفن‏ما) محاج ى‏ شود، هر گاه به آن‏ها نیاز یدا کرد، آنان او را در خط انحراف و گمراهى قرار ى‏ دهند در

حالى که خودش نى‏ داند.»
ضرورت یادگرى احکام دینى در منظر یشواى ششم آن قدر مهم است که ى‏ فرماید : «اگر به جوانى از جوانان

شیعه برخورد نمایم که در دن تفقّه نى‏ کند، او را أدیب خواهم کرد.» (21)

 

 

9- بهره‏گرى از افراد توانا

ششمن اختر ابناک آسمان ولایت و امامت با ارزیاى قابلیّت‏ها و توانمندى ‏هاى شاگردان خود، برخى از آن‏ها را
براى پاسخ به سؤالات و گفگوهاى على رورش داده بود. به عنوان مال در مباحث کلام و مباحث اعقادى به
وژه مسائل امامت، افراد مماز و برگزیده‏اى همچون «هشام بن سالم»، «هشام بن حکم»، «حمران بن اعن»

و... را تربیت کرده و به موقع از آن‏ها استفاده ى‏ کرد.
«ونس بن یعقوب» ى‏ گوید : نزد امام صادق (علیه السلام) بودم که مردى از سرزمن شام به دیدن آن حضرت

آمد و اظهار داشت که من مردى هستم صاحب فقه و کلام، اکنون آمده‏ام ا با یارانت بحث و گفگو کنم :
حضرت فرمود : ان علم کلاى که تو درباره آن صحبت ى‏ کنى از کلام رسول خداست یا ساخه ذهن خودت

است؟ مرد گفت : بخشى از آن کلام یامبر (صلی الله علیه و آله) است و بخشى از آن کلام خودم. امام فرمود :
پس تو شریک رسول خدا هستى؟ گفت : نه، حضرت فرمود : پس به تو وحى رسیده است؟ گفت : نه، اینجا بود

که امام صادق (علیه السلام) به من روى کرد و فرمود : اى ونس! ان مردى است که یش از آن که سخن بگوید،
خود را محکوم کرده است. سپس فرمود : اى ونس! اگر کلام ى‏ دانستى با او مناظره ى‏ کردى! اکنون برون رو و

ببن چه کسانى از صاحبان کلام را یدا ى‏ کنى، آن‏ها را نزد من بیاور. ونس ى‏ گوید : برون رفتم و تعدادى از



مکلمن همچون : حمران بن اعن ، هشام بن سالم، قیس بن ماصر و... را دیدم. آن‏ها را به حضور امام بردم و
آن حضرت دستور داد ا با مرد شاى مناظره کنند. آن‏ها هر کدام با مرد شاى بحث و گفگو کردند و بر او در

زمینه ى علم کلام غالب گشند. (22)

 

 

10- دعوت به روى از اخلاق حسنه

نیاز به اخلاق حسنه یک نیاز بشرى و انسانى است و به جامعه خاصّى اختصاص ندارد. به همن جهت یامبر
اکرم (صلی الله علیه و آله) فرمود : «اگر انسان بداند چه چزى براى او در اخلاق نیک وجود دارد، حتماً متوجه ى‏

شود که او به داشتن اخلاق نیکو نیازمند است.» (23)
حسن خلق آن قدر عظمت و ارزش دارد که هر کسى به عمق و ژرفاى آن نى‏ رسد و به هرکس عنایت نى‏ شود،

… وَلا یعْلَمُ ما فِى وَ صَفى ِوَلى چنان که امام صادق (علیه السلام) فرمود : «وَلا یكُونُ حُسْنُ الخُلْقِ الاِّ فى كُل
حَقیقَةِ حُسْنِ الْخُلْقِ الاِ اللّه تعالى؛ (24) و حسن خلق یافت نى‏ شود مگر در وجود دوسان و برگزیدگان خداوند

و آن چه در حقیقت خلق نیکوست، جز خداوند متعال کسى نى‏ داند.»
رئیس مکتب جعفرى نه نها به بیان اهمیت و ارزش اخلاق بسنده نکرده، بلکه در سره خود براى ثمر بخش بودن

آن در جامعه به بیان موارد و مصداق‏هاى عینى آن نز رداخه است ا مسأله مذکور ملموس‏تر و محسوس‏تر
ن ظَلَمَكَ وَصِلَةُ مَن قَطَعَكَ وَ إعطاءُ مَن شود. از آن حضرت در مورد مکارم اخلاق سؤال شد، فرمود : «الَعفوُ عَم

حَرمََكَ وَ قَولُ الحَق وَ لَو عَلى نفَسِكَ؛ (25) گذشت از کسى که به تو ستم روا داشه است و ارتباط داشتن با کسى
که با تو قطع رابطه کرده است و عطا نمودن به کسى که تو را محروم ساخه و گفتن سخن حق هر چند به ضرر

تو باشد.»
آن حضرت در ادامه ان موضوع به ثمرات و فواید اخلاق نیک اشاره نموده است و ى‏ فرماید : «حُسْنُ الخُلُقِ

َزیدُ فِی الرزْقِ؛ (26) خوى نیک باعث افزایش روزى ى‏ شود.»
در روایتى دیگر شیعیان را به خوش رفارى با خانواده سفارش نموده و آن را موجب طولانى شدن عمر ى‏ داند و
ى‏ فرماید : «مَنْ حَسُنَ برِهُ فِی أهَْلِ بَیِْهِ زِیدَ فِی عُمُرهِِ؛ (27) هر کس با خانواده خود، خوش رفارى کند، عمرش

طولانى ى‏ شود.»
هم چنن رعایت اصول اخلاقى و توجه به آداب انسانى و خوش برخوردى را از وژگى ‏هاى مکتب تشّع دانسه و

آن را بر شیعیان راستن لازم شمرده و بر اجناب از بدخلقى أکید نموده است.

 

 



فرجام سخن

امام صادق (علیه السلام) طى 34 سال امامت بابرکتش شور و نشاط على و فرهنگى خاصى در جامعه اسلاى
گسترش داد که در ارخ زندگى بشر کم سابقه بوده است. وى در میدان مبارزه با همه جریانات فکرى به مخالفت

برخاست ا عقاید باطل را بکوبد و اندیشه‏هاى منحرف را اصلاح کند و عقاید ناب اسلاى را به تشنگان حقیقت
هدیه نماید. ولى سرانجام ان بزرگ مرد ارخ انسانیت، مورد خشم دسگاه غاصب عباسى قرار گرفت، زرا هرگز

منصور را خوش نى‏ آمد که شاهد یشرفت على و شهرت روزافزون امام باشد. او ترس آن را داشت که شاید
روزى امام (علیه السلام) کرسى خلافت را از زر پایش برون بکشد و حکومتش را واژگون سازد، بنابران در ى

ضربه زدن به وجود مبارک آن حضرت بود ا اینکه سرانجام با انگور زهرآگن امام را به شهادت رساند.
امام صادق (علیه السلام) در روز دوشنبه 25 شوال سال 148 هجرى قمرى در مدینه منوره وفات یافت و در خاک

پاک قبرسان بقع کنار پدرش و اجدادش به خاک سرده شد.

ی نوشت ها :
1. اصول کافى، کلینى، ج 3، ص‏.34

2. ماهنامه پاسدار اسلام، شماره 264، آذرماه 1382، ص‏.27
3. بحارالانوار، مجلسى، ج 84، ص .248

4. سوره آل عمران، آیه .104
5. سوره اعراف، آیه .159

6. تفسر نور القلن، على بن جمعة الحوزى، ج 1، ص‏.380
7. منتى الآمال، شخ عباس قى، ج 2، ص .139

8. تهذیب الاحکام، شخ طوسى، ج 6، ص .218
9. سر اعلام النبلاء، شمس الدن ذهى، ج 6، ص .257

10. ماهنامه مبلغان، شماره 72، شوال 1426 ه.ق، ص 31-.30
11. الفصول المهمّه، ابن صباغ مالکى، ص .222

12. تحف العقول، ابن شعبه حرانى، صى .331
13. همان، ص .331

14. الذریعة الى تصانیف الشیعه، علاّمه شخ آقا بزرگ تهرانى، ج 2، ص .109
15. مأخذ قبل، ص 324-.315

16. اصول کافى، ج 8، ص 14-.2
17. بحارالانوار، ج 77، ص .189

18. رجال نجاشى، ابوالعباس نجاشى، ص .14
19. مأخذ قبل، ج 22، ص .431

20. اصول کافى، ج 1، ص .25
21. بحارالانوار، ج 1، ص .261



22. الارشاد، شخ مفید، ص .261
23. مزان الحکمة، رى شهرى، ج 2، ص .799

24. بحار الانوار، ج 68، ص .393
25. معانى الاخبار، شخ صدوق، ص .191

26. بحارالانوار، ج 71، ص .395
27. کشف الغمّه فى معرفة الائمه، على بن عیسى اربلى، ج 2، ص 208.

 


