
اسلام سیاسی در راه رشد و برتری

<"xml encoding="UTF-8?>

همواره نروهای اسلام گرا به عنوان نروی مداخله گر در امر اجتماع، با دیگر نحله ها در رقابت و کشمکش بوده
اند. در بن سال های 1332 - 1325، اسلام گرایان با نروهای لیبرال در رقابت بودند؛ گاهی همکار و در یک
ائلاف قرار ی گرفند و زمانی گسست و اخلاف رخ ی نمود. شاخص ترن شخصیت اسلام سیاسی در ان
دوره، آیت الله کاشانی بود که در عرصه رقابت با لیبرال ها حضور رساند. در ادامه، چگوگی ان رقابت، فعالیت
های اسلام سیاسی، روزی دکتر مصدق، چگونگی برخورد وی با اسلام گرایان به وژه فدایان اسلام را خواهیم

دید.
ی توان گفت که اگر همراهی نروهای ملی - مذهی و اسلام طلبان با یکدیگر نبود، نهضت ملی شدن صنعت
نفت به روزی نی رسید; هرچند در ادامه، گسست ائلاف و اخلاف همن نروها، و رقابت آنها نهضت را به

شکست کشاند.
پس از آن که ملی شدن صنعت نفت اران، در مجلسن شورا و سنا، تصویب شد و شکست سنگینی بر دربار و
استعمار انگلیس، وارد آمد، مجلس شانزدهم به منظور اجرای اصل ملی شدن نفت، قانون نه ماده ای را در 1330
به تصویب رساند و به دنبال آن، نخست وزری مصدق را بر شاه تحمل کرد. نفوذ برخی عوامل نامطلوب در کابینه
مصدق و اعتماد وی به حسن نیت آمریکا در حل مسالمت آمز نفت، به تدرج موجبات اخلاف بن نروها را
فراهم آورد. از دیگر سو، انگلیس نز با اهرمهای نظای، حقوقی، سیاسی و دپلماتیک، مقدمات تحریم خرید
نفت اران و ندادن کمک های اقتصادی را فراهم آورده. با ان همه، کاشانی به عنوان چهره شاخص اسلام
سیاسی ان زمان، همچنان به همکاری با مصدق باور داشت و حتی با تهدید انگلیس به اعلان جهاد، (1) موجب

عقب نشینی نظای استعمار گردید.
با شروع کار مجلس هفدهم، مصدق از شاه، قاضای تصدی وزارت جنگ کرد که با مخالفت او روبرو شد. مصدق
استعفا کرد. ان استعفا، شادی بسیاری از دشمنان ملت را به وجود آورد. روز بعد مجلس به نخست وزری قوام،
رای داد، و ان آغازی شد برای حرکت ها، شورش ها، ناآرای و راهیمای های گسترده مردی. اقلیتی از
نمایندگان مردم و آیت الله کاشانی خواسار بازگشت مصدق شدند. نقش کاشانی و اسلام گرایان در ان روزها،
بسیار بود. کاشانی با نفوذ مذهی خود، توانست بسج عموی گسترده ای را سامان دهد. مصاحبه ها و اعلامیه
های فراوانی از وی منتشر شد و کفن وشان بسیاری به حمایت از وی، از شهرهای اطراف، آماده حرکت به تهران
شدند که نشان از نفوذ و اقتدار بسیار وی در ان دوره دارد. روزهای 28 و 29 تر، بازار تهران تعطل و راهیمای
گسترده ای علیه قوام و به نفع نهضت ملی برگزار شد. در نهایت قوام مجبور به استعفا شد. بازگشت مصدق،

قطعی گردید و بار دیگر شادی و هیجان، اران را فراگرفت.
پس از قیام سی تر 1331، مصدق به خواسه های خود از جمله وزارت جنگ و اختیارات شش ماهه از مجلس
رسید و کاشانی نز به ریاست مجلس برگزیده شد. (2) پس از روی کار آمدن دوباره مصدق، کشمکش های اولیه،
شدیدتر شد. بارزترن وجه ان اخلاف، به انتصابات دکتر مصدق بر ی گشت که به زودی ظاهر شد. کاشانی در
نامه ای به مصدق از ان روند، انقاد کرد. دیگر مورد اخلاف، مربوط به عدم مجازات عاملن کشار وقاع 30 تر



بود که دولت وقت در ان باره نز اقدای انجام نداد. موضوع دیگر ان بود که مصدق قاضای تحدید یک ساله
اختیارات از مجلس کرد، که ان درخواست، شکافی گسترده در جبهه ملی به وجود آورد و حتی دکتر مکی که از
یاوران نزدیک مصدق بود، از مجلس استعفا کرد. بقای از عضویت جبهه ملی درآمد و داره اخلاف ها از کاشانی
و مصدق فراتر رفت و کل ارکان نهضت را فراگرفت. در ان اوضاع آشفه، با برگزاری رفراندوم، مجلس هفدهم
منحل شد. گسست و دوگانگی نروها بیشتر شد و جدای ها ترمیم ناپذر ی نمود. با نبود مجلس، شاه از
اختیارات خود استفاده کرد و 22 مرداد 32، مصدق را برکنار، سه وزر وی را دسگر و زاهدی را به نخست وزری
تعن کرد. زاهدی در اشغال ساختمان نخست وزری، شکست خورد و شاه فرار کرد. 25 مرداد، کودای نا فرجام
به پایان رسید، اما سه روز بعد با حضور نروهای ارتش و دربار، نروهای امریکا و انگلیس، حضور گروهی از اوباش
در خیابان ها، عدم توان ارتش در مقابله با کوداچیان، ناتوانی مصدق از تصمیی قاطع در آن زمان حساس،
دوگانگی های شدید بن رهبران نهضت، یاس و ناامیدی مردم و بحران و فشارهای اقتصادی، همه و همه دست
به هم داد و کودای 28 مرداد به روزی رسید و نهضت ملی مردم اران، به شکست انجامید. لاش های بسیار
اسلام گرایان که با روزی مصدق و اندیشه لیبرالیسم همراه شده بود، ی نتیجه ماند و ان بار نز موجبات کناره

گری و سرخوردگی اسلام گرایان فراهم آمد; هر چند ان سرخوردگی بسان دروه های قبل نبود.
باید به یاد آورد که برای موفقیت هر نهضتی و شکست دشمنان داخلی و خارجی و اجرای سیاست «موازنه منفی »
که مصدق به آن باور داشت، بیش از هر چز انسجام داخلی و همبسگی ملی و اخلاف و دوگانگی در صحنه بن
المللی لازم است که نه نها ان شرایط در آن زمان اران وجود نداشت، بلکه اوضاع کاملا برخلاف منافع و مصالح
ملی اران بود. از سوی دیگر، همه چز به حل و فصل مناسب نفت بسگی داشت که ماسفانه مصدق در حل
ان مشکل - به خاطر موضع توطئه آمز انگلیس - شکست خورد و بدون نفت هم اقتصاد اران فلج بود. و

چنن نز شد.
به علاوه باید به اخلافات ریشه ای و ایدئولوژیک رهبران و سرآمدان نهضت نفت اشاره کرد. مجموعه ای نا
همساز گرد هم آمده بودند و طبیعی ی نمود که به تدرج از هم بگسلند. از سوی مکتب ملی گرای بود که از
اصول آن جدای حوزه دن از یاست بود. ملی گرای، دن را فردی ی کند و ی گوید: «بیاید به زندگی خود در
ان دنیا توجه کنیم و دن را به زندگی بعدی واگذاریم. بگذارید شعار ما چنن باشد: زنده باد ملت، زنده باد مهن،
خدا به دن تعلق دارد و مهن به همه » (3). از دیگر سو، ایدئولوژی اسلای و آموزه های اسلام سیاسی بود که
با همه مبانی ملی گرای سازگار نبود. اسلام سیاسی در آن زمان به تشکل جامعه دینی باور داشت و اینکه

دستورهای دن در امور اجتماعی و سیاسی رعایت شود.
در ان دوره، کسی به فکر تشکل حکومت اسلای نیست و آنچه را که اسلام گرایان ی خواسند، رعایت
دستورهای دن در اجتماع بود. به هر حال ان وقاع و رویدادها توانست بیش از یش آن نروی بالقوه اسلام
سیاسی را به حرکت در آورد و بسترهای سیاسی - اجتماعی و فکری آن را فراهم سازد; به گونه ای که اسلام

سیاسی از رشد مطلوی برخوردار گردید و راه را برای رکت بیشتر آماده ساخت.
اسلام سیاسی ان دوره و رشد آهسه و آرام آن در ان زمان، بیشتر مدون حرکت ها، اعلامیه ها، مذاکرات و
اقدامات آیت الله کاشانی بود. حضور فعال ایشان در صحنه مبارزه را ی توان نماد دخالت روحانیت در جریان
نهضت ملی کردن نفت دانست. هر چند گاهی همراه و همگام با ایشان، «روحانون بزرگی چون آیت الله العظی
خوانساری، عماد الدن محلاتی، شاهرودی، سید محمود روحانی قی و دیگران از وی تجلل کردند» و (4) با صدور



فتوا، نظر ایشان را در مورد ملی شدن صنعت نفت، قویا اید کردند، اما ان در آغاز مبارزه بود و به همن
اقدامات اندک، اکتفا گردید. جبهه ملی برای حمایت توده ای و عظیم مردم به پشتیبانی اسلام طلبان و روحانیت
نیاز داشت که در راس آنان و در متن مبارز، مرحوم کاشانی بود. «ایشان در سال 1328، ظاهرا به دلل سؤظن
مربوط به ترور شاه، به بروت تبعید شد و اما احتمال دیگر بر تبعید کاشانی بیشتر آن است که وی برای اولن بار
قاضای ملی کردن صنعت نفت اران را یش کشیده بود (5) » هر چه بود، ایشان از سابقه مبارزاتی درخشانی
برخوردار بود و توانست در بسج توده و نروهای اسلام گرا و همراهی نروهای مذهی با ملی در نهضت نفت،
نقشی عظیم بازی کند. فرمانبری مردم از وی، نشان دهنده ان واقعیت سیاسی - اجتماعی و اریخی است که
اسلام سیاسی همواره به عنوان یک نروی بالقوه در اران وجود داشه است، و وقتی، فردی از میان اسلام
خواهان آگاه به مسال سیاسی جامعه، برخزد و در امور سیاسی و اجتماعی، موضع گری کند، مردم به روی از
او وارد صحنه ی شوند. حضور ایشان در میدان مبارزه علیه استعمار انگلیس که ریشه در بن مایه های اسلام
سیاسی و بیگانه ستزی آن داشت، «مشروعیتی دینی - مردی » به ملی گرایان داد. اعلامیه ها و یام های

کاشانی مردم را به حرکت در ی آورد و به مبارزه وا ی داشت.
مقدار اثر ان اقدامات کاشانی و مقدار حمایت مراجع بزرگ و حوزه قم را از وی در بخش وژگی های اسلام

سیاسی ان دوره ی خواهیم گرفت.
کودا، سرکوب جریانات فکری - سیاسی اعم از ملی گرا، اسلام خواه و حزب توده را در ی آورد و بهترن فرصت را
برای شاه فراهم ساخت ا با همه آنان که خرده حسای داشت، تسویه کند و داد خویش بساند. مصدق به سه
سال زندان محکوم شد. کاشانی و نروهای اسلام گرا، دلسرد و منزوی شدند. دولت نظای زاهدی کابینه تشکل

داد و یامد همه ان ماجراها، تسلط و حکمرانی 25 سال دیکاتوری و خفقان بر کشور بود.
به هر حال آنچه نباید اتفاق ی افاد، رخ داد و نهضت ملی اران، شکست خورد. بسیاری از فعالن و مبارزن به
زندان افادند و تبعید شدند. اما آنچه در ان ژوهش مهم است، دلسردی و سرخوردگی عالمان دن و اسلام
گرایان از سیاست است و ان وقاع به گونه ای، روش «سیاست گرزی » حوزه های علمیه را در آن سال ها مورد
اکید قرارداد. بعد از کودا، سال 1334 بود که فدایان اسلام دسگر و اعدام شدند و با توجه به همن فضای
حاکم بود که کسی فریادی بر نیاورد، حال آنکه در جریان ترور کسروی، علما دخالت کردند و دسگر شدگان را که

برخی از همن اعضای فدایان بودند، آزاد کردند.
ان روند سرکوب شامل حزب توده نز گردید. نروهای نفوذی آنان در ارتش لورفند و تسلط نظای زاهدی پس از

کودا موجب شد توده ای ها نز گرفار قلع و قمع شدید رژیم شوند.
ان وضعیت ادامه یافت و رژیم نز به شدت با هر اقدای برخورد ی کرد. پس از کودا، امریکایان بیش از هر
زمان دیگر، توانسند بر مقدرات اران چره شوند. بسیاری از وقاع واصلاحاتی را که رژیم پس از کودا آغاز کرد، با
نفوذ و سلطه آمریکا همراه بود. در سال 1339 با رسوای انتخابات دوره بیستم و لغو ناج آن، و حضور کندی
رئیس جمهور آمریکا در اران کم کم موجب شد که فضای نسبا باز سیاسی از ان سال ا سال 1341 شکل گرد.
ان امر به دلل طرز لقی امریکایان بود که از رژیم های وابسه به خود ی خواسند که به اصلاحاتی دست
بزنند ا از رواج مرام کمونیسم، جلوگری کنند. لذا رژیم شاه نز در صدد اصلاحات بر آمد، و زمزمه های آن کم کم

شنیده شد.
از دیگر سو باید به فوت آقایان بروجردی و کاشانی در سال 1340 اشاره کرد که در واقع مانع بزرگی برای اجرای



اصلاحات شاه به شمار ی آمدند. فوت ان دو عالم، شاه را به ان تصور غلط رساند که دیگر کسی توان مبارزه با
او را ندارد، و از ان رو خیلی سرع دست به کار شدند و مراحل قانونی و تصویب اصلاحات را به انجام رساندند.
ان حرکات از اوسط سال 1340 شروع شد و مطبوعات روز 16 مهر 41 اعلام داشند که دولت لایحه انجمن های
ایالتی و ولایتی جدید را تصویب کرده است و متن آن را انتشار دادند. (6) ان لایحه همان بود که قید قسم به
قرآن مجید، به کاب مقدس تبدل شده بود و بند متدن بودن به دن حنیف اسلام را برای نمایندگان، حذف

کرده بود. در ان مورد ذکر دو نکه اساسی است:
الف. پس از فوت آیت الله بروجردی، زمینه مهیا شد که امام خمینی (ره) برای مرجعیت مطرح شود و با توجه به
نفوذ وی ان چنن نز گردید. هر چند ایشان نها مرجع نبود. بسیاری از نگاه ها و توقعات حوزه قم به ایشان
بود. لذا ایشان گام نخست را علیه اصلاحات رژیم از جمله لایحه انجمن های ایالتی و ولایتی برداشت; دیگران را

آگاه کرد و در ی خود در آورد.
ب. ان دوران که فضای نسبا باز سیاسی در کشور وجود داشت، بار دیگر جبهه دوم ملی در سال 1339 تشکل
شد و فعالیت های را انجام داد. چند نشریه منتشر کرد، چند میتینگ سیاسی تشکل داد و در سال 41 کنگره
جبهه ملی با شرکت 170 نماینده در تهران، تشکل و اساسنامه و منشور جبهه ملی را تصویب نمود. فعالیت
جبهه ملی بیش از ان نبود و همزمان با پایان گرفتن دولت امینی، کم کم فعالیتش پایان گرفت و مل سار گروه
ها به خاموشی گراید. (7) اخلافات درونی، فقدان رهبری واحد، مشی روشنفکری و عدم ارتباط عمق با مردم،
موجب گردید که ان جبهه از نفوذ بالای برخوردار نگردد، جبهه مبارزه خالی شود و حاملان اسلام سیاسی، بیش

از یش احساس مسئولیت کنند.
گفه شد که حزب توده نز در اوج ضعف و ناتوانی خود به سر ی برد و دیگر نفوذ و تشکیلات منسجی بعد از
کودا نداشت. از سال  1332ا 1337 رژیم با یک رشه عملیات پلیسی سازمان زر زمینی، حزب توده را ملاشی و
بیش از سه هزار عضو حزی را دسگر کرد... و چهل نفر اعدام شدند. (8) طبیعی بود که در واکنش به آن
اقدامات غر دینی دربار، از سوی ان حزب نز فریاد اعتراضی بلند نشود. علاوه بران، باید به یاد داشت که ان دو
گروه به وژه حزب توده، چندان به مبانی اصل اسلام سیاسی باور نداشند و لذا مشخص بود که ان گروه ها

چندان حساسیتی به حذف سوگند به قرآن و یا دیگر سیاست های غر دینی شاه از خود نشان ندهند.
ان رویدادها همه موجب گردید که هر چه به سوی سال 1342 نزدیک تر ی شویم، بر قدرت، نفوذ، حوزه اقتدار
و حساسیت به امور جامعه، در میان اسلام گرایان افزوده شود و موازنه به نفع آنان سنگن گردد. لذا از ان زمان،
رقبای لیبرال و سوسیالیست اسلام سیاسی، در ضعف و ناتوانی بودند و ان ایدئولوژی از رقیبان رقدرت یشن
خود، گوی سبقت را ی رباید و جریانات با اعتراضات شدید امام خمینی و شاگردان وی و دیگر مراجع قم به سوی
قدرت گرفتن هر چه بیشتر آنان به جلو ی رود، به گونه ای که قیام یش بینی نشده 15 خرداد 1342 را سازمان
دهی ی کند و اسلام سیاسی، تجربه ای خونن را در رونده مبارزات خود ثبت ی کند و الهام بخش چندن سال

مبارزه پس از آن ی گردد.
اوج گری اسلام سیاسی و یدا شدن زمینه های آن به گونه ای فراگر ی شود که انشعای از سوی لیبرال ها به
طرف اسلام گرایان و با حضور یکی از نمایندگان فهیم و قوی آنان، یعنی مرحوم طالقانی شکل ی گرد و پایه
نهضت آزادی اران در سال 1340 ریخه ی شود که یاریگر و حمایت کننده برخی از سیاست های اسلام سیاسی
بود. «افزون بر سران نهضت آزادی، که قریبا مذهی بودند، بسیاری از جوانان مذهی فعال نز در اطراف آنان



قرار داشند که برای مال ی توان به شهید چمران و شهید رجای اشاره کرد. نمونه های دیگر، همکاری شهید
باهنر و جلال الدن فارسی با ان حزب است.» (9) به هر حال حضور عناصر روشنفکر مذهی در کنار اسلام

گرایان، تجربه ای ارزشمند بود و وندهای مطلوب بن دو قشر حوزه و دانشگاه را به وجود آورد.
بدن سان ما سال های  32ا 42 را سال های آغازن و زمینه ساز برای غلبه اسلام سیاسی بر رقبای ایدئولوژیک

خود، نام ی نهیم.
 

وژگی های اسلام سیاسی در ان دوره
چند وژگی که در دوره های یشن اسلام گرای وجود داشت، در ان دوره نز صدق ی کند که عبارند از: «نبود
جایگزن مناسب برای استبداد» ، «فقدان رهبری واحد» ، «نبود منظومه فکری » و «دوگانگی ». در ان سال ها،
هر چند به طور فزاینده ای مردم و روحانون در امور اجتماعی و سیاسی دخالت ی کنند، اما باز آن روح و روند
کلی حوزه، همان نمودهای از سرخوردگی دوران مشروطه و رضاشاه را در خود دارد. آری، اقدامات فدایان اسلام
و فعالیت های فردی موجه - از لحاظ حوزوی و مردی - مل آیت الله کاشانی اندکی از آن روحیه سیاست گرزانه

و متصلب، کاست.
اسلام سیاسی در اران پس از سقوط رضا شاه و حوادث به وجود آمده در نهضت ملی نفت، واکنش های
گوناگونی از خود نشان داد; آن گونه که ان واکنش ها به مرور زمان در اران، و میان حاملان اسلام خواهی جا باز
کرد و توانست در وقاع بعدی بسیار اثر گذار باشد. رویدادهای که در ان دوره زمانی (1332 - 1320) رخ داد،
اسلام طلبان را بیش از یش حساس به مسال زمانه کرد و همن حساسیت به آنچه در مملکت ی گذشت، در
میان دیگر حاملان ان نحله تداوم یافت. آنچه در ی ی آید، گوشه ای از وژگی های ان دوره از اسلام سیاسی

است.
1. رادیکال بودن

با توجه به شرایطی که پس از شهرور 1320 در اران یش آمد و یش از آن افراط کاری و برخوردهای ناشایستی
که از سوی حکومت استبدادی رضاشاه با دن انجام شده بود، همچنن با توجه به فضای باز سیاسی بعد از وی،
افراد بسیاری با چاپ و نشر کاب ها و مجلات فراوانی از فرصت یش آمده، سوء استفاده کرده، و بسیاری از
مقدسات و باورهای دینی مردم را ی روا و ی محابا مورد تهاجم قرار دادند و به قرآن، رسول الله (ص)، امام
صادق (ع) و دیگر سمبل های ارزشی مردم اران توهن کردند، که سر آمد ان نویسندگان، کسروی بود و به تبع

وی حکی زاده.
خصلت و طبع اجتماعی انسانی آن است که حرکت ند و افراطی، معمولا واکنش افراطی و سرع را به دنبال ی
آورد. در آن زمان در مقابل سیاست های افراطی و ندروانه رژیم رضاشاه و حرکت های ناپسند و شالوده شکنانه
کسروی و روان وی، جامعه مذهی اران و حاملان اسلام سیاسی نز اقدام به حرکت های رادیکال و حذف
فزیکی ان نروها کردند. لذا ی توان گفت که جامعه آن زمان اران، زمینه ها و عوامل رادیکال شدن گروه های

چون فدایان اسلام را فراهم کرده بود و نمود و ظهور آن در چهره فدایان اسلام بود.
باورهای جامعه اسلای مورد حمله قرار گرفه بود و ان خود به گونه ای ناخود آگاه نروهای رادیکال را در خود
ی روراند و به سوی رفار فزیکی و خشن ی راند. طاقت مسلمانان متعصب در آن زمان طاق شده بود. گفت
وگوها و مذاکره های نواب با کسروی به نقطه مطلوب و دلگرم کننده ای نی رسید. لذا حامیان اسلام سیاسی در



ان زمان ان چنن رویکردی را برگزیدند. در ان باره باید دو امر را به یاد داشت: یکی آنکه اوج ان تفکر و اندیشه
و نگرش رادیکال در همن زمان است بعدها با ضعف نروهای ضد مذهی، ان رفارهای افراطی نز شکلی
ضعیف تر یدا کرد; دیگر آنکه اهانت های ان دوره، علنی تر شده بود و انگزه ها را به شدت قویت ی کرد،
وگرنه در زمان رضاشاه نز ان چنن اعمالی انجام ی شد اما به علت اجتماعی نبودن و علنی نبودن تهمت و

حضور قلدری خشن چون رضاشاه، کسی به چنن کارهای دست نی زد.
در راسای همن اندیشه مبارزه جویانه است که به نوشه یکی از نویسندگان «فدایان اولن گروهی است که یک

جزوه درباره حکومت اسلای در سال 1950/1329 چاپ کردند.» (10)
2. واکنش به ایدئولوژی رقیب

به طور کلی، ظهور اسلام سیاسی در اران از یک نگاه در رویاروی با تمدن غرب و واکنش به آن شکل گرفت و به
راه کاملی خود ادامه داد. در واقع حرکات ظاهری دو نحله فکری در اران، بیشترن واکنش ها را از سوی اسلام
گرایان به دنبال آورد. اول، واکنش به لیبرالیسم است که بیشترن جلوه آن را در دوران مشروطه شاهدیم. در ان
دوران بیشتر نمود فکری لیبرالیسم در اران رخ نمود و در دوران ملی شدن صنعت نفت، جنبه و جلوه عملی
لیبرالیسم و حضور باورمندان به ان مکتب در عرصه حکومت نز پدید آمد، که واکنش اسلام گرایان را برانگیخت.
دیگر نحله فکری سوسیالیسم و کمونیسم است که فعالیت های را از سال 1300 آغاز کرده بود، اما نمود و ظهور
آن را بیشتر در دهه های بیست وسی شاهدیم که الگوی حزی آنان، «توده » است. عکس العمل مسلمانان به
کمونیسم بسیار شدیدتر از دیگر ایدئولوژی های بیگانه بود; زرا شعارهای آنان به نحو ملموس تری ضد دن و
متضاد با آموزه های دینی بود; بنابران بسیاری از مذهی ها برای مقابله با کمونیست ها وارد عرصه مبارزه
گردیدند و احساس مسئولیت کردند. از طرفی، ایدئولوژی رقیب با قدرت و نروی بسیار به میدان آمده بود و
هماورد ی طلبید. اسلام خواهان یا ی بایست تسلیم ی شدند و یا آنکه خود را نرومند و توانا ی کردند که
جریان اسلام سیاسی به رویکرد دوم روی آورد. همان گونه که جلوه های مارکسیستی کاملا اجتماعی، سیاسی،
انقلای بود، دستورهای دن و نوخوانی ها از دن نز سیاسی و اجتماعی گردید; هر چند یش از ان گروه های
در ی بحث علی و تبن منطقی مبانی اسلام سیاسی در برابر حزب توده بر آمدند و در ان زمینه مؤفقیت

های نز یدا کردند، نظر کانون نشر حقاق اسلای است که اوال دهه بیست شکل گرفه بود.
«تروج و تبلغ مرام مارکسیسم به دو شکل در دهه های مورد بحث ادامه یافت: از یک سو مفاهیم و آموزش
های سیاسی - انقلای مارکسیستی به منظور به حرکت واداشتن توده های مردم به مبارزه علیه رژیم تبلغ ی
شد و از سوی دیگر با رضایت و توافق ضمنی رژیم، ابعاد غر اجتماعی و غر سیاسی مارکسیسم یعنی بعد
اعقادی و الحادی آن که مبانی اندیشه دینی را هدف ی گرفت، توسط برخی از عناصر خود فروخه مارکسیست،

تبلغ و تروج، ی شد». (11)
از همن دیدگاه ها و مبارزه با ان افکار بود که نواندیشان دینی در ی قرائت و برداشتی نجات بخش از آموزه
های انقلای شیعی بر آمدند و مفاهیی را باز اندیشی کردند که الهام بخش و حرکت آفرن باشد. در واکنش به
تبلیغات الحادی مارکسیست ها بود که آار و نوشه های متعددی از سوی عالمان اسلام سیاسی ارایه شد و «به
تدرج مجلات و کاب های نسل جدید و روزآمد دانش آموخگان حوزه قم آغاز شد و به آرای یک بدنه نرومند
شکل گرفت; آن گونه که توانست یک دهه بعد، نقش فعالی را در سیاست عهده دار شود». (12) در واقع آن
تبلیغات گسترده مارکسیستی به گونه ای بود که بسیاری از عالمان دینی را به شرایط و اوضاع رامون خود



حساس کرد و ان حساسیت حتی پس از رفع خطر حزب توده و کمونیسم، همچنان ادامه یافت و در جبهه های
دیگر جلوه و ظهوری دیگر گونه یدا کرد. در دهه بیست ، مجلاتی با عناون «آن اسلام » ، «رچم اسلام » و
«ندای حق » چاپ ی شد. بعدها مجله ای به نام «حکمت » منتشر شد که افرادی چون مرتضی مطهری، ناصر
مکارم، احمد آذری قی و... در آن مقاله ی نوشند. در همن مجله بود که بخش های از کاب ناصر مکارم
شرازی به نام «فیلسوف نماها» منتشر شد. ان کاب در رد مارکسیسم نوشه شده بود و در سال 1335 به
عنوان کاب سال، برگزیده شد. بعدها مجلاتی به نام «مکتب اسلام » و «مکتب تشع » در ان دوره چاپ شد که
توانسند ا حدی جریان ساز باشند و پایه ها و مبانی اسلام سیاسی را پایه رزی کنند و کم کم به حرکت انقلای

مردم وند بخورند.
یکی از آار علی و مقنی که در رد مارکسیسم نوشه شد، «اصول فلسفه و روش رئالیسم » از علامه طباطبای و
حاشیه مرتضی مطهری بود. علامه طباطبای در اواخر دهه بیست و سال های نخستن دهه سی، درس فلسفه

ی گفت و به شبهات ماتریالیست ها ی رداخت و جواب ی داد.
همه ان لاش ها و زحمت ها دو اثر در ی داشت: یکی آنکه جریان کمونیستی با همه نرو و توان گسترده ای
که داشت هرگز نتوانست در اران پایگاه توده ای بیابد. علت اصلی آن اعقادات راسخ مردم به اسلام و فرهنگ
مذهی بود و و اینکه کمونیست ها را ضد خدا و دن ی دانسند; دیگر آنکه با بازسازی اندیشه های مبارزاتی
فرهنگ شیعه، اسلام در اران زمینه های مطلوب و شایسه ای برای سیاسی شدن و دخالت بیشتر در عرصه
اجتماع یدا کرد و ان روند به نحوی است که هرچه به سال های 56 و  57ی رسیم، بیشتر و بیشتر ی شود.
همان گونه که مبارزه و هماوردی با مکتب مارکسیسم نز به ان دوره محدود نی شود و متفکرانی بعدها
توانسند با الهام از آموزه ها و مفاهیم مارکسیستی، قرائتی ایدئولوژیک از دن ارایه دهند، که نمونه بارز آن دکتر

شریعتی است.
3. تعامل با جهان اسلام و اثرپذری از آن

یکی از وژگی های اسلام سیاسی در دوره زمانی 1334 - 1320 آن است که اسلام گرایان اران، کم کم به برون از
کشور نز نگاهی انداخند. ان نگاه به برون، قبل از ان زمان محدود به حوزه شیعی مذهب و در حیطه حوزه
علمیه نجف بود، اما با توجه به روند رویدادهای که در اران شکل گرفت، اسلام گرایان کم کم با اهل تسنن و
جنبش های مبارزاتی و انقلای آنان نز آشنا شدند و با آنان به تبادل فکر و اندیشه رداخند. شاید بیشترن عامل
اثرگذار در ان زمینه، اشغال فلسطن و تشکل دولت اسرائل در سال 1327/1945 باشد که به نحوی، آرمانی
مشترک برای همه مسلمانان بود و همه آنان را که در عرصه اجتماع بودند به واکنش واداشت. با تشکل دولت
اسرائل، دولت های عرب چنن وضعی را تحمل نکردند و به اسرال حمله ور شدند. 24 اردیبهشت 1327
اسرال اعلام دولت مسقل کرد و 6 روز بعد، یعنی 30 اردیبهشت 1327 تظاهراتی گسترده به نفع فلسطن و به
رهبری آیت الله کاشانی در تهران برگزار شد (13) و هیجانی بسیار به وجود آورد. از سوی دیگر دولت اران نز در
سال 23 اسفند 1328 اسرائل را به طور «دوفاکتو» به رسمیت شناخت که زمینه ساز نفوذ بیشتر و روز افزون

اسرایلی ها در اران شد.
از زمان اسیس اسرال در فلسطن، یکی از آرمان های اسلام گرایان در اران، مسئله فلسطن گردید. شهید
محلاتی نقل ی کند که مرحوم نواب یک روز بعد از ظهر در مدرسه فیضیه سخنرانی کرد و گفت «اگر ی خواهیم
اسرال را ساقط کنیم، باید از تهران شروع کنیم » (14) و حتی در آن روزها برای جنگ با اسرال، فدایان اسلام



اقدام به ثبت نام از مردم ی کردند که حدود 5 هزار نفر اعلام آمادگی کردند. لذا یکی از اصول فکری فدایان
«اتحاد جهان اسلام برای حل مشکلات » بود. نواب، کاشانی و دیگر اسلام گرایان، مسئله فلسطن را فقط مسئله
عرب نی دانند و آن را برای جهان اسلام مطرح ی کنند. ان رویکرد بعدها در مبارزه امام خمینی ر رنگ تر گردید.
همچنن باید به سفر نواب در سال 1333 اشاره کرد که به کنگره اسلای در بیت المقدس رفت و با رهبران
اخوان المسلمن نز دیدار کرد، و از آنان اثر گرفت و در بازگشت از مصر از آنان را ستود «اخوان المسلمن در
سال 1928 تشکل شده بود و ماثر از جنبش اصلاحی و رفرمیستی محمد عبده بود، در مصر که آن زمان در سال
های میان دو جنگ، کانون فشارهای متضاد سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و ایدئولوژیک به حساب ی آمد، حسن
البنا، بنیانگذار اخوان را بر آن داشت ا در محیط بحران، طرفداری از بازگشت به بنیادهای اسلام را مطرح کند.
حسن البنا تجلی ی همای معنویت صوفیانه، عالم اسلای و رهبری فعال بود که توانای ی نظری برای
برانگیختن حمایت توده ها و تبدل یچیدگی های عقیدتی به عمل اجتماعی داشت ». (15) ان جنبش که در
مصر از توان بالای برخوردار بود و چندن سال قبل از فدایان شکل گرفه بود و توانسه بود تشکیلات و
سازماندهی فکری نسبا معقولی به وجود آورد و شعبه های مخلفی در کشورهای عری اسیس کرده بود، ی
توانست برای فدایان اسلام که از تجربه کمتری برخوردار بودند، الگوی نسبا مناسی باشد; زرا اران آن روزگار،
دوره سکوت و خاموشی را ی گذارند و کمتر کسی در ی پایه رزی سازمانی مبارزاتی - عقیدتی بود. «اما اخوان در
مصر حدود یک میلون رو داشت و همه جنبه های موجودیت اجتماعی از جمله امور تبلیغاتی، کارگری،
دانشجوی، زندگی اجتماعی، امور مالی، اقتصادی و... را در بر ی گرفت و در واقع، جامعه اخوان بر طق عقیده
اسلای خود در ی بر پای و ساختن یک امت و حکومت اسلای در داخل حکومت مصر بود» (16) چزی که
فدایان نز آن را هماره کرار ی کردند و خواهان حکومتی دینی در اران بودند. 1948 بزرگ ترن خطر، برای
دولت مصر، اخوان المسلمن بود لذا آن را منحل کردند و در سال 1949 «بنا» توسط عوامل دولت ترور شد.
اندیشه اخوان ان بود که «حاکم اعلی که خداوند سبحان است، حکم ی کند که مؤمنن جانشن خداوند بنابر
دستور و شرع او هسند; پس حاکمیت والا واعلی به خدا بر ی گردد و ان اصطلاح که «حاکمیت از خداست » ،
عبارتی جدید است که ابوالاعلی مودودی و سید قطب - نظریه رداز اخوان المسلمن - و دعوت کنندگان به
توحید، آن را تروج ی کردند و از بازگشت به دن و سیاست به عنوان عبادت خداوند، حکم کردند که اصل اسلام
است ». (17) ان حرکت ها، اندیشه ها و جنبش های مبارزاتی به طور قطع در دیگر کشورها به وژه اران اثر
گذاشت; آن چنان که در هر دو کشور مصر و اران، اسلام خواهان، مخالف شدید اسرال، و در جستجوی جامعه
اسلای و در بازگشت به قرآن و تعالیم دن بودند. در کلام و سخنان بنا (بنیان گذار اخوان المسلمن) مفاهیی
وجود دارد که آن را با اندکی امل در گفه ها و نوشه های اسلام گرایان ارانی دوره بحث ما نز ی توان دید.
حسن البنا، ی گوید: «برادران من! شما یک انجمن خریه، یک حزب سیاسی و یا سازمانی محلی نیستید که
اهداف محدودی داشه باشد. شما روح جدیدی هستید در قلب ان ملت که با توسل به قرآن به آن حیات ی
بخشید. شما نور جدیدی هستید که برای محو اریکی ماتریالیسیم از طرق شناخت خدا، رتوافکنی ی کند.
فریاد نرومندی هستید که برای رساندن مجدد یام یامبر طنن افکن شده است... شما باید خود را حامل
رسالتی بدانید که دیگران از برداشتن آن خودداری ورزیدند. وقتی از شما ی رسند، به چه دعوت ی کنید، پاسخ
گوید به اسلام، به یام محمد، دینی که در آن حکومت هست و یکی از تعهداتش آزادی است. اگر به شما گفند
سیاسی هستید، پاسخ دهید اسلام یک چنن تمازی را قبول ندارد. اگر شما را به انقلای بودن متهم کردند،



بگوید ما فریادهای حق و صلح هستیم... اگر در مقابل ما بایستید و جلو یام ها را بگرید، از جانب خدا اجازه
داریم از خودمان در مقابل ی عدالتی شما دفاع کنیم...» (18)

با اندکی امل، ان اندیشه فرامحلی را در اندیشه های نواب و دیگر اسلام گرایان اران نز ی توان یدا کرد. نکه
های آموزنده و جالی در شعارهای اخوان المسلمن هست که باز شباهت بسیار با آرمان های اسلام خواهان
اران دارد. آنها ی گفند: «خدا هدف ماست و یامبر رهبرمان/قرآن قانون اساسی ماست، و جهاد، راه ما/مرگ
در راه خدا، نهایت آرزوهای ماست/الله اکبر. الله اکبر» (19) ان شعارها و آموزه ها، در مبارزه های اسلام گرایان

ارانی نز مطرح شد.
ان تعامل و تبادل اندیشه ها و اثرپذری از جهان اسلام به مرور زمان شکل مکامل تر و روشن تری به خود
گرفت. اما در ان دوره، روابط نواب با اخوان توانست زمینه ساز بسیاری از امور دیگر گردد. زمانی که جمال
عبدالناصر با اخوانی ها درگر شد، نواب، ضمن یک نامه دو سطری به وی نوشت: «رفار شدید شما با اخوان
المسلمن، غضی شدید در قلوب مسلمن ایجاد نموده، سریعا تجدید نظر نماید و کاری کنید که موجب

پشیمانی دردناک برای شما نشود». (20)
همچنن در ان دوره باید به سیاست اتحاد اسلام از سوی کاشانی اشاره کرد. وی درباره اتحاد اسلام و ارتباط با
سار زعمای کشورهای اسلای ی گوید: «اتحاد اسلام، مدتی است که مورد نظر من است و اقداماتی برای ایجاد
آن کرده ام و روی همن اصل بود که هنگام رای غر عادلانه شورای امنیت علیه برادران مصری خودمان، دستور
دادم میتینگ با عظمتی در تهران تشکل شود و مسلمانان اران علیه رای ظالمانه، تظاهرات ر دامنه شدیدی

بنمایند، فعلا جهان اسلام با هم متحد هسند». (21)
ان روند در دوره بعد جلوه ای بیشتر به خود گرفت و بیشتر تبدل به تبادل اندیشه شد. نکه دیگر آن است که
کاشانی در زمان تبعید در بروت - مرکز مطبوعاتی جهان عرب - به سر ی برد و طبیعی بود که از جریانات فکری
دنیای اسلام در جهان عرب آگاهی داشه باشد و از آنها اثر پذرد، لذا ایشان که فعال ترن چهره اسلام سیاسی
در ان دوران است «پس از قیام سی تر، برای قویت پشتوانه نهضت ملی که در سراسر جهان وجود داشت،
تصمیم به تشکل کنگره اسلای در تهران گرفت و ضمن مکاتبه با نمایندگان ملت های مسلمان از جمله،
عربسان، لبنان، مصر، افغانسان، عراق و... مقدمات کار را فراهم نمود و هنگای که نمایندگان ملت های
مسلمان اعلام آمادگی کرده و فضای جهانی متوجه تهران شده بود، دکتر مصدق با عدم قبل هزینه و امکانات
آن، از برگزاری آن ممانعت کرد. کاشانی، به منظور مقابله با استعمار انگلیس و راه اندازی مبارزات ضد استعماری

در جهان اسلام، حتی کالاهای انگلیسی را هم تحریم کرد». (22)
به هر حال، رویکرد و رهیافت اسلام سیاسی در ان دوره، نگرش جهانی ی یابد و نگاه ها به کل جهان اسلام
منعطف ی شود که ان نگرش فراملی بعدها در دوره کامل اسلام سیاسی رو به جلو رفت و توانست اثرات

بسیاری بر جای نهد و نگاه حاملان ان نحله فکری را به مرور زمان، روز آمدتر، فراگرتر و روشن تر گرداند.
 

نتیجه و ارزیای
با همه مبارزات و مجاهدت های که شکل گرفت و ا حدی توده مردم با عالمان دن و اسلام گرایان همراه
شدند، اما رشد اسلام سیاسی در ان دوره تدریجی و آرام بود و ان شاید بیش از هر چز مربوط به برداشتی باشد
که مراجع و زعمای حوزه از اوضاع اران در آن زمان داشند. «پس از درگذشت آیت الله حائری در سال 1936 م.



/1315 ش. یک هیئت سه نفری مرکب از آیت الله صدر، حجت و خوانساری اداره امور حوزه علمیه قم را به دست
گرفند. در سال 1323 علماء از جمله امام خمینی، آیت الله بروجردی را به قم دعوت کردند ا رهبری حوزه را به
دست بگرد. کمتر از دو سال پس از ان واقعه، آیت الله ابوالحسن اصفهانی مرجع عام شیعیان در گذشت، و
قریبا یک سال بعد بروجردی در مقام جانشینی او قرار گرفت و زعامت حوزه و مرجعیت اعلای شیعیان را با هم در
اختیار داشت ». (23) با آمدن ایشان به قم، حوزه علمیه، نضجی گرفت و رونق یافت، تعداد طلاب افزایش یافت،
و تشکیلات و ساختمان های بزرگی چون مسجداعظم ساخه شد. اما رویکرد و دیدگاه کلی مرحوم بروجردی دوری
از سیاست و سیاست گرزی و ادامه سیاست مرحوم حائری زدی بود. «دوران زعامت آیت الله بروجردی چهره
شاخص مذهی ان دوره که او هم با عالیت سیاسی علماء مخالف بود، با شکوفای حوزه همراه بود. به اعقاد
مورخان، وی که از طرفداران عدم دخالت در امور سیاسی بود و در ان زمینه ا آنجا یش رفت که در سال 1328
ش. نشستی برای ممنوع کردن مداخله علما در مسائل سیاسی تشکل داد، با اعمال فشار آرام به دولت به
منظور رسیدن به مقاصد محدود مخالف نبود و گه گاه با دربار تماس های داشت. نها مورد عالیت سیاسی
آشکار او در سال 1334 در مبارزه با بهائیت و دیگری در برنامه تحدید مالکیت اراضی کشاوزی به عنوان اقدای
خلاف شرع بود. وی در مورد مسال سیاسی مهی که در فاصله سال های  1320ا 1332 رخ داد، سکوت کامل

اختیار کرد». (24)
ان سکوت یش رونده در امر سیاست، باز ماثر از گذشه و وقاع ناگوار قبلی بود. «آیت الله بروجردی که به
گفه خودشان در واقعه مشروطه از نزدیکان اسادش مرحوم آیت الله آخوند خراسانی بود و به خوی به یاد
داشت که پس از رخنه ایادی بیگانه، در امر مشروطه و شهادت حاج شخ فضل الله نوری، مرحوم آخوند چگونه از
اقدامات خود پشیمان شده بود، از دخالت در امور سیاسی که به گفه خودشان سرنخ آن در دست اجانب بود،
سخت هراس داشت.» (25) نویسنده کاب نهضت روحانون اران ی نویسد: «خود آن مرحوم به نویسنده ان
سطور ی فرمود که از آن موقع که دیدم مرحوم اساد آخوند و مرحوم ناینی که آن همه زحمت در اسیس و
تداوم کار مشروطه متحمل شده بودند، پس از شهادت حاج شخ فضل الله و حوادث دیگر، ملول و افسرده شده
اند، حالت وسوسه ای برای من یدا شده است که ا یک واقعه سیاسی یش ی آید، از اقدام فوری حتی الامکان
رهز ی کنم، مبادا کاری به زبان مسلمن انجام گرد». ایشان ی افزودند: «خیلی ها به ان وسوسه و اضطراب

من در امر سیاست اراد ی گرند، ولی من هم نی توانم جز ان رفاری داشه باشم ». (26)
با آنکه «در دهه 1320 و 1330 به طور کلی گرایش روحانون غر سیاسی بود و آیاتی چون بروجردی، شهرسانی و
بهبهانی در صحنه سیاسی وارد نشدند، اما ان همه ماجرا و یکره حوزه نبود، بلکه آیاتی چون خوانساری، محلاتی،
شاهرودی از کوشش های کاشانی در رابطه با مسئله نفت پشتیبانی ی کردند و به ضرورت اجرای قانون اساسی
مشروطه به زندگی سیاسی، نگاه ی کردند». (27) اگر مدرس در دوره یشن نها بود و توده مردم و علما به
حمایت وی برنخاسند و به نهای فریاد ی کرد، در ان دوره، کاشانی هم ا حدی از پشتیبانی عالمان دن و
نروهای رادیکال و انقلای فدایان اسلام برخوردار بود و هم آن هنگام که لازم ی شد توده مردم به فرمان وی به
خیابان ی آمدند و در حمایتش شعار ی دادند. لذا نوعی یشرفت را هم در عرصه اجتماع و هم در حوزه

شاهدیم; اما یشرفت کند بود.
«باروی کار آمدن شاه جدید پس از برکناری رضاشاه و پدید آمدن فضای سیاسی جدید و آزادی نسی، علما لاش
کردند ا دوباره قدرت از دست رفه خود را به کف آورند» (28). در خواست های خود را اعلام کردند، از جمله،



خواسار لغو ممنوعیت برگزاری مراسم محرم و وشش اسلای برای زنان شدند. محمدرضا شاه که هنوز موقعیت
خود را ثبیت شده نی دید، تسلیم ان قاضاها شد که ان خود حکایت از آن دارد که باز اسلام سیاسی در

درون خود از توان بسیاری برخوردار بود و رژیم نوپای هلوی نز به ان نکه، وقوف داشت.
از دیگر سو فدایان اسلام نز در حد خود توانسند، ا اندازه ای جریان ساز باشند و با طرح مسال شعاری و
مبارزه ای چون طرح حکومت اسلای، طرح جنگ با اسرال، طرح مبارزه با مظاهر فساد در جامعه، اجرای ترور
رهبران غرمذهی و دولتی و دیگر کارهای احساسی، توانسند اثراتی در جامعه اران و به تبع آن در حوزه علمیه
بگذارند و در واقع صدای مخالف سکوت حوزه، بودند و جسورانه لاش کردند آن سکوت را بشکنند. آری، آنان
موفق نشدند و آن جو عموی حفظ شد، اما ان صدای کوچکی بود که به مرور زمان بزرگتر شد ا آن زمان که به
فریادی تبدل شد و حوزه نز از «سیاست گرزی » به «سیاست گرای » روی آورد. و ان روند ا آن جا یش رفت

که سال های پایانی دهه سی واوال دهه چهل، کل روند حوزه دگرگون شد.
فدایان در طول زندگی همواره درگر مبارزه و کارهای احساسی بودند و بالطبع نی توانسند چندان به مبانی
اندیشه و مباحث عمق ایدئولوژیک بردازند. حمید عنایت ی گوید: «صرفا یک گروه سیاسی بودند و ا انقلاب
اسلای اران، آنچه مایه شهرت فدایان شد، بیشتر شرکتشان در یک سلسله ترورهای سیاسی در سال های
 1324ا 1342 بود ا همکاری و یاریشان در بحث های دینی یا سیاسی » (29). آنان مسلمانانی ی رایه بودند
که اهانت به مقدسات مذهی را بر نی افند و به حذف فزیکی باور داشند. «عنایت » در مقایسه فدایان با
اخوان المسلمن ی گوید: «نخست آنکه فدایان هرگز جنبشی توده ای نشدند و همواره گروهی از جان گذشه
باقی ماندند که خود را وقف یگری شدید اهدافشان ساخه بودند، گرچه بعضی از شعارهای ضد امریالیستی
شان گاهی توده گر ی شد. دوم ان که قهرمانی که در پایه حسن البنا، عقل سیاسی یا در پایه سید قطب،
بینش سیاسی، یا در پایه ابوالاعلی مودودی، فضل و دانش داشه باشد، پدید نیاوردند». (30) هر چند کای از
نواب به نام «راهنمای حقاق » به جاماند، اما بازشکی نیست که مجالی برای اندیشه ژرف نبود و لذا طرح حکومت
اسلای آنان نز ناپخه و ی سازمان دهی به نظر ی رسد. با ان همه «فدایان همواره غر روشنفکر بوده اند و

رهز از روشنفکرگری به آنان مقام ممازی بخشیده است » (31).
به هر صورت، ظهور جریاناتی چون فدایان اسلام و مبارزه با شیعه ستزی، و افرادی چون کاشانی و حمایت برخی
عالمان از وی، و نگارش کاب کشف الاسرار قلم امام خمینی که پاسخ به کاب اسرار هزار ساله بود و ضمن آن از
حکومت هلوی نز انقاد کرده بود و حمایت توده ای مردم در جریان ملی شدن نفت از علما و اثرپذری از
جهان اسلام به وژه طرح نظام ارزشی اخوان المسلمن، همه توانست اندکی از راه را برای رسیدن به اسلام
سیاسی مکامل، طی کند و راه را برای غلبه اسلام سیاسی بر رقبای سوسیالیست و لیبرالیست فراهم نماید. هر
چند ان اقدامات هرگز نتوانست تبدل به یک گفتمان غالب و مسلط در ان دوره شود و روحانونی هم که درگر
کار بودند و مبارزه ی کردند، بیشتر به عنوان افرادی سیاسی مطرح بودند، ا فقهای که از دیدگاه فقه سیاسی
شیعه به مسال بنگرند و بتوانند جریان ساز بشوند و یا خواهان کلیت حکومت و نظام سیاسی باشند. لذا در ان
دوره نز هچ گاه کسی خواسار حذف کلیت نظام پادشاهی و ارائه طرحی مناسب و اندیشمندانه به جای آن

نبود، و آنچه را اسلام گرایان طلب ی کردند، باز حضور یک «جامعه اسلای » بود، نه حکومت اسلای.

--------------------------------
ی نوشت ها :



1) باقر عاقلی، روز شمار ارخ اران، گفار، چهارم 1376، ج 1، ص .451
2) همان ص .471

3) هشام شرای، روشنفکران عرب و غرب، ترجمه: عبدالرحمن عالم، دفتر مطالعات سیاسی، اول 1379، ص
142.

4) فریدون اکبرزاده: نقش رهبری در نهضت مشروطه ملی نفت و انقلاب اسلای » ، مرکز اسناد انقلاب اسلای،
اول 1380، ص .110

5) عباس مخبر، سلسله هلوی ونروهای مذهی، طرح نو، اول 1371، ص 290، مقاله حامد الگار.
6) جلال الدن مدنی، ارخ سیاسی معاصر اران، ج 1، ص 623، دفتر انتشارات اسلای، نهم .1378

7) ر. ک، همان ص .602
 (8رواند آبراهامیان، اران بن دو انقلاب، ترجمه: احمد گل محمدی و محمد ابراهیم فاحی، نی، پنجم 1379،

ص .400
9) رسول جعفریان، جریان ها و جنبش های مذهی - سیاسی اران، ژوهشگاه اندیشه اسلای، اول 1380، ص

100.
(10

11) مرتضی مطهری، نهضت های اسلای درصد ساله اخر، صدرا، ی ا، تهران ، ص .66
12) جعفریان، همان، ص .49

13) باقر عاقلی، ج 1، همان ص .195
14) هرار دکمجیان: ، جنبش های اسلای معاصر در جهان عرب، ص 149 ترجمه حمید احمدی، کهان، سوم

1377.
15) هرار دکمجیان، جنبش های اسلای معاصر در جهان عرب، ص .149

16) همان، ص .152
17) حسن الترای، المصطلحات السیاسیة فی الاسلام، ص 19، دارالساقی، بروت، الطبعة الاولی .2000

18) دکمیجان، همان، ص .151
19) همان ص .131

20) جعفریان، همان، ص .38
21) مدنی، همان ص .390

22) محمد شفیعی فر، مدخلی بر انقلاب اسلای و ریشه های آن، تهذیب، اول 1378، ص .135
23) عباس مخبر، همان، مقاله الگار ص .293

24) همان ص .295
25) علی دوانی، نهضت روحانون... ، ص 563، ج .2

26) همان، ص .563
27) حسن بشریه، جامعه شناسی سیاسی، نی، اول 1375، ص .245

(28
29) حمید عنایت، اندیشه سیاسی اسلام معاصر، ترجمه خرمشاهی، ص 169، خوارزی .1372



30) همان، ص .169
31) ر. ک. همان، ص 171.


