
نگاه سخت افزاری به علم و غفلت از وجوه نرم افزاری

<"xml encoding="UTF-8?>

به طور قطع بحث اندیشه ورزی و خردورزی علی از مباحث حیاتی امروز ماست. با روزی انقلاب اسلای، خیلی
ها در انتظار یک رویش جدید در عرصه علم و فناوری بودند، اما بنا به دلایلی ماسفانه، هر چه از ابتدای انقلاب
بیشتر فاصله ی گریم، از آن حال و هوای مبارک و مقدس دورتر ی شویم و بعضا در هوای نفس ی کشیم

که از برخی جهات قبل از انقلاب هم نفس نی کشیدیم. ان نکه باید در جای خود آسیب شناسی شود. چرا قبل
از انقلاب، حداقل فریاد اعتراض و مخالفتی به گوش ی رسید، اما هم اکنون از ان فریاد و اعتراض آن گونه که

در خور و شایسه انقلاب و انتظارات طبیعی از آن است، خبری نیست. امروزه شاهد تبلغ، اشاعه و قویت
تصوری از علم و فناوری در کشور هستیم که در خود غرب هم ان تصور متروک و منسوخ است و ان درد را
مضاعف ی کند. ای کاش کسانی که در کشور مدعی اند غرب با ملاک های که اینان ارائه ی کنند، یشرفت

کرده است، کاملا غری ی شدند و آن انقادهای که به ان ملاک ها و معیارها در غرب وارد شده است، آنان نز
وارد ی کردند. به نظر بنده بخشی از ان آسیب به حکومت دینی بری گردد. متولیان اسنباطات دینی بعضا
قدرت زده، دولت زده، آسوده خاطر و از رسالت اریخی خود که قبل از انقلاب ایفا ی کردند، غافل شده اند.

به هر حال، از زوایای مخلفی ی توان وارد بحث جنبش نرم افزاری نظریه ردازی و تولید علم شد. سعی خواهیم
کرد به طور عمده از زاویه جامعه شناسی علم و علم شناسی فلسفی نیم نگاهی به ضرورت توجه به وجوه نرم

افزاری علم افکنیم.
در حوزه جامعه شناسی علم و علم شناسی فلسفی یا فلسفه علم رویکردهای مخلفی وجود دارد. از اشاره

تفصیلی به ان رویکردها به منظور جلوگری از اطاله کلام رهز کرده، به ان نکه نبه ی دهم که در حوزه علم
شناسی فلسفی، دیدگاهی وزیتویستی و اثبات گرا و در حوزه جامعه شناسی علم، دیدگاه و رویکردی برون گرا بر
سیاست های آموزشی و ژوهشی کشور حاکم و غالب است. سخن اصلی من ان است که علی رغم انقادهای
که به رویکرد اثبات گرایانه علم شناسی فلسفی و برون گرایانه جامعه شناسی علم کرده، معقدم که ان رویکرد
بسیار ناشیانه تر از غرب در کشور عمل ی کند و به کار گرفه ی شود. حداقل در نگاه وزیتویستی به علم در

غرب بحث از مبانی مافزیکی غر تجری به میان ی آید. به ان معنا که علم ابناء بر پاره ای مفروضات دارد که
هچ کدام حسی و تجری نیسند، بلکه عمدا فلسفی اند که یا اثبات آنها را به فلسفه وا ی گذاریم یا آنها را

مفروض ی گریم. ما در کشور و در سطح سیاست گذاران علی و فناوری کشور همن اندازه توجه و دقت را نز
شاهد نیستیم. به طور قطع با تغر ان یش فرض های مافزیکی، معرفت تجری نز ی تواند دستخوش

تغر شود. به طور خاص ان یش فرض ها را ی توان به شش یش فرض  (1)قلل داد. مشاهده خواهید
کرد که ا چه اندازه ان یش فرض ها ناسازگار و پارادوکسیکال هسند. ان یش فرض ها عبارت اند از:

1. عالم، قاعده مند (regular) است؛ یش فرضی که توسط فیلسوفان علم در نحله های دیگر به نقد کشیده
شده است. علاوه بر آنکه اثبات ان اصل، تجری و حسی نیست، عمده تمرکز و دلالت آن بر عرصه نمودها و

غفلت از ضرورت ها (necessities) است و در حوزه علوم انسانی نادیده انگاشتن معنا در روابط و مناسبات و
کنش های انسانی است.



2. انسان، توانای شناخت عالم را دارد. ضمن آنکه در کل ی توان با آن موافق بود، اما با توجه به قلل گرای
حسی و تجری روش شناسی وزیتویسم باید با آن مخالف بود. چگونه ی توان با محدود کردن معرفت بشری

به معرفت حسی و تجری ادعای توانای شناخت حقیقی و عمق عالم را برای انسان اثبات کرد. حتی اگر عالم را ا
سطح محسوسات قلل دهیم، معرفت حسی قادر به شناخت تمام ابعاد و یچیدگی های آن نخواهد بود. حتی

شناخت عالم محسوسات نز بدون معرفت عقلی - قیاسی امکان پذر نیست.
3. علم، از جهل رجحان دارد. ممکن است ان گزاره درست باشد که قطعا ان چنن است. اما ان یش فرض

گزاره ای ارزشی است و بنا به منطق اثبات گرا که مدعی جدای واقعیت از ارزش است، نباید علی القاعده دست به
چنن قضاوتی زد. در ان منطق با هچ ملاک علی نی توانید ابت کنید که علم از جهل ارجح است و نی توان
حیطه واقعیت شناسی را به حیطه ارزش شناسی تسری داد، آنان که عملا ان کار را ی کنند و در مقام داوری ان

دیدگاه، هویتی ساخاری بن واقعیت و ارزش وجود دارد، (2) اما بر پایه ادعای خودشان حق چنن قضاوتی را
ندارند.

4. تمام پدیده های طبیعی علت طبیعی دارند. آیا شما تمام پدیده های طبیعی در گذشه و آینده را بررسی کرده
اید که چنن نتیجه ای ی گرید. ماده اولیه چی؟ اگر آن هم علت طبیعی داشت که دور حاصل ی شود. ممکن

است جواب بدهند که صحت و سقم محتوای و روشی آن موردنظر نیست، بلکه نها به عنوان یک یش فرض
آن را پذرفه ایم. اما آیا ی توان بنای علم را بر پایه یش فرضی نهاد که به لحاظ فلسفی و منطقی بطلانش

کاملا آشکار است.
5. هچ چز بدی نیست. اگر هچ چز بدی نیست، مفروضات فوق چه حکی دارد؟ اگر چه معرفت حسی و

تجری یگانه منشا معرفت و بدی نپنداشتن اشیاء است، اما یش فرض های فوق هچ کدام مشمول ان
قاعده نیسند و نه نها از طرق معرفت حسی و تجری به دست نیامده اند، بلکه مبنای معرفت حسی و تجری

اند.
6. همه چز از حس و ادراک به دست ی آید. اگر همه چز از حس و ادراک به دست ی آید، خود ان عبارت

چه وضعی دارد؟ به علاوه مفروضات یشن که ناشی از حس و ادراک نبودند. بنابران مشاهده ی شود که ان
گزاره یا یش فرض با بقیه یش فرض ها ناسازگار است، ضمن آنکه ناقض خود نز ی باشد. به علاوه، کجا

اثبات ی شود که موضوعات و موجودات عالم قابل قلل به محسوسات است که از طرق حس و ادراک قابل
فهم باشند. گریم که قابل قلل به محسوسات باشد، کجا اثبات شده است که با حس و ادراک صرف قابل فهم

است.
با توجه به ابنای علم بر مبانی فلسفی و مافزیکی، طبیعی است که با تغر ان مبانی، تغراتی در علم و
سازوکارهای آن، اهداف و حتی روش های آن ایجاد شود. بنابران جا برای مانور یش فرض های متفاوت و

احتمالا منطقی تر و معقول تر باز است. برای مال جهان بینی الی و معرفت هماهنگ نسبت به عالم ی تواند
ان مبانی را تغر دهد و مبانی خود را عرضه بدارد. به عبارت صحح تر باید ان کار را بکند. نباید بدون توجه به

ان مبانی، با علم، به صورت معرفتی عام و فرا زمانی و فرامکانی برخورد کرد. یش فرض های اندیشمند مسلمان
باید غر از یش فرض هایش با اندیشمند غرمسلمان و حس گرا باشد. دانشمند حس گرا اصالت را به معرفت

حسی داده و مابقی معرفت ها اعم از معرفت عقلانی، اشراقی و وحیانی را یا نادیده انگاشه یا فرعی و انوی و ی
ربط ی پندارد. اما یک مسلمان به دنبال معرفت هماهنگ در عالم است. او به دنبال یک هماهنگی در معرفت



حسی، معرفت عقلی، معرفت شهودی و اشراقی و معرفت وحیانی بر پایه حکمت صدرای و وحدت در عن کثرت
و کثرت در عن وحدت است؛ معرفت هماهنگی که شماری از منقدن تجربه گرای غرب هم به آن رسیده اند. به
تعبر ریگوژن باید به دنبال شنود شاعرانه از طبیعت (3) بود. شنود شاعرانه در طبیعت، به معنای فقدان قابل

بن دید علی و دید شاعرانه از جهان، و اتحاد میان علم و طبیعت و شنود شاعرانه جهان به وسیله علم است.
یعنی ذوقیات و زیبای شناختی را باید در شناخت طبیعت به کار گرفت و شناخت طبیعت را به معرفت حسی

قلل نداد. یعنی باید بن عقل و قلب هماهنگی ایجاد کرد ا عالم را بهتر ببینیم و بشناسیم. نگاهی که انسان
مسلمان به طبیعت به اصطلاح ی جان دارد با نگاه انسان غری مستغرق در آموزه های روشنگری که از عالم و

آدم رمزگشای و اسطوره زدای کرده و اسر عقلانیت ابزاری شده است، متفاوت است. انسان غری که عقلانیت
فردی و تجربه گرای را جانشن خدا، فرهنگ، سنت، جامعه و مافزیک کرده است، نگاهش به عالم ان است

که ان عالم مواد خای است برای روژه های او که هر کاری که ی خواهد با ان طبیعت فاقد اراده و ی روح و
ی جان (به تعبر او) بکند. اما آیا شما به عنوان یک دیندار و مسلمان از عالم، افسون زدای کرده اید؟ یا بر

عکس، برگ برگ عالم با شما حرف ی زند. شما با آن نجوا و راز و نیاز ی کنید. برگ برگی که مدام در حال تسبح
خالق هستی و اصل و ارزش غای است. اما برای انسانی که افسون زدای کرده است، ان راز و نیاز چه معنای

دارد؟ و به دلل همن افسون زدای است که دچار بحران معنا و هویت شده است؛ (4) نی داند کیست و
چیست و نتیجه آن نز انواع و اقسام افسردگی ها و فروپاشی های روانی است.

اما آیا انقلاب اسلای با عنایت به مبانی نظری و معرفتی اش، آمده است که اسر ان نحله شناخت شناسی
شود. آمده است ا وزیتویسم را بر دانشگاه های خود حاکم کند. ماسفانه شاهدیم که به دلل غفلت از مبانی

مافزیکی وزیتویسم یک اثبات گرای کور بر دانشگاه ها حاکم است.
به لحاظ جامعه شناسی علم نز ان رویکرد مخالف اثر جامعه بر علم نیست. در ان دیدگاه نز بر وجوه نرم

افزاری اثرگذار بر علم در قالب عوامل پس زمینه ای و یش زمینه ای اکید ی شود. (5) ان وجوه نرم افزاری در
قالب عوامل پس زمینه ای ی تواند شامل ابعاد فرهنگی، ارزشی، جهان بینی و امال آن باشد. لکن اثر ان

عوامل نها بر حجم، شکل، شدت و نحوه استفاده از علم است (6) و به هچ وجه، روی محتوای علم و ارزشیای
علم اثرگذار نیسند. در ان دیدگاه، علم معرفت عام است و جامعه نها روی انگزه ها و محرک ها اثر ی

گذارد و به هچ وجه محصول به دست آمده، رنگ و صبغه زمینه ای، محیطی، اریخی و محیطی و فزیکی مؤثر
بر آن را ندارد. به عبارت دیگر در ان دیدگاه علم یک محصول فرهنگی و اجتماعی نیست. درست است که عوامل
برونی پس زمینه ای روی علم اثر ی گذارد و اگر بخواهیم علم را به همان معنای وزیتویستی آن به کار گریم،
باید توجه به ان زمینه های برونی اعم از فرهنگی، اقتصادی، اجتماعی و محیطی داشه باشیم، اما ان عوامل

نها نقش زمینه سازی دارند و نباید ملاک های داوری علم را به شرایط فرهنگی و اجتماعی ظهور و یدایش آن
ارجاع داد. در ان جا نز مشاهده ی کنیم در همن حد نز توجه به عوامل پس زمینه ای در توسعه و بسط

علم نی شود. هر چند رویکرد برون گرایانه در جامعه شناسی علم مورد نقد است، اما در همن حد نز به ان
عوامل توجه نی شود که در نتیجه، در حوزه جامعه شناسی علم نز ما با حاکمیت یک رویکرد برون گرایانه خام

مواجهیم. در اران و در دانشگاه ها صرفا نگاه سخت افزاری به علم حاکم و غالب است. حتی اگر نظام آموزشی ما
مترصد تبعیت کامل از رویکرد برون گرا بود، باید به ان زرساخت های فرهنگی و اجتماعی و زیست جهانی و

دانش عملی توجه داشه باشد. اما بر عکس، علاوه بر ی توجی به شرایط برونی اثرگذار بر علم، عمده توجه



خود را معطوف به عوامل یش زمینه ای، آن هم وجوه سخت افزاری نموده است؛ یعنی تولید علم را محصور در
ساختمانی به نام دانشگاه، ایجاد یک نظام اداری، گزینش اساد و دانشجو و متون ترجمه ای و گاه اسیس

آزمایشگاه کرده است. چون علم عام است، به راحتی ی توان از طرق ترجمه به ان معرفت عام دست یافت؛ اما
آیا هچ از خود سؤال کرده ایم که علت در جا زدن ما و مصرفی بودن ما در علم، همن نگاه به اصطلاح عام

گرایانه و قلیدی و ی توجی به مبانی مافزیکی علم و عوامل پس زمینه ای است؟ چرا به رغم همه سرمایه
گذاری های نظام آموزشی عالی، هنوز علم از رشد مطلوب و مورد یش بینی برخوردار نیست؟ آیا ی توجی به

عوامل پس زمینه ای از جمله دانش عملی و زیست جهان مردم و شرایط فرهنگی، اقتصادی - اجتماعی، محیطی
- فزیکی علت عدم رشد و توسعه علی در کشور نیست؟

فقدان وند بن دانش نظری و دانش عملی، معضلی نیست که به راحتی بتوان از کنار آن گذشت و بدون توجه
به آن گام های بلندی در جهت رشد دانش نظری و آکادمیک برداشت. به هر حال، حتی اگر قصد آن باشد که

رویکرد اثبات گرا در کشور حاکم شود، باید به شرایط محیطی - جغرافیای خاص اران توجه کرد. به علاوه، چه در
قالب ان رویکرد و چه در قالب رویکردهای انقادی باید به منزلت اساد، انگزه دانشجو، رتبه اقتصادی -

اجتماعی اساد، مشارکت او در نظام سیاسی، فرهنگی و اقتصادی در سطح کلان و در عرصه تصمیم گری در
سطح دانشگاه، اسقلال نسی و آزادی عمل و رقابت دانشگاه ها در فضای غر متمرکز توجه داشت. اما در

شرایط حاکمیت رابطه مرکز - رامونی بر کشور، به وژه نظام آموزشی که دانشگاه ها را فاقد اسقلال و آزادی
عمل و بالمآل انگزه رقابت کرده و اسادان در تصمیم گری ها نقشی ندارند، چه امیدی برای یشرفت و توسعه

علی در کشور باقی ی ماند.
نظام متمرکز آموزشی با توجه به ساخار رانتی و رابطه قدرت - ثروت، زمینه ای است برای سیاسی شدن غر

طبیعی دانشگاه که آفت نظریه ردازی علی و تحقیقات است. در ان شرایط بیش از آنکه دانشگاه کارکرد
فرهنگی داشه باشد و به خرده نظام های سیاسی و اقتصادی و اجتماعی خط و ربط بدهد، عمدا از خرده نظام

های سیاسی خط و ربط ی گرد و به جای آنکه نقش ترموسات را ایفا کند، کانونی برای تولید انرژی توسط
فعالن سیاسی و روان و هواداران گروه های سیاسی خارج از دانشگاه هاست. ساخار متمرکز نظام آموزشی در
چارچوب ساخار رانتی و سیاسی شدن آن، مدریت دانشگاه ها را از توجه به ضوابط مدریتی مناسب خارج کرده

و به شدت سیاسی و جناحی و فرم گرایانه کرده است. عدم شناخت یا شناخت ناکافی نسبت به مباحث مربوط به
چیستی علم، جامعه شناسی و ارخ علم باعث شده است ا کسانی که ورودی در مباحث مبنای علم ندارند در

مصدر تصمیم گری مسقر شده و با سیاست های خام و ناشیانه خود، هر چند با نام علم گرای، سد راه توسعه
و بسط علم شوند.

مقوله توسعه علم و فناوری از مقولات مربوط به علوم انسانی است و گویا پس از انقلاب اکنون افراد مطلع در
ان حوزه ها در مصدر تصمیم گری نبوده اند و اگر در جایگاهی ردپای از علوم انسانی دیده ی شود، به طور

عمده نگرش مهندسی و اثبات گرایانه حاکم بوده است. حاصل آنکه ناآشنایان به ماهیت، جامعه شناسی و ارخ
علم نه نها درباره علم و فناوری که از مقولات علوم انسانی است، نظر ی دهند، بلکه درباره عالمان انسانی و ساز

و کار فعالیت هایشان، شاخص تعن ی کنند.
اما منقدن رویکرد و برن گرایانه جامعه شناسی علم معقدند که جامعه و ابعاد و اشکال منوع آن نها مؤثر بر
حجم، شکل، شدت و نحوه استفاده از علم نیست، بلکه محتوای معرفت علی را نز ا حدی تحت اثر قرار ی



دهد. در ان رویکرد، علم یک محصول فرهنگی و اجتماعی است و ان بدان معناست که زمینه های فرهنگی و
اجتماعی، نها نقش زمینه بروز و ظهور علم را فراهم نی کنند، بلکه علم صبغه ان زمینه ها را نز به خود ی

گرد و ان یک تعبر از علم بوی است. با پذرش ان رویکرد، نی توان علم زایده شرایط دیگر را آورد و در جای
دیگر استفاده کرد. و آیا ان نکه به معنای نسبیت گرای علی، و نفی هر گونه اشتراک بن علوم تولید شده در

شرایط فرهنگی و اجتماعی متفاوت است؟ آیا با پذرش فرهنگی بودن علم به نفی وجوه عام و ضرورت های
نهفه در پس علم رداخه ایم؟ قصد پاسخ تفصیلی به ان سؤال ها را نداریم؛ اما مقایسه کنید دو حالت را:

حالتی که برخوردی صرفا عام به علم ی شود و از سؤال های نرم افزاری مرتبط با آن اعم از مبانی، مفهوم سازی،
چارچوب نظری، اهداف و انتظارات و زمینه های فرهنگی، اقتصادی، اجتماعی و غره غفلت ی شود، با حالتی که

علم را با عنایت به عوامل فوق و نیازها و قابلیت های محیطی و اجتماعی تعریف ی کند. در کدام حالت ما
شاهد ویندگی و لاش علی بیشتر هستیم و کدام حالت ما را از چرخه مصرف گرا بودن علی، خارج کرده، به

تولید نزدیک ی کند؟ با کدام رویکرد ی توان به تعبر اثبات گرایان، شکاف بن کشورهای یشرفه و در حال
توسعه را ر کرد؟ حالتی که کلید مصرف را برای همیشه ی زند، یا حالتی که با توجه به وجوه نرم افزاری، کلید

جنب و جوش و ویش و فعالیت و تولید را ی زند؟ با کدام حالت ما به ارقای علی ی رسیم؟ حالتی که ارتباط
دانش نظری را با دانش عملی قطع کرده، پشتوانه مردی را از خود سلب ی کند و یا تفاوتی که ان دو رویکرد

نداشه باشند، حداقل در شاب انگزه ها، رشد تولیدات علی و کاربردها و کاربری ها متفاوت خواهند بود، و ان
حداقل تفاوت بن ان دو رویکرد است؛ اما تفاوت بن ان دو رویکرد، جدی تر از ان حرف هاست و تفاوت های

ماهوی و محتوای نز مورد نظر است که قبلا به آن اشاره شد و تفصل آن را در مقالی دیگر خواهیم گفت.
مدعیان رویکرد دوم معقدند که حتی اگر در علم ساخارگرا باشید، باید بدانید که یک ساخت در دو زمینه

متفاوت، دو نتیجه متفاوت ی دهد. (7) منقدن شناخت شناسی وزیتویسم چه اصحاب اول و چه اصحاب
رئالیسم انقادی با توجه به ان زمینه ها و خلاقیت های فردی و فرهنگی است که باب نقد خود را ی گشایند و
نوید علم جدید و حیات و ویش جدید علی را ی دهند. اما رویکرد علم شناسی فلسفی و جامعه شناسی علم
حاکم بر نظام آموزشی ما به دلل ی توجی به ان زمینه ها و با گره برداری مفرط از غرب و فرمالیسم کور در

ساز و کارهای فعالیت های علی و جلوگری از آزادی عمل دانشگاهیان در قالب های دست و پاگر، عملا
رویکردی علم سوز و تحقیقات سوز را - هر چند با وشش و لعاب و بوق و کرنای علم گرای که گوش همه را کر

کرده است - اتخاذ کرده و بر همگان تحمل کرده اند. علم با محتوا وند دارد و امکان رشد ی یابد. هر گاه نگاه
قالی بر علم حاکم شد، سکون و توقف یش ی آید. علم با آزادی رشد ی یابد. هر گاه، ولو با نام آزادی، اما با

نگاه قالی به علم نگاه شد، علم از رشد ی ایستد. علم یعنی نوآوری و خلاقیت. همواره باید زمینه ساز ان آزادی
و نوآوری و خلاقیت و محتواگرای بود. چگونه ی توان در قالب ساخاری وسیده و متمرکز و با نگاهی فرم

گرایانه و قالی که قدرت مانور را از دانشگاه ها و اسادان ی گرد، منتظر رشد علم بود؟ چرا دانشگاه های ما
هنوز هم نتوانسه اند با مردم رابطه برقرار کنند؟ چرا دانشگاه های ما در فرهنگ عموی یا اصطلاحا زیست

جهان (world - life) مردم ریشه ندوانیده اند؟ آیا اکنون از خود رسیده ایم که چرا، اموال خود را مردم وقف
دانشگاه ها نی کنند؟ برخلاف سنت حسنه وقف های آموزشی در گذشه؟ آیا ممکن نیست که ان امر به دلل

احساس بیگانگی باشد؟
در دوران شکوفای تمدن اسلای، اولا شاهد معرفتی هماهنگ تر بودیم، انیا وند دانش نظری و دانش عملی



محکم تر بود. دانشمند ما آن چنان که ی زیست، خردورزی ی کرد و آن چنان که خردورزی علی ی کرد، زندگی
ی کرد. کما اینکه هم اکنون ان وند در غرب بیشتر از کشور ماست. دانشمند غری با خردورزی علی خود که

ریشه در نیازهای جامعه او دارد، زندگی ی کند، اما ما زندگی او را مورد قلید قرار ی دهیم. وند بن دانش
نظری و دانش عملی از ضروریات رشد دانش نظری است، ضمن آنکه ی تواند به نوبه خود به اصلاح دانش عملی

نز بینجامد. دانش عملی، دانشی است که شما مبادرت به یادگری آن نی کنید، بلکه جزو ذخره های دانش
قطعی شماست که نسل اندر نسل به شما انقال ی یابد. اگر ان دانش احساس کند که کانون نظریه ردازی
های علی و دانش نظری، بیگانه با او، حساسیت ها، ارزش ها و جهان بینی های اوست و علاوه بر اینکه رافع

نیازهای او نیست، او و گذشه اریخی او را به مسخره ی گرد، طبیعی است در برابر آن موضع بگرد؛ اتفاقی که
در سال های اخر بیشتر شاهد آن هستیم و باید چاره ای برای آن اندیشید.

نکه محوری دیگر که در رویکرد اثبات گرا به فراموشی سرده ی شود، ناسب علم با نیازهای جامعه است. به
طور قطع نیازهای متفاوت، علم های متفاوت ی طلبد. نگاه گره بردارانه به علم به معنای لویحی پذرش

نیازهای یکسان است که با توجه به ماهیت متغر و ملون نیازهای بشری، به طور قطع نیازهای انسان غری با
انسان شرقی در بسیاری جهات با یکدیگر متفاوت اند. همواره - حتی اگر رویکرد کامل گرای را بپذریم - شاهد
خلط شرط و نتیجه در کشور هستیم. مقایسه کشور با غرب، حتی در رویکرد غالب وزیتویستی و کامل گرا به

لحاظ منطقی، حاوی خلطی بزرگ به نام خلط شرط و نتیجه است. غرب با پشت سرگذراندن مراحلی به ان سطح
توسعه رسیده است؛ نباید نتیجه فعلی توسعه یافگی غرب را یش شرط دستیای به توسعه در شرق و جهان

سوم تعریف کرد. به هر حال یک معنای فرهنگی و اجتماعی بودن محصولی به نام علم، پاسخگوی نیازهای
اجتماعی بودن است. ی دانید که بعد از رنسانس و حاکمیت تدریجی عقلانیت فردی و تجری بر انسان به عنوان
فعال ما یشاء، مشکلات زیادی بر سر راه انسان غری نهاد و او را واداشت ا با نظریه ردازی ها به فهم، تحلل و

ارائه راه حل برای ان مشکلات بردازد، مشکلاتی که قریبا هچ کدام برای انسان شرقی مطرح نبوده است. اما با
نگاه گره بردارانه به ان نظریه ها دو امریالیسم نظری و اریخی را پذرفه اید. هم پذرفه اید که ان نظریه ها

عام اند و جهانی و هم پذرفه اید که در ارخ، معضلات و مشکلات و نیازهای آنها شریک باشید.
شروع نظریه ردازی علی در کشور ماسفانه از برخورد با «مسئله » نیست. ما مسائل خودمان را فهم نی کنیم

و در صدد چاره اندیشی برای آنها بر نی آیم. ان مسئله در تمام عرصه های خردورزی و نظریه ردازی، اعم از
علوم دقیقه و علوم انسانی صادق است. ی خود نیست که ان نظریه ها به وژه در حیطه علوم انسانی نه نها
رافع مشکلات ما نیسند، بلکه دریچه جدیدی از مشکلات را به روی ما ی گشایند. یک روز تحت اثر مدرنیه و

تبعات آن قرار ی گریم و روز دیگر تحت اثر پست مدرنیه. نگاهی به متون ترجمه ای و حتی کلاس های درس
دانشگاه ها، مؤید ان سر قلیدی است.

چرا فارغ التحصیلان دانشگاه های ما به وژه در علوم دقیقه بیشتر به درد جامعه غرب ی خورند؟ چون ی
ارتباط با جامعه، شرایط زیست - محیطی و قابلیت های فزیکی آموزش دیده اند. اگر از همان ابتدا ان ارتباط

ملحوظ بود، ما امروزه شاهد ارتباط اندام واره ای بن نظام آموزشی، ساخار شغلی و نیازهای جامعه بودیم و ان
ارتباط، سکوی رشی به سمت گام های بلندتر علی بود.

با پذرش و اشاعه رویکرد اثباتی است که به تدرج شاهدیم که داوری و مرجعیت علی از داخل به خارج ی رود
و اگر اسادی در داخل بخواهد ارقاء یدا کند، باید مرجعی در خارج از کشور صلاحیت علی او را اید کند. ان



کایتولاسون علی ریشه در همن دیدگاه عام گرایانه و اثباتی به علم دارد و حاکی از نوعی وادادگی و از خود
بیگانگی است که علاوه بر توقف در تولید علم و شاب بخشیدن به نگاه مصرف گرایانه و تعمق شکاف بن نظام
آموزشی و نیازهای اجتماعی، یامدهای مخری از جمله وابسگی و تحقر ملی را نز در بر دارد. هچ کس مخالف

داوری نیست، اما باید مرجع داوری در داخل تعریف شود. هچ کس مخالف انتشار مقاله به زبان انگلیسی یا
زبانی دیگر نیست، اما ان کار نباید به عنوان داور لقی شود. طبیعی است که اصحاب اندیشه تمال دارند ا آار
خود را منتشر نموده و به زبان های مخلف، مسقیم و غرمسقیم ترجمه کنند. باید زمینه برای رشد و اعلای
ان انگزه فراهم شود نه اینکه در قالب های خشک و صرفا به دلل رسی شدن و ارقاء یدا کردن و با نگاهی
بخشنامه ای و صوری آن را تعریف کرد. و ان مشکلات عمدا به دلل آن است که کسانی که در مصدر و مسند

تصمیم گری علی نشسه اند، اطلاعی درباره علم و فناوری و مکانزم و عوامل توسعه آن ندارند. ممکن است در
About Science) ه باشند، اما بحث درباره علم و فناوریتبحری داش (In Science Technology) ه خودرش

Technology) است و نه در علم و فناوری. همان گونه که قبلا اشاره کردم، بحث درباره علم و فناوری از تخصص
های مهندسان و زشکان فی نفسه نیست، بلکه جزو تخصص های تعریف شده علوم انسانی است. کار یک

فیلسوف علم، جامعه شناس علم، مورخ علم و سیاسگذار علم است. اگر الگوی ان تصمیم گران علی در
کشور، دانشگاه های معتبر در خارج است، بهتر است در کنار توجه به رشه های علی به رشه های انسانی

مرتبط با علم و رویکردهای راج نز توجه داشه باشند. نباید نگاه گزینشی داشت، اگر اصل بر قلید و گره برداری
است، بهتر است ان گره برداری تمام عیار باشد، هرچند که امکانش نیست، اما چارچوب نظری شما مدافع گره
برداری است. یا باید چارچوب نظری و تعریف خود را از علم و مؤلفه ها و سازوکارها و ریشه ها و مبانی آن تغر
دهید، یا برخوردی غرگزینشی بکنید. چطور است وقتی پای بحث علم به میان ی آید، مباحث سخت افزاری آن
در قالب توسعه به اصطلاح علی در دستور کار قرار ی گرد، اما نسبت به مباحث نرم افزاری آن در قالب رشه
های انسانی مرتبط با علم و فناوری کواهی ی شود. در همان دانشگاه آکسفورد و کمبریجی که الگوی برخی در

کشور است، سری به بخش های علم شناسی فلسفی، ارخ و جامعه شناسی علم آنها بزنیم و از چالش ها،
مباحث، تئوری ها و رویکردهای آن آشنا شویم، ان اندازه نسبت به ان مباحث جفا نکرده و موضع خصمانه نی

گریم و جلو رشد آنها را در دانشگاه ها نی گریم. همان گونه که اشاره شد ان جفا و موضع خصمانه چزی
نیست جز درک سطحی از ماهیت، ارخ و جامعه شناسی علم. اما صد افسوس که ان دیدگاه در شرایط کنونی
غالب است؛ رویکردی که ناشیانه نگرش وزیتویستی را دنبال ی کند و هچ توجی به وجوه نرم افزاری علم چه
در رویکرد اثبات گرا و چه در رویکردهای انقادی ندارد. و تمام توجه شان نگاه سخت افزاری متصلب و مستحکم

است. طبیعی است مادای که توجه کافی به ان نرم افزارها و عوامل نایدا و غرآشکار، اما حیاتی و ضروری علم
نشود، علم رشد نی کند و ما در چرخه عقب ماندگی فرو مانده و روز به روز عقب تر خواهیم رفت.

ی توجی به مبانی معرفتی، فرهنگی و حتی ایدئولوژیک در بعد فناوری آشکارتر دنبال ی شود. مدام تبلغ ی
شود که کنولوژی خنثی و ی طرف است و همان نگاه غرسیستی و غرشبکه ای که در مورد علم دنبال ی

کردند، در مورد فناوری با جرات و جسارت بیشتر دنبال ی کنند. برخورد جزءنگر و اساتیک با فناوری و غفلت از
ریشه ها، اهداف، مبانی نظری و حتی عوارض و یامدهای آن، رویکرد و جریان غالب است. غفلت از فناوری به

مابه یک «اقدام ام جامعه ای » (8) و فروکاهیدن آن به ابزار، نگرش ابزارنگارانه را حاکم کرده است که حتی به
یشرفت ابزار نز نی انجامد. حاکمیت ان نگرش باعث ورود فزاینده انواع و اقسام ابزارآلات در زمینه های



مخلف بدون توجه به فرهنگ استفاده و حتی ضرورت استفاده از آن شده است. در تحقیقی که ونسکو انجام
داده است، به ان نتیجه رسیده است که تعدادتراکتورهای اران با توجه به سطح زر کشت نسبت به تراکتورهای

امریکا به مراتب بیشتر است، اما بهره وری آن 112 بهره وری تراکتورهای موجود در آنجاست. (9) با اسف نگاه
ابزاری صرف به علم و فناوری و فاصله گری از امل در راه ها و حتی ابزارهای بدل، رویکردی کنیک زده را در تمام

عرصه های علی و حتی زشکی کشور حاکم کرده است. بیماری که با اندکی فزوترای معالجه ی شود، به
محض احساس کی درد بلافاصله نسخه عکسبرداری (MRI) را برای او ی یچند و چه بسا برای ارضای منافع ی
حد و حصر مادی خود، عمل جراحی روی بیمار انجام ی دهند. زشکان متعهد و دردمند و دلسوز کشور خوب ی

دانند منظور بنده از ان گفار چیست و نیاز به عذرخواهی از ان جماعت دلسوز نیست.
فضا به گونه ای است که اگر منقدی ان رویکردها و جریانات را به نقد کشید، بلافاصله او را متهم به تحجر و
ضدعلم و فناوری ی کنند. اما تمام سخن بنده ان است که باید توجه به تحجر نقابدار داشت و با عنایت به
مبانی نظری، اهداف و زمینه های فرهنگی و اجتماعی گای بلند در جهت رشد و توسعه علم و فناوری بوی

برداشت. زمانی که دانشگاه ها مسقل شده و آزادی عمل یدا کردند و رقابت علی حاکم شد و توجه به وجوه
نرم افزاری علم و فناوری در قالب ایجاد درس ها و رشه های فلسفه و جامعه شناسی علم در دستور کار قرار

گرفت، آن وقت است که افکار و اندیشه نخبگان فکری به کار ی افتد. آن گاه است که زمینه ظهور و شکل گری
تمدنی دیگر به نام تمدن اسلای - ارانی فراهم ی شود. تمدنی که در دوره ای از ارخ بر پایه معرفتی هماهنگ

شکل گرفت و به اذعان بسیاری از مورخان علم، از جمله لیندبرگ، سارتون و دیگران، مسلمانان در علم موجود
درجا نزدند، بلکه به بسط، تعدل و گسترش آن اقدام کردند. (10) فرانکلن وان بومر نویسنده کاب جریان های
اصلی تفکر غری، معقد است. (11) در واژه نامه های انگلیسی در جلو شماره ها و ارقام به اصطلاح انگلیسی،

عبارت شماره های عری قید شده است که هرچند به نظر مالی ساده و یش پا افاده ی آید، اما ی تواند
سرنخ تحقیقات و مطالعات بعدی در زمینه نقش مسلمانان در توسعه علم و فناوری باشد. به هر حال، برون رفت

از وضع کنونی و دستیای به وضع مطلوب با توجه به هویت اریخی، در گرو شناخت علم و جایگاه عالمان و
اوضاع اجتماعی - فرهنگی دوران درخشش تمدن اسلای به عنوان نقطه ارجاع و الگوی مطلوب است.

در مجموع اگر بخواهم خیلی مختصر وجوه نرم افزاری علم و فناوری را به مابه علم کاربردی بیان کنم، ان وجوه
را ی توان در بحث علم شناسی فلسفی و در قالب مبانی مافزیکی علم، فلسفه تعلیم و تربیت که ناظر به
اهداف علم است، چارچوب نظری، نظام مفهوی، محقق به عنوان سوبژه تحقق و حتی انتظارات محقق از

تحقق و خردورزی علی جستجو کرد. تغر و تحولی که به تدرج در پارادایم های علی حاصل شده است،
نقش عوامل فرهنگی و اجتماعی را ررنگ تر کرده و جامعه شناسی علم را که وجه نرم افزاری دیگر تولید علم و

فناوری را رقم ی زند، به لحاظ محتوای دستخوش تغر کرده است. اگر در رویکرد برون گرایانه جامعه شناسی
علم، اکید بر هنجارها و عوامل فرهنگی، اقتصادی - اجتماعی نها به مابه محرک ها و یش برنده های علم

بوده است که نها بر حجم، شکل، شدت و نحوه استفاده از علم اثرگذار است، در رویکرد جدید جامعه شناسی
علم که ملهم از معرفت شناسی های جدید علی است، ان اثر ابعاد محتوای را نز شامل ی شود. توجه به

ابعاد مخلف نرم افزاری فوق با نایت به رویکرد غالب و چالش ها و کاستی های آن نگاه و تحولی ازه در حیطه
علم شناسی فلسفی، اریخی و اجتماعی را ی طلبد. توجه به مبانی مافزیکی علم، مقتضی است که کانون های
فرهنگی منقد، اعم از حوزوی و دانشگاهی، ضمن اشراف بر مبانی موجود، به نقد و ارزیای آنها رداخه و با نگاه



فلسفی جامع تر و معرفتی هماهنگ، مبانی جایگزن را تعریف و در اختیار فعالیت ها و تحقیقات علی
دانشگاهی قرار دهند. در زمینه فلسفه تعلیم و تربیت که مربوط به غایت و جهت علم است، متولیان اسنباطات

دینی باید غایت دینی علم را اسنباط و در اختیار دانشگاهیان قرار دهند. در بعد نقش سوژه و محقق نز باید با
انگزه شناسی و عوامل مؤثر بر قویت آن، موانع بر سر راه انگزه اندیشمند مسلمان را شناسای و برطرف کرد. در

بعد زمینه های فرهنگی و اقتصادی - اجتماعی و محیطی، باید دانش نظری علاوه بر مبانی مافزیکی و فلسفه
تعلیم و تربیت - که ی تواند بیانگر وجه نرم افزاری عام علم باشد - با زمینه های فرهنگی - اجتماعی، و زیست

جهان و نیازهای اجتماعی نز باید سازگار باشد. از ابزارها و مکانزم های نرم افزاری دیگر رشد علم، ی توان به
اسقلال و آزادی عمل دانشگاهیان و رهز از فرم گرای و اقبال نسبت به محتواگرای، رقابت بن آنها، مشارکت
نخبگان دانشگاهی در تصمیم گری های کلیدی دانشگاه و جامعه، جایگاه مناسب در سلسله مراتب اقتصادی -

اجتماعی و احساس تعلق ملی و فرهنگی اشاره کرد.
توجه به زمینه های فرهنگی و اجتماعی چه در قالب رویکرد برون گرا و چه درون گرا (به وژه درون گرا) ی طلبد

که ان زمینه ها و قابلیت ها به دقت مورد مطالعه قرار بگرد و با توجه به سابقه موفق و اریخی تمدن اسلای
به کنکاشی دقق در ان دوره، معرفت شناسی حاکم، جایگاه اندیشه ورزان و عالمان و شرایط اقتصادی، اجتماعی
و سیاسی حاکم بردازیم. ان کنکاش مهر ایدی است بر اهمیت ارخ علم، جامعه شناسی علم و حتی فلسفه
علم. البه آسیب های نز در مورد تولید علم از فقدان چارچوب نظری مناسب بر دانشگاه ها، تمرکزگرای حاکم،
سیاست زدگی غالب، فضای آنومیک حاکم بر دانشگاه ها و غره وجود دارد که چون تفصیلا در مقاله ای جداگانه

با عنوان «آسیب شناسی دانشگاه» به آن رداخه ام، از اطاله کلام در اینجا رهز نموده و خوانندگان محترم را به
مطالعه آن دعوت ی کنم.

 

(*) برگزیده ای از متن وراسه سخنرانی در دانشگاه امام صادق (ع)
ی نوشت ها در دفتر مجله موجود ی باشد.


