
اسلام سیاسی و اسلام گرای معاصر

<"xml encoding="UTF-8?>

طرح مسأله
اسلامگرای چیست و مدلول آن کدام است؟ آیا پدیده ای واحد است یا صرفا نای است برای نوعی از گرایش ها
و جریان ها؟ آیا اتفاق نظری در معنای آن وجود دارد؟ آیا ی توان کلیت حرکت اسلای را به عنوان یک حرکت
واحد در جهان امروز شناسای نمود؟ آیا صفاتی و خصایصی را که به کلیت حرکت اسلای معاصر نسبت داده ی
شود، ی توان از منظر نظری به امر واحدی در خارج متصف نمود؟ تجلی ها و گونه های مخلف و گاه متعارض
اسلام گرای معاصر را چگونه ی توان تحت عنوان واحدی طبقه بندی و شناسای نمود؟ آیا امکان دارد از ان
نوعات و کثرات فراتر رفت و از حرکت نسبا واحد، همگن و منسجی در جهان اسلام سخن گفت؟ آیا آنچه که
در شرایط کنونی به عنوان خطر اسلام گرای شناسای شده است، دارای کانون انسجام بخشی ی باشد؟ آیا واقعا
خطر مطرح شده ی تواند کلیتی را برای اسلام گرای معاصر ایجاد نماید؟ آیا چنن خطر و کلیتی واقع بینانه

است یا صرفا به منظور انسجام بخشی به غرب ایجاد شده و دامن زده ی شود؟
ان سوالات مسائلی است که لازم است از منظری نظری مورد کاوش و تحلل قرار گرد. اساسا چنن رسشی را
ی بایست از رویکردی تحلیلی مورد توجه قرار داد. بدون داشتن رویکردی نظری امکان فرا رفتن از کثرات موجود
در حرکت اسلای معاصر فراهم نی شود. برای بررسی ان مسأله ی بایست ابتدا به بررسی عناوینی که بر

حرکت اسلای معاصر اطلاق شده است، آغاز نمود.
 

نشانه ها و نامهای حرکت اسلای معاصر
اسلام گرای نشانه ای است که در میان نشانه ها و دالهای دیگر برای جریان سیاسی فکری اسلای به کار رفه
است. واژه های چون بنیادگرای اسلای، بیداری اسلای، رادیکالیسم اسلای و اسلام سیاسی و عناون دیگر از
جمله واژگانی هسند که کاربرد زیادی دارند. محققان جنبش های اسلای از تعابر مخلفی در بیان ان پدیده
استفاده کرده اند. در کل به نظر مرسد در بن واژگان موجود دالهای چون اسلام گرای و اسلام سیاسی واژگان

مناسبتری برای توصیف و نامگذاری کلان جریان اسلای معاصر ی باشند.
اسلام سیاسی اصطلاحی جدید است و به دنیای مدرن تعلق دارد. یش از غلبه و سیطره مدرنیسم غری و سیطره
آموزه سکولاریسم در جهان، چنن اصطلاحی کاربرد نداشه است. در جهان اسلام، بر اساس لقی سنتی، اسلام
دینی جامع لقی شده و شامل مباحث سیاسی نز ی شد و بر ان اساس نیازی به توصیف مجدد و قید اسلام
به قید سیاسی نبوده است. با تهاجم همه جانبه غرب به جهان اسلام و شکل گری مقاومت اسلای در برابر آن
و ردّ آموزه های مدرنیسم غری و لاش احیاگران مسلمان برای احیای تمدن اسلای و بازگرداندن اسلام به عرصه
زندگی سیاسی، غربیان برای نابهنجار و ارتجاعی نشان دادن آن از واژگانی چون بنیادگرای و رادیکالیسم اسلای
استفاده کردند. کاربرد اصطلاح اسلام سیاسی نز محصول چنن لاشی بوده است. از دیدگاه مدرنیسم غری دن
از سیاست جدا بوده و در نتیجه هرگونه حضور و دخالت دن در عرصه سیاسی امری نابهنجار، منفی و ارتجاعی



لقی ی شد.
البه بار معنای واژگان بنیادگرای، رادیکالیسم، اسلام گرای و اسلام سیاسی متفاوت است. دالهای چون
بنیادگرای و رادیکالیسم در زمینه فرهنگ غری بار معنای کاملا منفی یافه اند. اما، واژگان اسلام سیاسی و
اسلام گرای دالهای نسبا خنثی و فاقد بار منفی هسند. هر چند ریشه نخستن کاربرد واژگان اسلام گرای و
اسلام سیاسی مشخص نیست، اما در چند دهه اخر اصطلاحی راج و متعارف در جهان گشه اند. همچنن
برخلاف دالهای اسلام سیاسی و اسلام گرای، مفاهیی چون بنیادگرای و رادیکالیسم بیانگر کلیت ماهیت حرکت

.(Fuller ، 2003: x :نک) ندی معاصر نبوده و جامع نیساسلا
بنیادگرای واژه ای مبهم و نارساست. ان واژه ریشه در جهان مسیحیت غرب دارد. نخستن بار روتسان های
انجیلی آمریکا در دهه 1920 ان واژه را با انتشارات جزواتی با عنوان «Fundamentals» به صورت ارادی و خود
خواسه به خود اطلاق نموده AND Busuttil، 2003: 3 (Haar) و در مخالفت با اصول مدرنیسم بازگشت به
Eliade)، ی شد، مطرح کردند لقی رانه و متعصبانهگاصول مسیحی را که از دیدگاه دنیای مدرن غرب سخ

.(1987
به تبع کاربرد اولیه بنیادگرای در مورد روتسان های انجیلی در آمریکا، دنیای مدرن غرب در مواجه با حرکت
اسلای معاصر نز بدون توجه به تمازات میان روتست های انجیلی با مسلمانان از ان واژگان استفاده نمودند.
در نخستن کاربرد بنیادگرای در مورد جهان اسلام، تمای اسلام گرایان را در برگرفه و کل جریان اسلام گرای در

برابر جریان غربگرای بنیادگرا خوانده ی شود.
چنن کاربردی از بنیادگرای عمدا در نگاه غری به اسلام گرایان موجود نهفه است. تعارض عمده ان جریان با
مدرنیسم غری در محوریت دادن به دن و آموزه های دینی است. بر ان اساس از نظر غرب هر جریانی که از
بازگشت دن به عرصه سیاسی سخن بگوید، بنیادگرا محسوب ی شود. به عنوان نمونه، هرار دکمجیان در
مطالعه خود در باره جنبش های معاصر اسلای از ان برچسب استفاده کرده است. در مطالعه وی کل جریان
اسلام گرای معاصر بنیادگرا است. چنن کاربردی از بنیادگرای در مورد جریان اسلام گرای در غرب راج است.

.(1998Tibbi :به عنوان نمونه نک)
اطلاق بنیادگرای بر جریان اسلای معاصر بازاب ذهنیت غری است. چنانکه بای سعید در اثر ارزشمند خود
نشان داده است (1379: 10- 17)، شاخص های چون ایجاد محدودیت بر زنان، یا ادعای دسترسی انحصاری به
حقیقت و لفق دن و سیاست که به عنوان شاخص های بنیادگرای مطرح شده اند، مخدوش هسند. معیار
نخست به عمل حکومت داری بر ی گردد. محدودیت بر زنان در جوامع نوگرا نز وجود داشه است. اما غرب
چنن محدودیت های را نشانه تمدن و یشرفت دانسه است و در نتیجه بحث از رویکردی جانبدارانه مطرح ی
شود. غرب مدعی است که مقررات و معیارهای مطرح شده برای زن، بیانگر شاخص های زن آرمانی بوده و هرگز
محدودیت لقی نی شود. در شاخص دوم، غرب نز به سان اسلام گرایان مدعی است به حقیقت رسیده است و
در نتیجه معیارهای خویش را به دیگران تحمل ی کند و از آنان ی خواهد به شوه غری زندگی کنند. نمود بارز
آن را ی توان در نظریه های نوسازی مشاهده کرد (نک: بدع، 1380؛ سو، 1378). معیار سوم نز صرفا معیار
مدرنیسم غری است که بر اساس اصل سکولاریسم مدعی لزوم جدای دن از سیاست شده است. بر ان اساس

نی توان دال بنیادگرای را فارغ از ذهنیت غری به کار برد و از ان رو واژه ای ایدئولوژیک و جانبدارانه است.
کاربرد دیگر بنیادگرای، چنانکه گذشت، اطلاق آن بر جریان عقل گرز و متصلب اسلام گرای ی باشد. از ان



منظر جریان اسلام گرای به دو شاخه بینادگرا و رادیکال قسیم ی شود. مصداق بارز جریان بنیادگرای در عصر
حاضر همان جریان وهابیت است که با الهام از جریان حنبلی و آموزه های ابن تیمیه در دو سده اخر در جهان
اسلام ظهور کرده است و بسیاری از جریانات سیاسی - فکری جهان اسلام را تحت أثر قرار داده است. در چنن
اطلاقی بنیادگرای با عقل گرزی و ردّ مطلق هر امر جدید و در نتیجه ردّ کل آموزه های دنیای مدرن شناسای ی
شود. ظهور مرموز جریاناتی مل طالبان و القاعده در دو دهه اخر که توسط غرب به عنوان چهره کلی اسلام ارائه
شده است، چنن چهره ای را از اسلام سیاسی و اسلام گرایان برجسه کرده است. حتی ی توان گفت تحت أثر
چنن القائاتی است که شناخت غرب از اسلام گرایان به رغم اطلاق آن بر تمای جریانات اسلای عمداً معطوف
به ان جریان ی باشد. سیّد احمد موقی در تحلل و طبقه بندی جنبش های اسلای، بنیادگرای را در برابر
رادیکالیسم اسلای به کار برده است (1374: 110-103). جریان رادیکالیسم از نظر وی جریان عقل گرا را در بر
ی گرد که مهم ترن نماینده آن در دوره معاصر سید جمال الدن اسدآبادی ی باشد. البه چنن کاربردی در

دیگر متون راج نیست و رادیکالسیم عمدا ناظر بر کنش سیاسی اسلام انقلای است.
کاربرد دوم بنیادگرای نز مبلا به همان کاستی های قبلی است. مضافا در صورت لاش برای تمازگذاری جریان
های درونی اسلام گرای معاصر، بهتر است از واژگانی بوی- اسلای استفاده کرده و بر اساس ارخ گذشه

اسلای آنها را نامگذاری نمود (نک: بهروزلک، 1380).
«رادیکالیسم اسلای» نام دیگری است که در مورد اسلام گرای معاصر به کار رفه است. نمونه آن را در دیدگاه
موقی دیدیم. چنن نامگذاری نز ضمن آنکه هنوز از ذهنیت غری به طرفداران دخالت ارزش های دینی در عرصه
سیاسی نگاه ی کند و به همان مشکل مفهوم بنیادگرای مبلاست، به لحاظ ابهام در کاربرد وصفی واژه
رادیکالیسم در توصیف اندیشه یا عمل سیاسی نامناسب ی باشد. رادیکالیسم عمدا صفتی است که برای
توصیف کنش سیاسی به کار ی رود و در مواردی نز به عنوان صفت اندیشه و تفکر به کار رفه است. از ان
جهت برای هر تفکری ی توان در عمل گرایش معتدل و رادیکال را بر اساس چگونگی کنش سیاسی طرفداران آن

اندیشه مطرح نمود (نک: بشریه، 1381: 299-300).
با توجه به ابهامات و نقصان های که در واژگانی چون بنیادگرای و رادیکالیسم اسلای وجود دارد، ی توان از
واژگان خناتری چون اسلام گرای و اسلام سیاسی در توصیف جریان اسلای معاصر استفاده کرد (بای سعید،
1379: 20). چنن واژگانی کلیت جریان اسلای را در بر ی گرد 2003: xi-xv ،(Fuller) و ی بایست برای

توصیف جریان های فرعی آن از واژگان مناسی استفاده کرد.
در جهان عرب طق گزارش حیدر ابراهیم علی دو واژه الاسلامیه و الاسلامویه علاوه بر دیگر واژگان، کاربرد یافه
اند. هرچند واژگان دیگری چون الاصولیه و التطرف معادل بنیادگرای و رادیکالیسم به کار رفه است، اما دو واژه
نخست معادل اسلام گرای در فارسی وIslamism در انگلیسی ی باشد. تفاوتی که او برای کاربرد آنها مطرح کرده
است، حاز اهمیت ی باشد. در حالی که الاسلامیه دلالت بر جریان فکری- سیاسی دارد، الاسلامویه بیشتر ناظر

بر عمل سیاسی است (ابراهیم علی، 1999: 32-33).
 

رویکرد سلی در تحلل انسجام درونی اسلام گرای معاصر
پس از بحث از واژگان مناسب برای جریان اسلای معاصر، مسأله نظری مهم در اینجا آن است که آیا اسلام
سیاسی ی تواند به عنوان یک دال کلی حاکی از تمای گرایش های سیاسی اسلای باشد؟ آیا ی توان در مسأله



حاضر از رویاروی یک پدیده مشخصی تحت عنوان اسلام سیاسی با جهانی شدن سخن گفت؟ ان مسأله بدان
جهت مطرح است که برخی وحدت درونی جریان اسلام سیاسی را به دلل بروز اخلافات فراوان در درون جریانهای
اسلام گرا زر سوال برده اند (El-Zein 1977,). از ان نظر اسلام گرای هرگز جریان یک دست و یکپارچه نیست و
به دلل وجود جریان های مخلف و گاه متعارض در درون آن امکان جمع کردن تمای ان جریان های تحت یک
مفهوم وجود ندارد. در صورتی که مفهوی چون اسلام گرای برای بیان ان مجموعه به کار گرفه شود، چنن
کاربردی مجازی بوده و صرفا از طرق فرایند غریت سازی غرب برای جریان های اسلام گرا است که امکان جمع
نمودن آنها تحت واژه اسلام گرای فراهم ی شود. در چنن رویکردهای اسلام گرای فاقد انسجام درونی بوده و

انسجام مطرح شده و ادعا شده برای آن صرفا موقت و ساخگی است.
عمده رویکردهای سلی به انسجام درونی اسلام گرای را ی توان در چهار رهیافت عمده بررسی کرد. منشأ واحد
انگاری و انسجام بخشی سلی به اسلام گرای معاصر را باید در فعالیت های نظری و عملی غربیان در باب اسلام
جستجو کرد. یشینه نگرش سلی را نی توان به صورت بارزی در گذشه اسلای یافت. ان رویکردها عمدا
جدید هسند. گذشه اسلای از ان رو ان امر همانند شرق شناسی قوی است که غرب مدرن برای بیان هویت
خود دست به غریت سازی زده و شرق را به عنوان مرز سلی هویت خود قرار ی دهد. چنن شرق شناسی،
شرق شناسی وارونه خوانده شده است (بروجردی، 1377: 23- 28 ؛ ادوارد سعید، 1371). از ان منظر در مورد
اسلام گرای نوعی شرق شناسی وارونه یا غرب شناسی قوی صورت ی گرد. «شرق شناسان وارونه با لقی اسلام
به عنوان یک هویت اسی اهمیت آن را کمرنگ جلوه داده اند. برای آنان اسلام چزی بیشتر از یک برچسب
نیست و فی نفسه هچ اهمیتی ندارد. هر گونه اهمیت آن ناشی از معانی و مضامینی است که به آن برچسب

الحاق ی شود» (بای سعید، 1379،ص47).
 

رویکرد ایجای به انسجام درونی اسلام گرای معاصر
در برابر ان نگرش ی توان با تمسک به مفاهیم گفتمانی از اسلام گرای یا اسلام سیاسی به عنوان یک کل
ایجای دفاع نمود. در دوران معاصر ما با پدیده مشخصی در جهان اسلام رو برو هستیم که دارای أثرات و وژگی
های خاصی ی باشد که عامل وحدت بخش و قرابت بن اسلام گرایان ی باشد. از ان رو ی بایست در
جستجوی مفاهیم و ایده های بود که چنن وحدتی را ایجاد ی کند. در تحلل گفتمانی چنن وحدتی را ی
بایست در دالهای مرکزی / برتری جستجو نمود که در مفصل بندی گفتمانی دیگر عناصر را کنار هم نگه ی دارد.
دال مرکزی نقطه کلیدی و هویت بخش در یک گفتمان ی باشد که نشانه های دیگر در سایه آن نظم یدا ی
کنند و با هم مفصل بندی ی شوند (Laclau Mouffe، 2001: 112). از ان منظر «اسلام سیاسی گفتمانی
است که هویت اسلای را در کانون عمل سیاسی قرار ی دهد. به عبارت دیگر در گفتمان اسلام سیاسی اسلام
به یک دال برتر تبدل ی شود» (بای سعید، 1379: 20). در مفصل بندی گفتمان اسلام سیاسی، دن صرف
اعقاد نیست بلکه ابعادی فراگر دارد و تمای عرصه حیات آدی را در بر ی گرد. چنن نگرشی در تمای
گرایش های درونی گفتمان اسلام سیاسی مشترک است و از ان جهت ی توانیم تمای آنها را در درون گفتمان
اسلام سیاسی قرار دهیم و در تحلل خود از اسلام سیاسی به مابه یک کلیت واحد سخن بگویم. چنن نگرش
وحدت بخش به جریانهای اسلام گرا را نی توان براحتی در چارچوب های تحلیلی دیگر جستجو کرد. در تحلل
های دیگر (چون روان شرای و دیگران) ما با تفاوت ها مواجه هستیم و امکان نگاه جامع به جریان اسلای



معاصر به مابه یک امر واحد وجود ندارد. از منظر گفتمانی اسلام سیاسی یا اسلام گرای همان نقشی را ایفا ی
کند که مدرنیسم برای مجموع های از مکاتب و نگرش ها در غرب ایفا ی کند. هر چند چنن مکاتب همانند
سوسیالیسم و لیبرالیسم با یکدیگر متعارض هسند، اما همگی آنها تحت گفتمان مدرنیسم قرار ی گرند. چنن
قابلیتی را نز برای اسلام سیاسی و اسلام گرای ی توان تحت گفتمان اسلام سیاسی جستجو نمود و برای آنها

یک وحدت ایجای تعریف نمود (همان).
یکی از رویکردهای ایجای به اسلام گرای معاصر را ی توان استفاده از تعبر واژگان نهای ریچارد رورتی دانست.
رورتی در تبن کلیت یک هویت اجتماعی لاش نموده است آن را از طرق شناسای کاربرد واژگان خاصی از سوی
اعضای یک گروه خاص توضح دهد. از نظر رورتی واژگان نهای واژگانی است که هنگای که از کسانی خواسه
ی شود از امید، عقاید و آرزوهایشان تبن های ارائه دهند، مجموعه ای از کلمات و عبارات را دارند که بدانها
متوسل ی شوند. اینها، همان واژگان نهای هسند. ما داسان خودمان را بوسیله ان واژگان نقل ی کنیم. آنها

.(Rorty,: 73 1989) کرار مکررات، جزمیت یا سکوت وجود دارد ند که فراتر از آنهای هسل نهان دلبد
رویکرد ایجای به وحدت در قرآن کریم نز مطرح شده است. خداوند در دعوت اهل کاب به وحدت آنان را به
کلمه واحد دعوت کرده است. قُلْ یا أهَْلَ الْکِابِ تعَالَوْا إلِی کَلمَِةٍ سَواءٍ بَیْنَنا وَ بَیْنَکُمْ ألاَ نعَْبُدَ إلاِ اللهَ وَ لا نشُْرکَِ بهِِ
شَیْئاً وَ لا یَتخِذَ بَعْضُنا بَعْضاً أرَْباباً مِنْ دُونِ اللهِ فَإِنْ توََلوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بأِنَا مُسْلمُِونَ (آل عمران: 64). گاه از حبل
الی به عنوان معیار و مبنای وحدت أکید شده است. وَ اعْتصَِمُوا بحَِبْلِ اللهِ جَمیعاً وَ لا تفََرقُوا وَ اذْکُروُا نعِْمَتَ

اللهِ عَلَیْکُمْ إذِْ کُنْتمُْ أعَْداءً فَألَفَ بَْنَ قُلُوبکُِمْ فَأصَْبَحْتمُْ بنِعِْمَِهِ إخِْوانا (آل عمران 103).
 

نتیجه گری
هر چند رویکردهای سلی به وحدت اسلام گرای معاصر آن را سطحی و ساخگی ی دانند، اما میتوان با الهام از
رویکردهای ایجای از انسجام نسی حرکت اسلام گرای معاصر دفاع نمایم. البه باید توجه داشت که چنن
انسجای خود نسی است. اسلام گرای معاصر در مقایسه با مکاتب و جریانات رقیب غر اسلای، جریانی
منسجم و یک دست است. عامل انسجام بخش چنن حرکتی را میتوان خود اسلام، قرآن و شخص یامبر اسلام
(ص) دانست. تحولات و تجربیاتی که در طول چند سال اخر رخ داد حاکی از واکنش فراگر تمای مسلمانان به
چالش های یشاروی جهان اسلام بوده است. دو قضیه کاریکاتورهای روزنامه ولیاند وست دانمارک و سخنان
پاپ بندیکت شانزدهم به صورت مشابی واکنش فراگری تمای مسلمانان را از فرق و مذاهب مخلف

برانگیخت.
هر چند مسلمانان در مقایسه با یکدیگر، همچون دیگر فرق و مذاهب موجود در جهان کنونی، دچار غریت سازی
و تماز هسند، اما در مواجه با عامل خارجی انسجام ی یابند. چنن انسجای خود را در اقدام مشابه و
مشترک تجلی ی بخشد. به نظر ی رسد، چنن وضعیتی حاکی از یک رویکرد ایجای در تعریف و تبن اسلام
گرای معاصر ی باشد. از ان منظر ما ی توانیم از فعال شدن، ویای و فعالیت اسلام گرای معاصر به عنوان

یک حرکت برجسه سخن بگویم.


