
روان شناسی دن و نوسالژیک جهانی

<"xml encoding="UTF-8?>

 

دغدغه اصلی دن و روانشناسی، انسان است. در حقیقت، به دنبال ان مقصود، مقصد و غایت نهای لاش های
دن ژوهانه و کوشش های روانشناختی، همواره تبن و امن بهداشت روانی انسان در ابعاد و سطوح متفاوت

زندگی انسانی است.
ان نوشار که صرفا در حد طرح بحث و رسش است، بر برخی توضیحات و پاره ای یش فرض های اساسی
استوار است که ضرورا ان گفار، مربوط و متوقف بر آنهاست. توضح نخست ان که منظور از دن در ان جا

رویکرد عرفانی دن و یا روی آورد معنوی دن اسلام است که کواه و مختصر، به آن اشاراتی شده است.
اما یک یش فرض که اکنون و در ان مجال، فرصت طرح تفصیلی و دفاع منطقی از آن فراهم نیست و بنابران
به مابه اصل موضوعی در اساس گفار پذرفه شده است، آن است که در سطوح متعالی، تمامیت بهداشت
روانی انسان، نها در صورت شناخت و معرفت به همه ابعاد، ساحت ها و سطوح ظرفیت های انسانی متصور
است و جز در ان فرض و حالت، منطقا و طبعا، آدی همواره درگر و دار اضطراب و دلهره ناشی از غفلت و روی
گردانی و انصراف از توجه به آن حیطه های مغفول، دائما در رنج درون و نش های حاصل از آن به سر ی برد.
یش فرض دیگر که از فرض یشن زایده ی شود، ان است که در گستره بهداشت روانی، لزوما طرح یا طرح
های از انسان و اوضاع و احوال متفاوت و متطور انسانی، باید در یش روی داشت ا بتوان در بستر و یش
زمینه آنها، زمینه مشق نظری و عملی را برای تمرن بهداشتی - روانی انسان فراهم دید. یداست که هر یک از آن
سیاه مشق ها، مسلزم انسان شناسی های دسگاهی و غردسگاهی وژه ای است که بر گرد آن و در

رامونش انسان ژوهان در حوزه های مکثر و منوع انسانی، حلقه زده و حضور ی یابند.
ان نوشار، از آن روی که با طرح رسشی معرفتی و معنوی - دینی روی کردی معرفت شناختی و معناژوهانه
دینی به روانشناسی به طور عام و روانشناسی تجری - رسی به طور خاص دارد، طبعا نگاهی فلسفی - عرفانی -

دینی خواهد داشت.
فرضیه و گمانه ای که در ان مطالعه، مورد توجه بوده و ان نوشار نز در جهت اکید و قویت گواه مند و
مسند آن است، ان است که: ضرورت دارد روانشناسی نون (تجری - رسی) به همت روانشناسان انسانی با
حفظ نوآوری های کارآمد خود، با خودخوانی و بازخوانی مبادی و مبانی معرفتی، به گونه ای نرم افزاری و سیستی
در اطلاعات و برنامه ها تحول یافه و با کشف و گشایش ظرفیت های ازه در قلمروهای نو، بسط و توسعه یافه،
نوسازی گردد. ان تحول بنیادن، صرفا در شرایطی تحقق ی یابد که روانشناسی نون در فهم و ارتباط با
فزولوژی، فزیک و هم مولفه های مافزیک انسان به طور اندام واره و ارگانیک، در یش فهم های خود،
انقلاب بن رشه ای کند و پارادایم ها و الگوهای ژوهشی ازه ای را یش گرد؛ به گونه ای که مفاصل اتصالاتی و
ارتباطی خود را با دیگر حوزه های انسانی - همانند دن، عرفان، فلسفه، ادبیات و هنر، ارخ و علوم اجتماعی -
بازشناسی، بازیای و خود را در ان جهت نوسازی کند، و در اندیشه گسست اصولی و اساسی خود از آنها نباشد؛



بلکه برای نل و امکان دستیای به شناخت و رفار انسان معاصر، در میان خطوط و سرحدات منطق های انسانی
یش گفه، رفت و آمد کرده، هر گفت وگوی میان رشه ای را اسقبال کند.

در ژوهش حاضر، از میان حوزه های یش گفه انسانی، حوزه عرفان دینی و یا به تعبری عام تر و رواتر، معنویت
دینی و نسبت آن با روانشناسی نون، در خصوص مقوله بهداشت روانی، محل بحث است.

معنویت دینی که در ان تحقق آمده است، سطوح چندگانه آن (فقه، اخلاق، فلسفه و عرفان) مورد توجه بوده
است؛ سطوحی که در لایه های خود و در زمینه معنویت دینی، هر یک، لایه ها و سطوحی معنوی از بهداشت

روانی انسان را امن و معنویت دن ورزی و تعالی انسان دن ورز را در سلوک معنوی، تدارک ی کنند.
سطوح یش گفه معنویت دینی (فقه، اخلاق، فلسفه و عرفان) در واقع در درون خود، سر از قشر به مغز است
و از آن روی که ان گذار، از ظاهر به باطن و نز باطن ظاهر و یا باطن باطن، در مراحل عالی تر و متعالی تر، جز با
درنوردیدن و گذشتن و تجربه سطوحی عمق و ژرف از عقلانیت (فلسفه یا خرد) منطقا و عرفا صورت پذر نیست،
بنابران طرح معنویت دینی و یا سلوک معنوی - معنای دینی، به وژه در سطوح متعالی آن، بدون توجه و

ملاحظه عقلانیت و سلوک عقلانی، نش زا و آسیب پذر و نز کاملا خطرخز و چه بسا گمراه کننده ی نماید.
جدا از ان بحث، اصولا مفهوم بهداشت روانی انسان، مفهوی لایه لایه است که منحنی های معناداری از
بهداشت روانی فزولوژیک ا بهداشت روانی در اعماق و ژرفای لایه های درونی، رمز آلود و تجربه های عرفانی،

الهای و نهایا وحیانی را نشان ی دهد.
اساسا بهداشت روانی، طرحی برای زندگی، ی گشت معنوی معناگشاوری در جوشش و رویش درونزاد و فلسفه
های برای چراها و چگونگی های زندگی ها و وجودهای انسان است. به نظر ی آید که منطقا هر طرحی از ان
دست، نی تواند گوشه چشی به هستی کهانی و ارتباط آن با هستی اجتماعی و فردی انسانی، نداشه باشد؛
چنان که نی تواند به طور معلق و در میانه های گسست میان عن و ذهن حقیقت و واقعیت، پایای و
هسای و باید و هست، پدیدار شود. توجه به بهداشت معنویت مرتبط با معنای زندگی و معانی معنوی زندگی
انسان در ان نگاه که در اتصالات میان خرد و معنویت، و معنای عاقلانه و معنوی زندگی از سوی با عینیت
برونی و ذهنیت درونی از سویه دیگر، شاید و چه بسا، شناخت و فهم ما را از سخن امام علی (ع) متفاوت کند.
بنابران، اگر امام (ع) ی فرماید: رحم الله امرا تفکر فاعتبر؛ «خداوند رحمت کند انسانی را که اندیشه ی ورزد و
درس ی آموزد» (نهج البلاغه فیض الاسلام، خطبه 102، ص 302) و یا رحم الله امرا عرف نفسه و علم من ان و
فی ان و الی ان، آیا غرض امام (ع) از اندیشه خودشناسی و ان که انسان بداند موقف و جایگاه او در کجاست،
تبار او کیست، و جهت حرکت او به کجا و کدام سو است، آیا ان موقف شناسی، تبارشناسی و درینه شناسی
صرفا به همن معانی راج اخلاقی و کلای آن است؟ آیا نی تواند تواما ناظر به نوعی دوران شناسی و شناخت
اریخی از زندگی و مناسبات عینی اجتماعی انسان و دوران های تحولی معناجوی معنوی انسان در شرایط عصری
باشد؟ یعنی: ارخ و جغرافیای تبار عصر و دوران معاصر خویش. امل ژرف، درک و دریافت و ارایه پاسخ های به
رسش های ذهنی و عینی و نز حیثیات بن رشه ای انسان معاصر، که با تمامیت بهداشت روانی او گره خورده
و درهم نیده است، هم در یش روی دن و هم در نزد روانشناسی، اصلی ترن کانون های چالش خز معرفتی
هر یک را پدیدار خواهد ساخت. روانشناسی نون (تجری - رسی) به ان رسش های بنیادن و آغازن، در

راسای امن بهداشت ذهنی و عینی روان انسانی، چه ی گوید؟
ان تحقق بر آن است ا اکیدا بگوید: روان شناسی نون، توان درونی و ظرفیت محتوای برای پاسخ به ان



رسش ها را ندارد. جنس ان سؤالات، معرفتی است که تجانس و سنخیتی میان آنها و روانشناسی رسی
نیست؛ رسش های است که منطقا فرا روانشناختی است.

روانشناسی رسی و دانشگاهی امروز، به مفهوم و عنوانی پارادوکسیکال و مناقض نما تبدل شده است. از
سوی ماثر از روح حاکم بر زمان خاسگاه اندیشه های جدید و غری خود، در متد، روش و محتوای مضمونی و

اکیدهای محتوای معناگرزانه است و از سوی کاملا ماثر از تجربه گرای (Empricism) است.
اثبـات گراـی (Positivism) و مـاده گراـی  (Materialism)کـون ـی یابـد و از طرفـی مرتبـا و بـه تـدرج بـا
پدیـدارهای از جملـه معنـاخواهی هـای ژرف و قلمروهـای معنـوی حیـات انسـانی کـه جنسـا و ذاـا فراتجرـی و
غروزیتویستی، مواجه شده و حجم وسیعی از گذاره های معنای و نز معنوی را در مکاتب بعدی (فاصله گرفه

از فضای اولیه و مسلط وزیتویستی) در خود جای داده است.
روان شناسی، فرع انسان شناسی است و ا تعریف و یا تعاریف وژه ای از انسان در ذهن و یش فرض های خود
نداشه و یا ارایه نکرده باشیم، در حوزه روانشناسی انسانی، در وادی حرت، سرگردانیم. ان یش فرض ها و

تعاریف متفاوت از انسان و درباره انسان، همان اموری است که در روانشناسی درون زاد نیست.
از جمله یش فرض های ان ژوهش آن است که تغرات و تحولات معرفتی در روانشناسی، تحولی - کاملی
بوده است و حاصل توجهاتی است که با تغر فضای عموی فرهنگی - فکری جامعه برای روانشاسان پسینی و

ماخر، نسبت به روانشناسان یشینی و مقدم یدا شده است.
بنابر آنچه گفه آمد، ضرورت انسان شناسی ژرفانگر و فرانگر معاصر انسان اریخی و خصوصا انسان معاصر و
جدید که با شناخت دنیای نو نز همبسه است، در جهت کشف همه وجوه انسان، و ناظر به تمای حیثیات
انسانی، در روانشناسی کاملا یداست؛ اما از دیگر سوی ناتوانی و فقر درونی روانشناسی در انجام ان شناخت
یمایشی بن رشه ای و کشفی، اصلی ترن چالش یش روی روانشناسی است. دقیقا به همن خاطر است که
روح حاکم بر روانشناسی تجری، دسگاه گوارش مناسب برای هضم مضمون و ادراک محتوای معرفتی دن،
فلســفه و عرفــان را نــدارد. از آن روی کــه در وزیتویســم بــه مــابه خاســگاه منطــق و روش شنــاخت تجرــی

روانشناسی، جای برای گزاره های ی معنا، نامفهوم و مهمل مافزیکی دن، فلسفه و عرفان نی ماند.
در فضای مسلط اثبات گرای، روانشناسان رفارگرا کوشیدند ا از انسان، ماشن - حوان و از روانشناسی، فزیک
بسازند؛ چنان که انسان شناسی خود را از همه جنبه های مافزیکی، پالوده و از حوزه روانشناسی تجری،

راسه و زدودند.
ولی ویلیام جیمز ی گوید: «دن انسان، عمق ترن و خردمندانه ترن چز در حیات اوست.» (دن ژوهی،
الیاده، ص 260) و هر آنچه صبغه دینی داشت، برای ونگ به گونه ای، مهم بود. وی در مقاله روان درمانی یا
مقامات روحانی نوشت: «در میان بیماران من در نیمه دوم زندگی ام، یعنی در طول بیش از سی و پنج سال، حتی
یک نفر هم نبوده است که مسئله و مشکل او در تحلل آخر، جست وجوی نوعی نگرش دینی در باب زندگی نبوده
باشد.» (همان، ص 289) فروید بر آن است که دن از ترس های اولیه و نیاز به حمایت خواهی بشر، نشات گرفه
است. تصور خدا همان فرافکنی روح در آینه جهان کودک و آرزوهای ناخودآگاه او درباره قدرت مطلق و حمایت
شدن و کوششی برای کنترل خشونت نامتشخص جهان از طرق شخصیت بخشیدن به آن به عنوان خدای پدروار

است. فروید، دن را پندار یا توهم لقی ی کرد.(همان، ص 280)
در هر روی، میان انسان و بهداشت روانی، در روایت روانشناخانه آن، و انسان و بهداشت روانی در روایت عرفانی و



نز فلسفی، اخلاقی و فقی دینی، تفاوتی فاحش و فاصله ای رناشدنی وجود دارد؛ مگر آن که اسباب و لوازم
قریب ذهنی - زبانی بن حوزه ای و میان رشه ای فراهم آید.

هر چند به نظر ی آید که مجموعه روایت های دن و زحمات روانشناسی رسی، و ضرورت نیاز به رهیافت های
روانشناسیک در امن لایه های احساسی - ادراکی، بهداشت روانی کنش فردی و اجتماعی انسان را ارج ی نهد و
ی پذرد، اما ان روانشناسی رسی است که غالبا یا تجربه های معنای - معنوی را در سلوک عقلانی - عرفانی
بر نی ابد و یا در نی یابد و نسبت به آنها در موقعیت نفی و دفاع از خود ی ردازد و یا نسبت به آنها به طور
حرفه ای ی تفاوت و خنثی است. در هر حال نیاز آدی به مافزیک، و حتی در دانش های جدید، یک ضرورت

منطقی - معرفتی است که از آن گرزی نیست.
عرفان دینی، به مابه متعالی ترن رویکرد و کانونی ترن آموزه های درونی و ژرف دن، در قیاس با لایه های کلای
- اخلاقی و فقی، فاصله میان انسان عرفانی با انسان روانشناسیک و تفاوت سطح بهداشت روانی عرفانی با
بهداشت روانی انسان در روانشناسی، بسیار متفاوت است. عرفان، سلوک در سرزمن های تشنگی و ذوق حرانی

و ادراک معانی و معنوی روحانی است. به بیان مولوی: دفتر چهارم :

آب کم جو، تشنگی آور به دست
ا بجوشد آبت از بالا و پست
ا سقا هم ربهم آید خطاب

تشنه باش، والله اعلم بالصواب

عرفان، شناخت ژرف و تجربه درونی و سلوکی اسماء و صفات حضرت حق در روندی تحولی و دریافت و شهودی
اشراقی و ذوقی است. در سطوح یشرفه، اصولا فرض بهداشت روانی، منهای معنویت دینی و فرزانگی عرفانی و
شوریدگی روحانی، ناممکن است و ناشی از انسان شناسی کژابانه و یا در واقع ناانسان شناسی است که بنیادش
بر آب است. خانه بهداشت روانی در سطوح مافزولوژیک، ی عرفان توحیدی دن، سست و شکننده است؛ به

ضریب شکسگی و سستی خانه عنکبوت: ان اوهن البوت لبیت العنکبوت (سوره عنکبوت، آیه 41).
بنابران، براساس روایت «آگاه ترن مردم به نفس خود، آگاه ترن ایشان به روردگار خویش است» (اعلمکم
بنفسه، اعلمکم بربه)، معرفت نفس، همان روان شناسی و خودشناسی است که اقرب طرق به ماورای طبیعت و
صراط مسقیم خداشناسی است. انسان بزرگ ترن جدول بحر وجود و جامع ترن دفتر غیب و شهود و کامل
ترن مظهر واجب الوجود است. ان جدول، اگر درست تصفیه و لای روی شود، مجرای آب حیات و مجلای ذات و

صفات ی گردد. انسان کاری مهم تر از خودسازی ندارد و آن مبنی بر خودشناسی است.
بهداشت روانی که مفهوی تو در تو و لایه ای است، از سطحی ترن لایه ها در تراز نیازهای فزولوژیک ا عمق
ترن و ژرف ترن مشاهدات ذوقی و مکاشفات اشراقی در مرکز و کانون چشمه های فیض الی و برخوداری های
معنوی - روحانی و ا عروج و معراج روحانی - جسمانی و سخن گفتن و شنیدن با خداوند متعال (که وژه

یامبران است) را شامل ی گردد.
بهداشت روانی در سطوح عرفانی اش، از مرحله و حالت یقظه و بیداری از غفلت سالک و نیت و اقدام، شروع و ا



بیداری از بیداری و ا ناهوشیاری ناشی از ذوب در معانی معنوی و انوار حق و ا کاملا انسان و انسان کامل شدن
و جایگاه رفع بعثت درونی و برونی و اخذ مقام ولایت، ادامه ی یابد.

در هرم لایه لایه - از بهداشت روانی فزولوژیک ا عرفانی - هر چه از قاعده هرم به سمت ارک مخروط، سر ی
کنیم، از فراوانی افراد کاسه ی گردد و از ان جاست که سالکان جدی و حقیقی کوی عرفان و بوم عشق، کمتر و
اندک اند. در سطوح عرفانی بهداشت روانی، حسنات الابرار، سیئات المقربن است. طبعا نسی بودن، تدریجی
بودن و مرحله ای بودن در ان سلوک بهداشتی، به وضوح یداست. درایت سالک در آسیب شناسی راه و دلالت
های نشانه های میان راه، به رعایت تجارب ران طرق وابسه، و توفق در وصول به لایه های حقیقت، در فرض
توجه و عمل ناظر به معیارهای شریعت، نهفه است؛ ولی درعن حال، الگوی ر، اگر مانع از خودجوی،

خودشناسی و نوجوی سالک و نوزایش مدام او گردد، مانع ویش سلوک است.
اما یک رسش اساسی دیگر نز ی ماند: اصولا چه ضرورتی دارد که بهداشت روانی در تمام ان سطوح و حیثیات

انسانی معنوی متعالی یش رود و صورت گرد؟
انسان با همه یچیدگی ها و لایه های درونی و حیثیات منوع وجودی، در عن حال یک واحد ویای به هم
وسه دینامیک است و نیاز به خودشکوفای و خودویای در همه ظرفیت های کاملی ممکن در خود را
احساس و باور ی کند و ان نیاز روانی را به دانش حضوری، در خود، ی یابد و درک ی کند. بنابران انسانی که
ان حس و نیاز در او زنده و بیدار شده و طالب تحقق کمالات معنوی و متعالی نفسانی در خویش است، هرگاه
در سطح و مرحله ای از ان کمالات متوقف گردد و دیگر ظرفیت ها و پنجره های معنوی حیات متعالی در او

کشف و گشوده نگردد، از آن ناحیه و یا نواحی دیگر، شدیدا آسیب پذر و عمیقا خسران زده است.
ان احساس درونی خسارت و آسیب، اضطراب ها و دلهره های جانکاه و توان فرسای را بر جان و روان و نز ذهن
و تن او وارد ی سازد. از ان جاست که امن بهداشت روانی در همه سطوح و حیثیات انسانی در حد امکان و

توان مقدور ضرورت ی یابد.
اما پس زمینه همه ان رسش های معرفتی، ناظر به یک نوسالژی ژرف و عمق در نهاد انسان است.

جالب توجه است که در روانشناسی بالینی و در حوزه مطالعات مربوط به بهداشت روانی اشخاص در فرایند
تشخیص و درمان اخلالات روانی، در نخستن اقدام بالینی، شرح حال و شرح سابقه بیمار رسیده ی شود. ان
شرح حال و به وژه سابقه ای که در طی مصاحبه های بالینی از مراجع دریافت ی گردد، حال و اکنون بالینی
بیمار را برای درمانگر، مفهوم و معنادار ساخه و در تشخیص مناسب و طبعا درمان کار آمد، در درجه نخست
اهمیت قرار دارد. در قیاس با شرح حال نگاری و ثبت یشینه بیمار مراجع در روانشناسی بالینی و بهداشت روانی،
در انسان شناسی دینی و بهداشت روانی دینی نز، گزارش های دینی و عرفانی از یشینه و سابقه انسان، ما را به

پس زمینه نوسالژیک رسش های معرفتی، دلالت ی کند.
یشینه و اصل و تبار انسان در گزارش های دینی - عرفانی، سابقه ای آن جهانی است؛ چندان که به نظر ی آید،
گویا حقیقا در چشم اندازی نوسالژیک (nostalgic) ، بسیاری از افسردگی ها، نهای ها، دلهره ها و اضطراب
های سخت و جان فرسای انسان، به اول خاسگاه آن جهانی انسان، و غریب و نها و دلنگ بودنش در ان

جهان ی رود.
انسان در یاد و خاطره، و حسرت حضور در وطن مالوف و مانوس، پس از هبوط از عالم ملکوت و گرفار آمدن در
غربت ان خاکدان، عمیقا نها است. توجه به برون دادهای برآمده از ان نوسالژی و انسان شناسی دینی، منطقا،



امکان و وقوع نوساخت و نوسازی روانشناسی دیگری است.
مرغ باغ ملکوتم، نیم از عالم خاک عارفان دینی، همان شرح ماجرای حسرت و غربت نوسالژیک انسان است.
داسان لخ و شرن طوطی و بازرگان حضرت مولانا (نسخه نیکلسون، دفتر اول، ص 71) و یا قصه غمگنانه ل
مولوی (کنایه از عارفان حق) و یا در خواب دیدن ل هندوسان (کنایه از هندوسان حقیقت و بهشت) نز

بازخوانی و بازگوی همن نوسالژی ژرف است.
مولوی ی گوید: (نسخه نیکلسون، ابیات دفتر چهارم، 3073- 3068، ص 681)

ل باید ا چو خسپد او سان
خواب بیند خطه هندوسان

خر نبیند هچ هندوسان به خواب
خر ز هندوسان نکردست اغتراب
لیک تو آیس مشو، هم ل باش

ورنه یلی، در ی تبدل باش

قرآن کریم بیان ی دارد: ما انسان را آفریده ایم و وسوسه های او را ی دانیم. معطوف به همن امر، در روایتی از
یامبر اکرم (ص) آورده شده است که: یا عبادالله انتم کالمرضی و رب العالمن کالطبیب، فصلاح المرضی فیما
یعلم الطبیب و تدبره به لافیما یشتهیه، الا فسلموا الله امره؛ «بندگان خدا، شما بسان بیمارانید و روردگار
جهانیان چون درمانگراست. مصلحت بیماران در دانش زشک و تشخیص و تدبر اوست، نه در تمایلات بیمار.

پس کار خدا (طبابت) را به خود او واگذارید.»
عرفان، خروج همراه با درد و رنج و سر و سلوک ریاضت کشانه در گذار از دنیای ظلمت و جهان اریکی به جهان

نور و - روشنای است و در ان سر و سلوک، الله نور السموات و الارض، است (سوره نور، آیه 35)
سلوک عرفانی، معنویت معناجویانه ای است که هویت و حقیقت سالک در مراتب آن، تشخص و تعن ی یابد،
و در ان میان، ذکر از رمزآلوده ترن مفاهیم و آموزه های عرفانی است. سالک در مراتب عالیه، در حقیقت و
واقعیت اذکار غوطه ی خورد و با ذکر و یاد حق، با ذکر و موسیقی نیایش گل و گیاه و حوان و جهاد و تسبح و
قدیس همه هستی، هم صدا و هم آواز ی گردد، و ی خودانه ذرات وجودش در فضای حق و کوی عشق، با

ذرات هستی به گردش و رقص و سماع در ی آید.
بزرگ ترن حرمان برای انسان از منظر معنویت و عرفان دینی، محرومیت از ذکر حق و فقر نیایش است. و در
حقیقت، نیاز به معنویت درونی و دینی و ذکر و یاد حق، نیازی عمیقا روانی است؛ چندان که به تعبر قرآن کریم،
زندگی همه کسانی که ی یاد و ذکر حق تعالی ی گذرد، تره و ار، رنش و اضطراب آلود است: من اعرض عن

ذکری فان له معیشه ضنکا (سوره طه، آیه 24).
از سوی نز، هر گاه عبدسالک، ذکر و یاد حق کند، خداوند نز او را یاد کرده، مدد ی رساند.

«مرا یاد کنید، ا شما را به یاد آورم »: فاذکرونی اذکرکم (سوره بقره، آیه 152) و ان حق هر چه درونی تر باشد،
بازخورد آن نز پایدارتر است؛ چندان که سالک در بسامد و فراوانی ذکر حق چون ار و سیی است که ی در ی با



ضربات رامشگر و آرامشگر حق نواخه، به لرزش در ی آید و آرام ی گرد؛ چرا که در ان کاوی متعالی، قلبش
که عرش رحمان است، روشن و ابناک ی گردد: انما المومنون الذن اذا ذکر الله وجلت قلوبهم مؤمنان؛ «چون

یاد خدا رود، دل هاشان لرزان گردد.» (سوره انفال، آیه 2)
قدرت های روحی و توان تصرفات عارف نز از آن روی است که تمای انرژی و توان معنوی او بر کانون توحید تمرکز
ی یابد. ان که نوع انسان ها از انجام آن تصرفات در پدیده ها و پدیدارها عاجزند، در واقع ناشی از راکندگی
درونی و عدم انسجام ذهنی و تشتت خاطر و گسیخگی های روانی و در نتیجه لجام گسیخگی و عدم تمرکز توان
و انرژی درونی آنها در جهات راکنده و ناهمسو است؛ در حالی که گراینگاه و برآیند انرژی ها، خواست ها، نیازها و
انتظارات عارف، حوزه توحید و قلمرو اراده الی است. او نه نها ی گوید، بلکه با ذکر «ان صلوتی و نسکی و
محیای و مماتی لله رب العامن » (سوره اعراف، آیه 162) زندگی ی کند. بنابران عارف سالک حق، دغدغه های
جزی و نگرانی های خرد ندارد، ا ریشان و مضطرب گردد و ا روح و جان او از کانون حقاق معنوی منصرف و
منحرف گردد. در ان حالت او به واقعیت حوادث و یشامدها، به مابه بستر تحول و تعالی نظر ی کند، و هر
حاده ناخوشایند که در زندگی دیگران، بحران ساز است، برای او راز و رمزی است که رابطه اش با خداوند، معنا و
ژرف ی بخشد. عارف ابلائات و بلایا را مغنم ی شمارد، و به آنها راضی است و با صبر و شکیبای آگاهانه و
عاشقانه اش، مراتب ادب بندگی و حق معرفت را روا ی دارد و با جرعه جرعه نوشیدن لخی ها، آرامش درونی او
پایدارتر و بهداشت روانی اش ژرف تر و عمق تر ی گردد؛ چرا که باتمام وجود و ذرات خود احساس کرده است که
خداوند از رگ گردن هم به او نزدیک تر است. او کاملا پذرفه است که: ما اصاب من مصیبه الا باذن الله (سوره
تغابن، آیه 11) و عمیقا باور کرده است که: الذن جاهدوا فینا لنهدینهم سبلنا؛ «ما مجاهدان خویش را به راه
های خود دلالت ی کنیم.» (سوره عنکبوت، آیه 69) عارف حق و سالک معنویت، در محضر خداست و شهود

کرده است که «هو معکم اینما کنتم.(حدید، آیه 4)
به نظر ی آید که روانشناسی رسی، توان هضم ابعاد انقلاب روحی، ی قراری درونی و شوریدگی معنوی و
افروخگی فزاینده انسان را ندارد و چه بسا نشانه های حالات و خصوصیات احوالی او را حمل بر گسست های
ذهنی - عینی (اسکزوفرنی) و اخلالات مزمن روانی کند! چرا که غالبا آرامش، آسایش و سازگاری مسالمت آمز، و
نز رهز از هر گونه نش و اضطراب و نگرانی، به منزله بهداشت یشرفه روانی است و در مقابل آرامش و راحتی
و آسودگی خاطر سالک، با ضربان و نبض التهاب ها، اضطراب ها و نش های درونی و سخت و تجربه های حالات

و مقامات عرفانی، همراه و عجن است.
گفنی است که معبر و گذرگاههای عرفانی، چ های ند و لغزنده ای دارد. مفاهیم و آموزه های عرفانی به دلال
متعدد، از جمله زبان سمبولیک و نمادن و نشانه های غلط انداز، بیشترن امکان و آمادگی را نز برای کژفهی
های شناختی و کژای های کنشی دارد؛ به گونه ای که گاه حرکت در جریان ها و روندهای عرفانی، نه نها به
بهداشت روانی متعالی نی انجامد، بلکه ریشه سلامت روانی فردی را ی سوزاند و چه بسا سرمایه های مادی و
معنوی او و جوامع را وران و نابود و گاه حتی بهداشت روانی فرد را در سطوح فزولوژیک و نز روابط بن فردی
کاملا در هم ی رزد و در سطوح فردی و اجتماعی، او را عمیقا ریشان احوال ی سازد؛ اگرچه حدودی از ان
نابسامانی ها در مناسبات اجتماعی و زندگی عادی و روند طبیعی امور جاری، به وژه در مراحل نخستن سلوک
عرفانی، ناگرز و طبیعی است. در واقع با توجه به اهمیت نیاز روانی به معنویت دینی و روحانیت عرفانی و تعالی
بخشیدن به روح و روان از سوی و در عن حال احتمال راهزنی های گمراه کننده در ان سلوک، توجه همزمان به



راه و نز آسیب شناسی سلوک و برکنار ماندن از انحراف کژاندیشی و کژای در فهم آموزه ها، اصلی ترن توجه
متضاد و متخالف در امن بهداشت روانی، در رویکرد معنوی - عرفانی است. انحرافات و کژی ها، بسیار ظریف،
یچیده و آرام رخ ی دهد و بروز و ظهور نشانه های بالینی آن نز در بلند مدت ظاهر ی گردد. بنابران یشگری
اهمیت فوق العاده ی یابد؛ خصوصا که ا حدود زیادی با قابلیت توجی از سوی سالک کژاب کژاندیش نز
همراه ی گردد. افزون بر آن، بر قراری و نظیم نسبت های ان سلوک معنوی در ناظر و تخالف با مناسبات
عصری زندگی اجتماعی در دنیای نو و پسانو، ضرورت وجود دلالت های مناسب و نواندیشی در حوزه ممکن و
ناممکن و سنجش مقدورات ذهنی و امکانات عینی سلوک در حوزه های معنویت دینی و ساز و کارهای فراگر
کردن آنها در زندگی و حیات فردی و اجتماعی و نز مشاخ و راهنمای که ذهن و زبان معاصر را دریابند را اکید

ی کند.
به هر روی، انسان عرفانی، اسر خاکدان نیست و بهداشت روانی اش در گرو، و رهن تداوم و تعالی عشق ورزیدن

به معشوق و خلق شدن مدام در حضور حضرت حق و محبوب است.
خدای او نز عاشق و دوستدار اوست و ان، آتشی بر جان و ذهن و روان او ی زند که یاد و نام هر چه و هر که
جز دوست را از میان ی برد و میانه او و عشق محبوب را همچون نسبت انسان با خود او ی سازد. بدن رو
میان عرفان به خود و عرفان به الله تعالی، تمازی نی ماند و من عرف نفسه فقد عرف ربه، تحقق ی یابد؛ چرا

که روانشاسی، مساوق با خداشناسی است.


