
نهضت تولید علم در تمدن اسلای

<"xml encoding="UTF-8?>

اشاره
تولید و توسعه علم در تمدن اسلای که به لحاظ تئوری و در شوه عملی مورد عنایت خاص قرار گرفه است
نشان دهنده آن است که از یک طرف بن مایه های ان توسعه، منابع اصل اسلای (قرآن، سنت و روایات) بوده
و دن اسلام با علم و تمدن تعارضی ندارد و از طرف دیگر در ایجاد تمدن اسلای ملت های متمدن دیگر نز نقش
داشه و مسلمانان از اندوخه های علی سار تمدن ها بهره برده اند ولی فقط مصرف کننده و قلید کننده
صرف از فرهنگهای دیگر و یشرفتهای علی آنان نبودند بلکه آن را نقد کرده و سره را از ناسره جدا نموده و خود در
سایه اسلام و تعالیم آن به تولید علم رداخند به طوری که در طول چند قرن در علوم مخلف از جمله ریاضیات،
نجوم، شیی، فزیک، زشکی و... یشرفت شگفتی نمودند. در ارخ ملت ها موضوعاتی چون فرهنگ و تمدن
نقش و اثر بسیار مهی داشه و دران میان شناسائی مراث علی آنان حائز اهمیت است. چون پدیده های
علی یک جامعه نتیجة افکار و اندیشه های آن جامعه است و از ان راه ی توان به رشد و بلوغ فکری آنها ی
برد. اسلام با تشوق و تحریک مسلمانان به علم اندوزی زمینه را برای توسعه علی آنها فراهم نموده و اجازة
استفاده از یشرفتهای علی سار تمدن ها را داده است و از روان خود ی خواهد که فقط مصرف کننده
یشرفتهای علی دیگران نبوده و خود تولید کننده علم باشند. به همن دلل در تمدن اسلای، اسلام، قرائنی
جدید از فرهنگ و تمدن بشری ارائه کرده که در آن اصول و مبانی خاصی مطرح شده و ساخار، ابعاد و دست
آوردهای مطاق با آن اصول را بیان داشه است. در ضرورت ان موضوع همان بس که برخلاف برخی نظریه
ردازان غری، مسلمانان فقط استفاده کننده صرف نبودند بلکه خود تولید علم و دانش داشه و تمدن جدیدی را
به وجود آوردند به طوری که تمدن نون غرب از تولیدات علی مسلمانان نهایت بهره برداری را کرده است. مسئله
اصلی در ان مقاله آن است که با استفاده از روش اریخی و تطبیقی، پس از بیان نگرش اسلام به علم و تمدن و
استفاده مسلمانان از تمدن های یشن به تولیدات علی مسلمانان در علوم به وژه ریاضی و تجری رداخه ا
ابت شود که در تمدن اسلای تولید علم امری قطعی بوده است و نشان دهد که فرهنگ اسلای زمینه ساز نقد
سار تمدن ها و ایجاد نهضت تولید علم بوده و ابت کند که مسلمانان چراغ تمدن های یشن که در حال
خاموشی بود را روشن نگه داشند و در علوم مخلف یشرفت های نمودند که در تمدن های گذشه ی سابقه
بوده است و اساس ایجاد تمدن جدید غرب، تولیدات علی و یشرفت علوم در تمدن اسلای بوده و به تعبر

صحح تر، جهان غرب در تمدن امروز خود وامدار جهان اسلام و فرهنگ و تمدن اسلای است.
 

نگرش اسلام به علم و تمدن
ملث زندگی بشر را دن، فرهنگ و تمدن ی سازد. به طوری که فرهنگ و تمدنی را در نزد هچ قوی نی توان

یافت مگر آنکه شکلی از مذهب در آن وجود داشه باشد. [1]
فوسل دوکولانژ فرانسوی هم تمدن و اجتماع بشر را از قدیی ترن مراحل خود، زائیده مذهب و تحت أثر



شدید آن دانسه است. [2]
برای ی بردن به أثر دن اسلام در یشرفت های علی و فرهنگی ابتدا باید با مبانی نظری آن که برخاسه از

متون دینی است آشنا شد. در اسلام، ان مبانی برگرفه از قرآن کریم و سنت نبوی و سره اهل بیت (ع) است.
اسلام در زمان و مکانی ظهور کرد که دنیا را آتش جهل و بیسوادی فرا گرفه بود و در محیط ظهور اسلام تعداد
تحصل کرده ها از عدد انگشان تجاوز نی کرد در اران نز علم و دانش در حیطه نفوذ طبقات خاصی بود و
اکثریت از آن ی بهره بودند. ولی اسلام به فراگری دانش و نشر آن أکید فراوان نمود و نخستن یام الی که

بریامبر (ص) وحی شد با «اقرا» آغاز گردید. [3]
در قرآن کریم ان سئوال انکاری مطرح ی شود که آیا کسانی که ی دانند و کسانی که نی دانند برابرند؟ در
حقیقت خردمندان هسند که پند ی پذرند. [4] و مسلم است که برتری و رجحان مختص آنان است که ی

اندیشند و ی دانند.
قرآن به عنوان کای خردگرا و جهل ستز علم را بسان اهل ایمان مراتب والائی ی بخشد و ایمان و علم را مایه

سرافرازی و بلند مرتبگی انسان ی داند و ی فرماید:«َرْفَعِ اللهُ الذِنَ آمَنُوا مِنْکُمْ وَالذِنَ أوُتوُا الْعِلْمَ دَرجََاتٍ» [5]
از نظر اسلام انسان به وسیله دانش از فرشگان برتر گردیده و جانشن خدا در روی زمن شده است. سرانجام
اینکه خداوند در قرآن ی فرماید: «إنِمَا یَخْشَی اللهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ؛ دانشمندان دلهایشان از ترس خدا لبرز

است. » [6]
در احادیث و روایات معصومن (ع) به اندازه ای از علم اندوزی و دانشمندان علوم مخلف تجلل به عمل آمده

که هچ موضوعی به ان اندازه مورد سفارش قرار نگرفه است.
سره عملی و رفاری یامبر (ص) فراگری علم و دانش را أئید ی نماید. آن حضرت در مواجهه با معکفن
مسجد در قالب دو گروه که عده ای دعا ی خواندند و عده ای دیگر گفگوی علی ی نمودند با نیک شمردن هر

دو کار، گفگوی علی را افضل دانسه و خود به آن گروه ی وست. [7]
بنابران قرآن و سنت منابع اصلی علم و تمدن سازی محسوب شده و دن اسلام به اندازه ای به علم و دانش
اهمیت داده که در قرآن کریم ماده علم بیش از 750 بار به شکل های گوناگون به کار رفه است. از طرف دیگر
ان کاب آسمانی با کاربرد اصطلاحات «أفََلا تعَْقِلُونَ، لَعَلهُمْ یَتذََکروُنَ» و.... انسانها را به تفکر و تدبر در آفریده ها
دعوت نموده است و از ان جهت مسلمانان موظف بودند که درباره طبیعت مطالعه و آن را به وجی عقلانی

تعبر و تفسر کنند.
قرآن به ان ترتیب با دمیدن روح جدید بریکر نیمه جان جهان آن روز فضای علی و فرهنگی ازه ای پدید آورد و
ان امر نشان دهنده نگرش اسلام به علم و تمدن بوده و تمدن ر شکوه اسلای ناشی از رویکرد قرآن به علم و

علم اندوزی بود.
 

استفاده اسلام از تمدن های یشن
هر تمدن جدیدی که ایجاد ی شود بر بستری از دست آوردهای تمدن های یشن استوار بوده و حرکت خود را از
صفر آغاز نی کند، بلکه بر دوش مواریث و دست آورد تمدن های قبلی قرار ی گرند. از ان جهت جذب نقاط
مثبت تمدن های دیگر به یدایش و گسترش فرهنگ و تمدن اسلای مدد رساند و تمدن اسلای در عن اصالت
شخصیت خویش از نکات مثبت فرهنگ ها و تمدن های دیگر سود جست و با جذب آنها موجود ازه ای آفرید. از



جمله ان تمدن ها ونان، هند و اران بودند که به اختصار اثرات و مزان استفاده تمدن اسلای از آنها بررسی
ی شود.

 

تمدن اران
تمدن اران یکی از تمدن های مهم و أثرگذار بر تمدن اسلای است که نقش بسیار مهی در بالندگی آن داشت

و ان اثرگذاری به واسطه یشینه کهن و غنی تمدن اران است.
در یشرفت علی اران در عهد باسان، عنایت پادشاهان به علم و دانش و بهره گری از علوم هندی، سریانی و

ونانی از طرق ترجمه آنها به زبان هلوی موثر بود. [8]
مهمترن وژگی ارانیان آن بود که برخلاف نواحی تحت سلطه امراطوری روم، فرهنگ ملی خود را فراموش
ننموده و زبان عری را جایگزن زبان فارسی نکردند، بلکه در اعلای آن کوشیده و هنگام مواجهه با فرهنگ اسلای

ابتدا بخشهای مهی از آن را پذرفند و سپس درصدد اعلای سار بخش های علی و معرفتی آن برآمدند. [9]
عواملی چون تدریجی بودن گسترش دن اسلام در میان ارانیان، آشنای نسی دو طرف از یکدیگر و تشابهات
اعقادی آئن زردشتی با دن اسلام [10] به اشاعه فرهنگ اسلای ارانی کمک زیادی کرد. شاخص اصلی تمدن
ارانی کانون علی جندی شاور بود که محل اتصال علوم و تمدن سریانی، هندی و ارانی با سار ملت ها به وژه
مسلمانان محسوب ی شد. دران مرکز با همکاری ارانیان، نسطوریان و هندیان، علوم مخلف به وژه علم

زشکی یشرفت نمود.
بعد از ورود اسلام به اران، مرکز علی جندی شاور به یکباره از بن نرفت و ا دو سده دوام یافت و پس از آنکه
بغداد مرکزیت علی یافت، علوم مخلف از جمله زشکی از جندی شاور به بغداد منقل شد و بسیاری از
دانشمندان ارانی هم به بغداد رفند که معروفترن آنها بازماندگان بختیشوع و شاور بن سهل بودند. بیشتر
خاندان بختیشوع از لحاظ خدمت به دانش زشکی موقعیتی مماز داشند. [11] بنابران ارانیان در بارور کردن
فرهنگ و علوم اسلای نقش اساسی داشه و در بسیاری از زمینه ها از اعراب یش افادند و با نبوغ خویش به

اسلام صبغه جهانی بخشیدند. [12]
از ان جهت طی چهارده قرن همراهی ارخ اران و اسلام، فرهنگی غنی و گسترده پدید آمد که در آن فرهنگ

ارانی بدون اسلام به همان اندازه محال بوده که فرهنگ اسلای بدون اران غر قابل تصور است.
به طور کلی اران به عنوان یکی از یشازان کهن فرهنگ و دانش بشری در انقال علوم به تمدن اسلای سه
نقش مهم داشت: 1. انقال سنت علی خود به جهان اسلام؛ 2. انقال برخی از علوم ونانی که به زبانهای هلوی
و سریانی ترجمه شده بود به جهان اسلام؛ 3. انقال برخی از جنبه های علوم هندی مل زشکی، نجوم و ارخ

طبیعی به تمدن اسلای.
به علاوه مسلمانان نظامهای اداری خود را از ارانیان اقتباس کردند، دفترها و دوانهای دسگاه خلافت به سبک
دفترها و دوانهای قدیی اران نظیم ی شد و احیاناً زبان اداری و دفتری، زبان فارسی بود، اما بعدها خود
ارانیان ترجح دادند که آن را به زبان عری برگردانند. [13] ابن ندیم در الفهرست ی نویسد. «دومن ترجمه به
زبان عری، نقل دوانها و دفاتر دولتی است که در زمان حجاج بن وسف قفی به وسیله صالح بن عبدالرحمان

که از نژاد ارانی بود از فارسی به عری برگردانده شد. [14]
یکی از أثراتی که فرهنگ ارانی در تمدن اسلای به جای نهاد راه یافتن ارانیان در دسگاه حکومت و به دست



گرفتن قدرت دولتی بود، چون ارانیان سابقة زیادی در علوم داشند و پس از روی کار آمدن عباسیان، رجال
معروف ارانی به دربار نفوذ کردند و أثر فراوانی در تمدن اسلای گذاشند. [15] بنابران نه نها پس از فتح اران

بلکه یش از ظهور اسلام نز مردم جزرةالعرب از راه یمن و حره با تمدن و فرهنگ ارانی مرتبط بودند.
در رابطه با أثر تمدن اران برتمدن اسلای پ. ژ. مناشه ی نویسد: «ارانیان بقایای تمدن لطیف شده و رورده

ای به اسلام تحول دادند که براثر حیاتی که ان مذهب در آن دمید جان ازه ای گرفت. » [16]
ادوارد براون انگلیسی نز دران رابطه چنن اظهار نظر ی کند: «اما در علوم و فنون اسلای به قدری ارانیان کار
کردند که اگر علوی که به اسم عرب معروف است اعم از تفسر، حدیث، الهیات، فلسفه، طب، تراجم و حتی
صرف و هر آنچه که ارانیان در ان مباحث نوشند را مجزا کنید، بهترن قسمت آن علوم از میان ی رود. » [17]

ابن خلدون معقد است «واقعیتی برجسه است که بیشتر دانشمندان اسلام چه در علوم دینی و چه عقلی جز
چند تن همه غر عرب بودند، چنان که سیبویه، صاحب صناعت نحو و پس از او ابوعلی فارسی و به دنبال آن

زجاج بودند که همة آنها از لحاظ نژاد، ارانی به شمار ی رفند ولی تربیت یافه محیط عرب زبان بودند. » [18]
 

تمدن ونان
أثر فرهنگ و تمدن ونانی برتمدن اسلای را نی توان نادیده گرفت. ان أثر مسقیم و گاه غر مسقیم بود
که تجارت موجود بن اعراب با سرزمن های چون فلسطن و سوریه باعث وسگی فرهنگی بن آنها با تمدن
ونانی و روی گردید و با آغاز فتوحات و ورود مسلمانان به مصر، شام و فلسطن آشنای مسقیم اعراب
مسلمان با مظاهر تمدن ونان صورت پذرفت و در مرحله بعد با روی کار آمدن امویان و جایگزینی دمشق به جای
مدینه به عنوان مرکز خلافت اسلای بهره گری مسلمانان از مظاهر فرهنگ و تمدن ونانی روی و تماس با
دانشمندان آنها به طور فزاینده ای ادامه یافت به طوری که در همن زمان نوشه های ونانی مربوط به علم کیمیا

به درخواست خالدبن زید، شاهزاده اموی، توسط استپان قدیس به عری ترجمه شد. [19]
هرچند که أثر تمدن ونانی برتمدن اسلای در ابتدا از طرق واسطه های چون زشکان صورت گرفت که قبل و
بعد از فتوحات در سرزمن های ونانی ی زیسند و شاید به همن دلل مسلمانان تصور روشنی از ترتیب زمانی
و تحول علوم ونانی نداشند [20] ولی با توجه به خصوصیت فرهنگ و تمدن ونانی به وژه پس از اسکندر که
موضوع زندگی جهان وطنی را شعار اصلی خود قرار داده بود از راههای چون نهضت ترجمه و مراکز علی مانند
اسکندریه، ادسا، نصیبن و انطاکیه انقال علوم ونانی به جهان اسلام صورت گرفت. به وژه از طرق مدرسه
اسکندریه که بعد از تعطیلی مراکز علی آتن اعتبار والائی یافت و جریان مسقیم انقال فلسفه و علوم ونان به

جهان اسلام از آن مرکز سرچشمه گرفت.
در جریان نهضت ترجمه، تمدن اسلام و ونان در یک کنش خلاق آگاهانه با یکدیگر قرار گفند و آار فرهنگ و
تمدن ونان به عری برگردانده شد و دران میان ترجمه کابهای زشکی، ریاضی، نجوم، فلسفه و گیاه زشکی
حائز اهمیت است. به وژه در نجوم و زشکی که نظرات بطلموس، بقراط، جالینوس و اهرون از منجمن و

اطبای ونان در گذر زمان راهنمای مشاقان ان علوم گردید. [21]
اساد جلال الدن همائی در رابطه با أثر تمدن ونانی برتمدن اسلای ی نویسد: «در قسمت علوم عقلی،
فلسفی و ریاضی شکی نیست که ونان در درجه اول قرار داشت. » [22] بنابران محیط عری که اسلام در آن

ریشه داشت با تمدن ونانی روی در ارتباط بود.



 

تمدن هند
فاتحان مسلمان پس از ورود به سند با تمدن باسانی هند آشنا شده و آن را با تمدن خود ترکیب کردند و اسلام را
درقسمت اعظم آن کشور هناور منتشر ساخند. [23] ولی ان گسترش نه در ابعاد زمانی واحد بلکه در دوره های

مخلف اریخی و مرحله به مرحله صورت گرفت.
دران زمان هندیان واجد آار علی بودند که دست یافتن به آنها نسبت به یشرفت تمدن اسلای ی أثر نبود
از ان جهت مسلمانان برای رسیدن به ان هدف از علوی چون ریاضیات، هندسه، طب، نجوم، ادبیات و حکمت
هندیان استفاده کردند به وژه آنکه هند معدن نجوم و حکمت بود. [24] و به ترجمه کابهای چون سدهانه،
سسرد، سندساق، اریبهاطا، براهماگوپا دست زدند. حتی مسلمانان از سرگری های هندی مل نرد و شطرنج نز

بهره بردند. [25]
مسلمانان علاوه بر ترجمه کتب، در زمینه هنر معماری نز از هندیان استفاده کردند. معماری غنی که با اثر خرّی
و سرسبزی و با تصاور متعدد منظره های طبیعت مزن شده است [26] به خصوص لفق هنر معماری اسلام

با معماری هندی و استفاده از دقت سیستم ارانی، شوه جدیدی در هنر معماری اسلای به وجود آورد.
به طور کلی مجموعه اندوخه های علی و فلسفی هند از چند راه وارد عالم اسلام شد:

1. تعدادی از آار هندی به زبان هلوی راه یافه و در مراکز علی جندی شاور تدریس ی شد مانند کلیله و دمنه
که در زمان منصور عباسی ترجمه شد. 2. برخی آار هندی به طور مسقیم به وسیله مترجمان آن کشور که به
دربار خلفای عباسی راه یافه بودند از زبان سانسکریت به عری ترجمه شد، مل منکه هندی و ابن دهن. 3.
سومن راه انقال مراث هندی به وسیله اشخاص معروفی چون ابوریحان برونی انجام شد که با مسافرت خود
به هند حکمت و علوم آن سرزمن را ترجمه کرده و به دنیای اسلام منقل کردند. 4. مناسبات تجاری فعال هند با

اران و سار ممالک نز در ان انقال نقش به سزائی داشت. [27]
 

اسلام و نقد تمدن های یشن
هرچند که تمدن اسلای از دست آوردهای سار تمدن ها استفاده کرد ولی قلید کننده صرف و ادامه دهنده
محض نبود بلکه ترکیب کننده و کمل سازنده بود. [28] و بنابراصول، پایه ها و مبانی خود که برگرفه از قرآن و
سنت بود قرائت جدیدی از فرهنگ و تمدن بشری ارائه کرد. یعنی به نقد آنها رداخت و به رفع نقاط منفی و جذب

نقاط مثبت تمدن های دیگر همت گماشت.
اسلام از مبانی، علل و چگونگی رورش، رشد و کامل ذهنی، نفسانی و اخلاقی انسان قرائت و تفسر جدید ارائه
نمود و با اکید بر دن مداری و ماهیت جهان وطنی، سادگی و ی رایگی تعالیم خویش، ارائه روش تربیتی
مترقی و برنامه ای کامل در خصوص آزادی و برابری انسانها، طبیعی و فطری بودن قوانن و به وژه با تساهل و

تسامح دینی به رویاروی با سار تمدن ها و نقد آنها رداخت.
منابع اصل اسلای، مسلمانان را به درک واقعیات فراخوانده و آنها را به فراگری حکمت راهنمای کرده ا با مبنا
قرار دادن عدالت و با هدف رشد روحی انسانها وارد میدان شوند. فرهنگ و تمدنی که اسلام ارائه کرد قوا و
رهزکاری را پایه و اساس قرار داد [29] و برای ملیت و نژاد هچ ارزشی قائل نبود. بنابران رویاروی اسلام با



فرهنگها و تمدن های دیگر برمبنای ایدئولوژی قوی و نرومند صورت گرفت و به همن دلل در تمدن اسلای
روش تحقیقات علی یشرفت نمود و با بینش علی ایجاد شده در بن دانشمندان مسلمان، شناخت و درک
جهان هستی و نوع انسان و نز با به وجود آمدن کاوی علی در بن آنان سمت و سوی معرفت تغر یافت و

ان امر بدون ارج نهادن اسلام به علم، دانش و تمدن امکان پذر نبود.
نتیجه اینکه اسلام هسة اصلی تمدن اسلای است که برخاسه از تعامل و آمزش با تمدن های رامون خود
بود. [30] و به همن دلل پ. ژ. مناشه بیان ی دارد «حیاتی که اسلام در تمدن ارانی دمید باعث شد که ان
تمدن جان ازه ای بگرد. » یا نهرو ی نویسد: «.... و اسلام در اران همانند هند یک حیات ازه برای فعالیت

هنری ایجاد کرد». [31]
با ان وجود ی دلل نیست که یدایش و یشرفت تمدن اسلای را چزی شبیه به معجزه ی دانند که علت آن

ذوق معرفت جوئی و حس کنجکاوی بود که قرآن و سنت در بن مسلمانان برانگیخت. [32]
 

تولید علم در تمدن اسلای
وژگی اصلی فرهنگ و تمدن اسلای وحیانی بودن آموزه ها و مبانی آن است که در آن نگرش توحیدی در جهان
بینی، انسان شناسی و طبقه بندی علوم، نگرش معناگرائی و باطن گرائی در تربیت انسانها، جهان نگری و

هنرمعماری و عقلانیت با تعبر «افلاتعقلون» مورد أکید قرار گرفه است.
اسلام با چنن نگاهی به نقد سار تمدن ها رداخت و علوم آنها که در حال فراموشی و از بن رفتن بود را زنده
نمود و زمینه ایجاد تمدنی عظیم و گسترده را فراهم کرد که تمدن جدید غرب با بهره گری از علوم اسلای پا به

عرصه وجود نهاد.
در نهضت ترجمه که گفگوی تمدن های یشن با تمدن اسلای محسوب ی شد مراث تمدن های گذشه به
عالم اسلام منقل گردید و پس از آن تمدن اسلای چنان شکوفا شد که دیگر به ترجمه قانع نبود بلکه به دنبال
ایجاد نهضت جدیدی با عنوان تولید علوم بودند. چون اکثر کابهای دانشمندان ونانی، سریانی، هندی و ارانی

وقتی به جهان اسلام منقل ی شد به دست اهلش ی افاد. [33]
به عبارتی مترجمان نه نها در آن زمینه از مهارت بالای برخوردار بودند بلکه به ألیفات ارزنده ای درموضوعات
مخلف دست زدند به گونه ای که ابووسف یعقوب کندی افزون برترجمه بیش از 265 کاب و رساله در
موضوعات هر یک از علوم ألیف کرد و تحت أثر افکار نوافلاطونی درصدد لفق فلسفه ارسطو با حکمت

افلاطون برآمد.
در ریاضیات ی توان قرن های سوم و چهارم هجری را عصر زرن دانش ریاضی دانست زرا اندیشمندان مسلمان
دران رشه ناج خوی به دست آوردند. [34] به حق ارخ ریاضیات را باید با خوارزی [35] که نخستن بار
کای در باب جبر و مقاله ألیف نمود شروع کرد کای که ا قرن شانزدهم میلادی به عنوان کاب درسی در
مدارس اروپا رواج داشت، به طوری که نام او به شکل الگوریسم در اروپا معادل فن محاسبه لقی شد. [36] و

کابش «الجبرا » به عنوان علم جبر باقی ماند. [37]
ایجاد و توسعه شاخه های ریاضیات چون هندسه، ملات و جبر توسط خوارزی، خواجه نصرالدن طوسی، عمر
خیام نیشابوری و ابوالوفای بوزجانی صورت گرفت که در سار تمدن ها سابقه نداشت. علاوه برآن کشف ترتیب

کسور اعشاری، وضع و کاربرد علامت صفر و تعمیم مفهوم اعداد و... از ابداعات مسلمانان بود. [38]



در علم نجوم نز مسلمانان با نقد نظریات هندی و آار بطلموس و ارسطو عامل مخالفت با نجوم کهن شدند و
با ایجاد رصدخانه های مدرن، آلات و ابزار یشرفه و تخصصی و جداول عددی نجوی (زج) را ابداع کردند. در
ان میان رصدخانه مراغه که توسط خواجه نصرالدن طوسی پدید آمد و بزرگترن رصدخانه در تمدن اسلای

است قابل ذکر ی باشد.
مسلمانان راههای ازه ای برای رصد سارگان یدا کردند و وسال بسیاری اختراع نمودند که از آن جمله ذات

السمت و ارتفاع و ذات اواد است. [39]
تصحح رصدکواکب و تعن طول سال شمسی توسط ابوعبدالله بانی مشهور به بطلموس عرب از بزرگان ساره
شناس ارخ انجام شد. وی با نظر بطلموس که اوج شمسی را ابت ی دانست مخالفت نمود و ابت کرد که
اوج شمسی ابع حرکت قدیی اعتدالن است و نتیجه گرفت که معادله زمان به کندی و با گذشت روزگاران

تغر ی پذرد. [40]
در علم فزیک و مکانیک (علم الحل) یعقوب بن اسحاق کندی، بنوموسی، ابن هیثم، عبدالرحمان خازنی و
دیگران کارهای انجام دادند که در دنیای آن روز سابقه نداشت. بنوموسی (احمد، حسن و محمد) کاب الحل که
نخستن رساله درباره مکانیک است را نوشند که در آن صد دسگاه شرح داده شده و پانصد سال قبل از اروپا

برای اولن بار مل لنگ را در حوزه دانشهای فنی به کار بردند. [41]
ابن هیثم که در اروپا به الهاذن مشهور بود با کاب المناظر شهرت جهانی یافت و در آن از مباحث نور و انعکاس
آن سخن گفت. او اولن کسی است که پدیده «ااق اریک» را در خلال کسوف شرح داده و قرنها قبل از نوتن به

اصل «حداقل زمان » معقد بود و درشت نمائی عدسی های مسطح محدب را اندازه گرفت. [42]
ول دورانت دران مورد ی نویسد: «اگر ابن هیثم نبود راجربیکن به وجود نی آمد. » [43]

عبدالرحمان خازنی ضمن ارائه نظریه های مل (گرانش) و انحراف و انعکاس (بازاب نور) ابداعاتی در دو شاخه
دینامیک و علم سیالات ساکن داشت [44] درعن حال ساخت انواع ساعت های آی و خورشیدی توسط
مسلمانان صورت گرفت. نتیجه اینکه مهمترن دست آوردهای مسلمانان در فزیک و مکانیک در آشناساختن

اروپا با باروت و سلاح های آتشن بسیار مؤثر بود.
ی شک جابربن حیان از شاگردان امام صادق (ع) بزرگترن حجت در شیی که در قرن اول هجری مورد توجه
مسلمانان قرار گرفت به شمار ی رود و به قول دکتر گوساولوبون نوشه های او مانند یک دارةالمعارف علی

مشتمل بر مجموع مسائل شیمیای است. [45]
نقش جابر در شیی نظرنقش ارسطو در فلسفه است و نظریات و کشفیات او در دوازده قرن یش در شیی و
صناع شیمیای امروزه معتبر ی باشد از جمله روش های تصفیه فلزات، رنگ کردن لباس و چرم، ضد آب کردن

لباس از طرق نوعی روغن جلا و جلوگری از زنگ زدن آهن.
به طور کلی هنگای که فرآورده های شیمیای توسط شیمیدانان مسلمان در صناع شیمیای ممالک اسلای و
سپس برای صادرات به اروپا تولید شد و یا در صناع ریسندگی و بافندگی در دنیا مورد استفاده قرار گرفت، قدم

اول برای ایجاد شیی جدید برداشه شد. [46]
محمدبن زکریای رازی که شیی را از تفاسر معنوی و مافزیکی خارج کرد و به جنبه ای از آن که به آزمایشهای
مخلف بر روی اجسام ی رداخت توجه نمود را بنیانگذار علم شیی جدید ی دانند. [47] وی نخستن کسی
بود که فرآورده های شیمیای را به سه دسه معدنی، نباتی و حوانی قسیم کرد و اعلام نمود که فعالیت هر



موجود زنده مبنی بر واکنش های یچیده شیمیای است. کشف دو ماده زیت الزاج (اسید سولفوریک) و الکل از
یافه های علی اوست و دست آوردهای علی او در علم شیی تحولات عظیی ایجاد کرد. [48]

به علاوه رازی نخستن فردی است که فعل و انفعالات شیی را در علم زشکی به کار برد و از ان راه اساس
شیی زشکی را پایه گذاری کرد و پس از او روش شیی درمانی به وسیله ابن سینا دنبال شد.

در علم زشکی اگرچه بیشتر دانشهای زشکی به وژه از راه ترجمه آار بقراط و جالینوس به دست مسلمانان
رسید اما بسیاری از مسائلی که زشکان مسلمان درخصوص بیماران خود با آن روبرو بودند به سرزمینهای اسلای
و شرایط خاص آن مربوط بود که در آار ونانی ذکری از آن نشده بود. شاید به ان دلل وقتی که دوسقوریدس

ونانی در کاب الحشائش 450 نوع دارو را بیان کرد در تمدن اسلای توسط ابن بیطار به 2500 دارو رسید.
به علاوه دستورات بهداشتی قرآن و یامبر اسلام و ائمه معصوم (علهم السلام) نقش به سزای در طب اسلای
داشت که هچ سابقه ای در تمدن های گذشه نداشه است. از طرف دیگر در تمدن اسلای در زمینه علم زشکی
چهار دانشنامه ألیف شد که بسیار ارزشمند بوده و حاوی نکات بدع زشکی ی باشد که قبلا به آنها رداخه
نشده بود. کابهای که به قول زیگرید هونکه سر ارخ را تغر داد [49] از جمله کابهای المنصوری فی الطب و
الحاوی محمدبن زکریای رازی، کامل الصناعه الطبیه علی بن عباس مجوسی اهوازی و نز ابن سینا، نای به

صلابت تمدن ارانی اسلای، با نگارش قانون طب شاهکار زشکی را در جهان ایجاد نمود.
ابوالقاسم زهراوی اندلسی نز نزد غری ها، بزرگترن زشک و جراح عصر خود بلکه مشهورترن جراح مسلمانان
بود و کاب او به نام «التصریف لمن عجز عن الالیف» دارة المعارفی است که در آن شرح عملهای جراحی و
تشرح و ترسیم حدود دویست وسیله جراحی، ارائه شده است. ضمناً او بیمارهای هموفیلی، شوه سوزاندن

زخم و شکستن سنگهای مانه را نز نشان داد. [50]
ایجاد بیمارسانهای مجهز، تخصص در طب اطفال، جراحی و کالبدشکافی و اختراع ابزار آن، بیماری های چشم،
تشخیص تفاوت آبله و سرخک، وجود بیماری های مسری، داروسازی و ترکیب داروها، گردش خون روی و به طور

کلی ایجاد زشکی بالینی از مهمترن ابکارات مسلمانان در علم زشکی بود.
ادوارد براون انگلیسی در ان رابطه ی نویسد: «مسلمانان مشعل طب را از دست جانشینان ناخلف بقراط و
جالینوس که به خاموش شدن آن چزی نمانده بود گرفند و پس از پنج قرن آن را با فروغی بیشتر از ساق بازپس

دادند. [51]
ی دلل نیست که در مدرسه طب دانشگاه پاریس دو تصور رنگی از دو طبیب مسلمان یعنی، رازی و ابن سینا

آویخه اند. [52]
در ایجاد نهضت شکوفائی علی در تمدن اسلای به جز توصیه های قرآن و احادیث درخصوص کسب علم که
نقش محوری داشت عواملی مانند فتوحات مسلمن و ثبیت اندیشمندان اسلای، آشنائی مسلمانان با فرهنگ
و تمدن های گذشه، فراغت نسی اندیشمندان اسلای از تدون اساسی علوم اسلای، سیاست های تشویقی
برخی از خلفا و وزرا، ثروتهای کلان بیت المال و رواج صنعت کاغذ و به وژه لاش و همت مسلمانان بسیار مؤثر

بود.
همانطوری که مشاهده ی شود، در تمدن اسلای واقعیت های کشف گردید که باعث تحول دنیای آن روز شد.
به تعبر دیگر تولید علم توسط دانشمندان مسلمان هم بنیادی بود و هم کاربردی. یعنی از یک طرف به کشف
روابط میان پدیده ها و وضع نظریه و قانون علی رداخه شد و از طرف دیگر برای کارها ابداعات و اختراعاتی



صورت گرفت. تولید علم در تمدن اسلای نه نها با نیازهای جامعة اسلای کاملاً مناسب بود بلکه دیگران نز از
آن بهره مند شدند. به طوری که مونت گمری وات مورخ مشهور انگلیسی ی نویسد:«به منظور پنهان ساختن و یا
انکار نمودن آن، نشانة غرور و مباهات، ی جا و اشتباه است. سپس تصرح ی کند که «من مسلمانان را رقیبانی
که به زور و سر زده وارد اروپا شدند نی دانم بلکه آنها را نمایندگان یک تمدن با دست آوردهای بزرگ ی دانم که
به خاطر اعتبار منزلتشان در بخش وسیعی از کرة زمن مسلط شدند و منافعشان به سرزمن های مجاور نز

جریان یافت. » [53]
دکتر هونکه نز ی نویسد:«تمدن اسلای که به وسیلة مسلمانان آغاز شد نه نها مراث ونان را از انهدام و
فراموشی نجات داد و آنان را اسلوب و نظم بخشید و به اروپا داد بلکه آنان پایه گذار علوم به مفهوم امروزی آن
هسند. تمدن اسلای تعداد زیادی کشفیات گران بها و اختراعاتی در همة بخش های علوم به مغرب زمن هدیه
داد ولی شاید گران بها ترن آنها اسلوب تحقیقات علم طبیعی است که منجر به شناخت قوانن طبیعت و تفوق
و کنترل آنها گردید» [54] اما با ان وجود اشرافی گری حکومت های خود کامه، دور شدن از معیارهای اصل
اسلای، تحجر گری و محدودیت های سیاسی و اجتماعی، دنیارستی و انحطاط اخلاقی، انحراف از اسلام راستن

و نز حملات مغول و جنگ های صلیی آسیب های بود که تولید علم در تمدن اسلای را تهدید نمود.
اما اگر تمدن اسلای انحطاط یدا کرد ولی هرگز اسلام در مقام دن که همواره امکان کون تمدنی را داشت به
پایان نرسیده و نخواهد رسید. همان تمدن کهن اسلای و آار سنتی باقی مانده از آن که بر بنیاد حکمت نبوی

استوار است هنوز ی تواند شهروندان نیمه مدرن مسلمان را در ان سرزمن ها جذب نماید.
بنابران ی توان گفت تولید علم در تمدن اسلای هر چند که دچار وقفه شد ولی به پایان نرسیده و با توجه به

قابلیت ها و استعدادهای بالقوه موجود به پایان نخواهد رسید.
 

سوتیترها
ملث زندگی بشر را دن، فرهنگ و تمدن ی سازد. به طوری که فرهنگ و تمدنی را در نزد هچ قوی نی توان

یافت مگر آنکه شکلی از مذهب در آن وجود داشه باشد.
مهمترن وژگی ارانیان آن بود که برخلاف نواحی تحت سلطه امراطوری روم، فرهنگ ملی خود را فراموش
ننموده و زبان عری را جایگزن زبان فارسی نکردند، بلکه در اعلای آن کوشیده و هنگام مواجهه با فرهنگ اسلای

ابتدا بخشهای مهی از آن را پذرفند و سپس درصدد اعلای سار بخش های علی و معرفتی آن برآمدند.
به طور کلی اران به عنوان یکی از یشازان کهن فرهنگ و دانش بشری در انقال علوم به تمدن اسلای سه
نقش مهم داشت: 1. انقال سنت علی خود به جهان اسلام؛ 2. انقال برخی از علوم ونانی که به زبانهای هلوی
و سریانی ترجمه شده بود به جهان اسلام؛ 3. انقال برخی از جنبه های علوم هندی مل زشکی، نجوم و ارخ

طبیعی به تمدن اسلای.
ایجاد و توسعه شاخه های ریاضیات چون هندسه، ملات و جبر توسط خوارزی، خواجه نصرالدن طوسی، عمر
خیام نیشابوری و ابوالوفای بوزجانی صورت گرفت که در سار تمدن ها سابقه نداشت. در علم نجوم نز
مسلمانان با نقد نظریات هندی و آار بطلموس و ارسطو عامل مخالفت با نجوم کهن شدند و با ایجاد رصدخانه
های مدرن، آلات و ابزار یشرفه و تخصصی و جداول عددی نجوی (زج) را ابداع کردند. در علم فزیک و
مکانیک (علم الحل) یعقوب بن اسحاق کندی، بنوموسی، ابن هیثم، عبدالرحمان خازنی و دیگران کارهای انجام



دادند که در دنیای آن روز سابقه نداشت. نقش جابر در شیی نظرنقش ارسطو در فلسفه است و نظریات و
کشفیات او در دوازده قرن یش در شیی و صناع شیمیای امروزه معتبر ی باشد. محمدبن زکریای رازی که
شیی را از تفاسر معنوی و مافزیکی خارج کرد و به جنبه ای از آن که به آزمایشهای مخلف بر روی اجسام ی
رداخت توجه نمود را بنیانگذار علم شیی جدید ی دانند. دستورات بهداشتی قرآن و یامبر اسلام و ائمه
معصوم (علهم السلام) نقش به سزای در طب اسلای داشت که هچ سابقه ای در تمدن های گذشه نداشه
است. ادوارد براون انگلیسی در ان رابطه ی نویسد: «مسلمانان مشعل طب را از دست جانشینان ناخلف بقراط
و جالینوس که به خاموش شدن آن چزی نمانده بود گرفند و پس از پنج قرن آن را با فروغی بیشتر از ساق

بازپس دادند.

---------------------------------
ی نوشت ها :

*. عضو هیأت علی گروه معارف اسلای دانشگاه آزاد اسلای واحد دامغان.
 [1]. حجازی، فخرالدن، نقش یامبران در تمدن انسانی ص 58.

 [2]. همان، ص20.
 [3]. علق / 1-5.

 [4]. زمر/9.
 [5]. مجادله /11.

 [6]. فاطر /28
 [7]. کلینی، محمد، اصول کافی، ج1، ص 25 و 42 – شریف، میان محمد، منابع فرهنگ اسلای، ص 24 – 26،

مجلسی، محمد باقر، بحارالانوار، ج 1، 202.
 [8]. محمدی، محمد، فرهنگ اران یش از اسلام و... ص 65 به بعد.

 [9]. جان احمدی، ارخ فرهنگ و تمدن اسلای، 74.
 [10]. فرای ریچارد، مراث باسانی اران، ص378، افتخارزاده، محمدرضا، اسلام واران، 142-139.

 [11]. موسوی، سید حسن، فرهنگ و تمدن ساسانی، ص 65.
 [12]. اشولو، برتولد، ارخ اران در قرون نخستن اسلای، 239.

 [13]. حقیقت، عبدالرفع، نقش ارانیان در ارخ تمدن جهان، ص 246-243.
 [14]. ابن ندیم، 1366 الفهرست، 352و353 – بلاذری، فتوح البلدان، ص 110.

 [15]. صفا، ذبح الله، ارخ علوم عقلی در تمدن اسلای، ج 1، ص 36.
 [16]. جمعی از خاورشناسان، تمدن ارانی، ص 247.

 [17]. مطهری، مرتضی، خدمات مقابل اسلا و اران، ص 624.
 [18]. ابن خلدون، مقدمه، ج 2، ص 1150.

Rosental ,1975:1./10 .[19] 
20] ]. بارلد، واسیلی ولادیمر، فرهنگ و تمدن اسلای، ص 68.

 [21]. اولری، دلیسی، انقال علوم ونانی به عالم اسلام، ص 32.



 [22]. همائی، جلال الدن، ارخ علوم اسلای، ص 21.
 [23]. گوساولوبون، تمدن اسلام و عرب، ص 244.

 [24]. قاضی صاعد اندلسی، التعریف بالطبقات الامم، ص153.
 [25]. یعقوی، ارخ یعقوی، ج1، ص 120- مسعودی، مروج الذهب، ج1، ص 79و 80.

 [26]. عزز احمد، ارخ تفکر اسلای در هند، ص177.
 [27]. محمدی، ذکرالله، نقش فرهنگ و تمدن اسلای در بیداری غرب، ص59.

 [28]. زرن کوب، کارنامه اسلام، ص29.
 [29]. حجرات /13.

 [30]. بورلو، ژوزف، تمدن اسلای، ص13.
 [31]. نهرو، ارخ جهان، ج 2، ص1042.

 [32]. زرن کوب، همان، ص 35-34.
 [33]. زرن کوب، همان، 49.

 [34]. مکی، محمد کاظم، تمدن اسلای در عصر عباسیان، ص347.
 [35]. نصر، حسن، علم و تمدن در اسلام، ص 147.

 [36]. حتی، فیلیپ، ارخ عرب، 484.
 [37]. قربانی، ابوالقاسم، زندگینامه ریاضی دانان دوره اسلای، ص 238و239.

 [38]. مسعودی، همان، ج 1: 103 ول دورانت، ارخ تمدن، ج 4 - 149 حکیی، محمدرضا، دانش مسلمن،
ص 151و152.

 [39]. زیدان، جرجی، ارخ تمدن اسلام، 615-614.
 [40]. الفاخوری، حنا، ارخ فلسفه در جهان اسلام، ص 365.

 [41]. ولایتی، علی اکبر، فرهنگ و تمدن اسلای، ص 43.
 [42]. نصر، همان، 122و123.

 [43]. ول دورانت، ارخ تمدن، ج4، ص368.
 [44]. مکی، همان، ص 348.

 [45]. گوساولوبون، تمدن اسلام و عرب، 613-611.
 [46]. برنال، جان، ارخ علم، ص359.

 [47]. نصر، 1350: 301-268.
 [48]. جان احمدی، همان، ص222- زرن کوب، همان، ص 74.

 [49]. هونکه، زیگرید، فرهنگ اسلام در اروپا، 140.
 [50]. بورلو، ژوزف، تمدن اسلای، ص202.

 [51]. براون، ادوارد، ارخ طب اسلای، ص104.
 [52]. ول دورانت، همان، ج4، ص317.

 [53]. وات، 9 و16.

 [54]. صرفی، 106.


