
نــاى حـكـمت مواعظ حضرت رسول (ص) به ابوذر غفارى

<"xml encoding="UTF-8?>

سخن ناشر
گوهرهاى ناب از يشوايان معصوم - كه درود خدا بر آنان باد ـ در صدف كابها و گنجينه كابخانهها نهفتهاند كه
چون آشكار گردند، دلرباى مىكنند؛ حكمتهاى كه انديشهها بدانها سخت نيازمندند و دست انسان امروز از دامان

بلندشان كواه است .
روا نيست كه ان گوهرهاى بىبدلِ مخزنِ عرفان را در ان عصر رنياز و به ان نسل عطشناك عرضه نكنيم .

امروز مناسبترن زمان براى ارائه معارف ناب اسلاى است؛ ارائهاى نون و به گونهاى دلنشن؛ در اسلوى شوا و
با شوهاى زيبا؛ در جذابترن قالبها و دلرباترن جامه ها .

در ان عصر كه بينشهاى رشد يافه از نظاره خارسان مكتبهاى مادّى به ستوه آمده و انديشههاى بالنده از كاوش
در شورهزار مرامهاى ساخه افكار علل، ملول گشه و وجدانهاى بيدار از تماشاى نابسامانهاى جوامع بشرى به
عذاى دردناك گرفار شده و جانهاى هشيار از نفّس در فضاى آلوده مفاسد اجتماعى به نگ آمدهاند و همگى

در جستجوى راه نجات و آب حياند، و در عصرى كه باروهاى سستْ بنيان مسلكهاى الحادى همچنان در حال فرو
ريختن است و نسل سرگشه و هراسناك امروز در ى يافتن پناهگاهى امن و دژى استوار است؛ بر انديشمندان

متعهد و نخبگانِ رورش يافه مكتب الى اسلام، فرض است كه از بوسان با طراوتِ معنويت و محضر ر فيض
ارباب عصمت، گلهاى معرفت برگرند و به خردمندانِ دردمند و جويندگان حقيقت، بخصوص نوجوانان و جوانان

پاكنهاد كه طالبان حقيقى ان سرچشمههاى آب حياند، قديم نمايند .
ان دفتر كه به قلم زيبا و تواناى اديب فرزانه اساد جواد محدّثى تبن و تشرح شده و پنجمن دفتر از سلسله

مباحث «يام معصومان» است، ارمغانى است از بوسان خاندان عصمت (علهم السلام) و برگزيدهاى از
حكمتهاى ژرف يامبر اكرم (صلى الله عليه وآله وسلم) كه به يار صاحبدل و صحاى رازدار خويش «ابوذر غفارى»

به وديعت دادهاند ا خود بهره گرد و سپس به همه تشنه كامان زلال معرفت در همه اعصار برساند .
اميد آنكه شهدى باشد جانرور در كام جويندگان سرچشمه آب حيات و رهويان راه نجات .

ان شاء الله .
ديدگاهها و راهنماهاى خوانندگان ارجمند را بر ديده سپاس مىنهيم و از خداوند توفق معرفت و طاعت و ارائه

ارمغانهاى ديگر از ان باب را مىطلبيم .

مؤسّسه فرهنگى ـ انتشاراتى پارسايان

درباره ان كاب (به دلل کم بودن صفحات ان کاب، تصميم گرفه شد که ان کاب در قسمت مقالات ان
وبسايت گنجانيده گردد .)



وقتى موعظه، از زبان يامبر باشد و از جان محمّد «ص» بجوشد، و بر جان و دل «ابوذر» نشيند، سزاوار است كه
گوش جان همه عالميان در همه زمانها آن حكمتهاى تراويده از زبان رسول را مشاقانه خريدار شود و چهره روح

درچشمه زلال ان مواعظ، شاداى يابد .
«ناىِ حكمت» نبوى، زمزمهگر نواى بيدارى فطرت و رويش يقن و معرفت در بوسانِ جانهاى پند نوش است .

سپاسگزار خدمات و لاشهاى يشينيانيم كه با أليفات خويش، گنجينهاى از معارف والاى مكتب را براى آيندگان
به مراث نهادند، ا ما امروز پس از چهارده قرن، بتوانيم كنار «مائده آسمانىِ» احاديث بنشينيم و سخنان يامبر

به ابوذر را بخوانيم و بشنويم وپند گريم .
آنچه مىخوانيد، شرح گونهاى فشرده بر فرازهاى مواعظ بلندى است كه رسول خدا «ص» به «ابوذر غفارى» تعليم
دادهاست، سخنانى حكمت بار و سودمند، از يامبر حكمت و حكومت، به شهيد زنده ربذه، حضرت ابوذر «ع» كه

متن آن در كتب حديث نز آمدهاست .
گرچه ان مواعظ، يشتر هم به صورتهاى ديگر همراه با ترجمه منتشر شدهاست، امّا ترجمه و تبينى كه در ان

كاب مىخوانيد، از نظر قلم و نوع برداشت و زاويه ديد، وژگهاى دارد كه مىتواند براى اهل مطالعه در ان روزگار،
بوژه جوانان جوياى يقن و وياى راه كمال و سلوك روحى، مفيدتر باشد .

قم - جواد محدّثى ابسان 1376

الگو گرفتن از الگوها
«ابوذر غفارى» ، شاگردى است مماز، در مكتب اسلام .

اسادش «محمد» است (صلوات الله عليه) كابش، «قرآن» ، دوره آموزش، «طول عمر» ، رشه آموزشى،
«انسانيت» .

ابوذر، انسان نمونه و الگوى والاى است، براى همه آنان كه مىخواهند در «مكتب اسلام» و در تربيت دينى،
«چگونه بودن» را بياموزند .

بىشك، آنچه ابوذر از يامبر مىآموزد، درسهاى است متعالىتر از آنچه ديگران در فكر فرا گرفتن آنند .
خوبست كه ما هم ان درس را بياموزيم و به كار گريم .

ا زندگىمان معنى يدا كند، و حياتمان «هدفدار» شود، و حركتمان «جهتدار» گردد، و جهت حركتمان به سوى
«خدا» گردد، كه ... «الىاللّه المصر» .

شأن نزول «ابوالاسود دوئلى» ، يكى از ياران خالص على علهالسلام و شيعيان پاك و مدافعان سرسخت و وفادار
ولايت، مىگويد : در اياى كه «ابوذر غفارى» ان يار محبوب يامبر و صحاى انقلاى و شورگستر آن حضرت در

«ربذه» تبعيد بود، يش او رفتم .
ابوذر گفت : روزى در مسجد، خدمت رسول گراى رسيدم .

در مسجد، جز يامبر اسلام و على «ع» كسى ديگر نبود .
خلوت مسجد را مغنم شمردم و يش رسول اللّه رفه، گفتم : «اى رسول خدا!پدر و مادرم فدايت ... مرا وصيت

و سفارشى كن، ا خداوند مرا به خاطر آن سود دهد .
فرمود : «چه خوب، اى ابوذر! «تو از ماى .



تو از خانواده ماى، و تو را سفارش مىكنم كه آن را خوب فراگرى، وصيت و توصهاى كه در بردارنده تمام راهها و
روشهاى خر و خوى است .

اگر آن را بياموزى و پاسدارش باشى؛ به منزله دو بالى خواهد بود كه تو را در رواز مدد كند ... » محمد «ص» ،
معلم توحيداز اينجا، سخنان يامبر به ابوذر شروع مىشود .

رسول خدا، شاگردى مماز و گوشى پندنوش و قلى آگاه را در يش و رو به رو دارد و مىداند كه يام و سخنش بر
دل خداشناس خواهد نشست .

مىداند كه نصيحت و توصههايش، تباه نخواهد شد و هدر نخواهد رفت .
محمد «ص» و ابوذر، رو به روى هماند .

رسول خدا سخن مىگويد «ابوذر» ، گوش جان را به ان چشمهسار زلال معرفت و تعليم گشوده است .
يامبر، سخن را از «خدا» آغاز مىكند : «اى ابوذر!خدا را آنگونه عبادت كن كه گويا او را مىبينى .

اگر تو او را نمىبينى، او تو را مىبيند .
بدان كه سرآغاز عبادت و خدارستى، «معرفت» و «شناخت» است .

او قبل از هرچز، «اوّل» است و چزى يش از او نبوده است .
او يكاى است كه دوّى ندارد .
پايندهاى است كه نهايت ندارد .

آسمانها و زمن و آنچه در آنهاست، پديد آمده از قدرت اوست .
او .

«آگاه» و «توانا» است ... » رسالت جهانى يامبرپس از ان درس نخست توحيدى، يامبر به درس دوم مىردازد .
از دعوت جهانى خويش مىگويد .

و ... از فلسفه بعثت مىفرمايد : «پس از توحيد مرحله دوم «بندگى خدا» ، ايمان آوردن به من است و اعتراف و
اقرار به ان كه خداوند مرا به سوى تماى بشريت، بهعنوان «بشر» و «نذر» فرساده است، ا اينكه خلاق را به
فرمان خدا به سوى حق (كه خداوند است) دعوت كنم ... » آنگاه به نقش جهتدهنده و نظامبخشى و وحدآفرينى

«اهلبيت» اشاره مىكند و در مقام برقرارى وند استوار و محبت عملآفرن با ان «خانواده» مىفرمايد : «پس از
توحيد و اعتراف به رسالت من، دوستى كردن با «اهلبيت من» است، ان خانه و خانوادهاى كه به خواست خدا و

اراده او نجس و پليدى از آن رفه و به «طهارت» رسيده است .
اى ابوذر! ... بدان كه خداوند، اهل بيت مرا در ميان امتم، همچون كشتى نجات بخش نوح قرار داده است كه هر
كه بر ان سفينه برآيد، نجات مىيابد و هر كه از آن روى بگرداند، غرق خواهد شد ... » درسى براى زندگىمشغلهها،

هميشه باز دارنده انسان از لاشهاى يش برنده است .
آفتهاى جسى و بيمارها، سرعت رواز انسان را مىكاهد .

خوشبخت كسى است كه نى سالم و فرصتى آزاد و فراغتى داشه باشد ا بتواند به آنچه كه «بايد» برسد و دست
يابد .

يامبر، در ادامه سخنانش با ابوذر، با يادآورى ان مطلب، ان درس بزرگ را مىدهد كه بايد از فرصتها، ندرستها،
تواناها، فراغتها و جوانها، حداكثر استفاده را برد .

پس از بيان ان نكه كه بيشتر مردم در دو نعمت «صحت» و «فراغت» مغبون و زيان زدهاند، مىفرمايد : « ... اى



ابوذر!پنج چز را قبل از پنج چز، قدر بشناس و غنيمت بدان : جوانىات را، قبل از رى، ندرسىات را، قبل از
بيمارى، دارايىات را، قبل از نگدستى، فراغت خود را، قبل از گرفارى، و ... زندگيت را، قبل از مرگ ... » راستى، چه

درس شگفت و بزرگ و حكيمانهاى!مگر نه اينكه سرماههاى سودآور انسان در بازار زندگى، عبارت است از :
«جوانى» ، «سلامتى» ، «امكانات مادى» ، «فراغت» و سرمايه «عمر» ؟! و مگر نه اينكه آفت هر يك از اينها، در

كنارش بيان شده است؟اگر بتوانيم در جوانى، كارى براى رى بكنيم، اگر بتوانيم از ندرستى، بهره كامل ببريم، اگر
موفق شويم «مال» را در جاى درست خود، مصرف و خرج كنيم، اگر از فرصتهاى گرانبها، حداكثر استفاده را

بگريم، و اگر از عمر گرانمايه، براى خانه ابدى و سراى آخرت، رهتوشهاى برداريم، ديگر چه غم و اندوهى؟بيشتر
زيان زدگان، كسانىاند كه گهر وقت را، رايگان از دست مىدهند .

مگر مىتوان وقت رفه را باز آورد؟ ... هرگز!از رسول خدا بشنويم : « ... اى ابوذر!از ان كه كارى را به آينده موكول
كنى (و كار امروز را به فردا بيفكنى = تسويف) برهز .

تو امروز، در مقابل امروزت هستى، از آينده چه خبر دارى؟اگر فرداى داشتى، براى فردايت چنان باش كه براى
«امروز» ت بودى .

و اگر به «فردا» نرسيدى، بر كواهى و قصور امروز، اندوه نخواهى داشت .
اى ابوذر! ... چه بسا كسانى كه به اسقبال روزى مىشابند و در انتظار «فردا» ى هسند ولى هرگز به آن

نمىرسند .
اگر به «اجل» و سرنوشت آن بينديشى، آرزوهاى دور و دراز، و مغرور شدن به آنها را دشمن خواهى دانست ... »
«اى ابوذر!در دنيا چنان باش كه گوى غريى هستى، يا يك رهگذر، و خود را از اهل گور به حساب آور ... » دنيا

همچون پلى است كه بايد از آن عبور كرد ا به سراى جاودان «آخرت» رسيد .
دنيا، يك مسافرخانه است .

دنيا، يك منزلگاه سر راه است و ما، مسافرى رهگذر ... ما، آخرتى هستيم، نه دنياى .
بايد از ان «فرودگاه» براى آن «قرارگاه» رهتوشه برگريم .

وطن ما خانه ابدى آخرت است .
بايد فكر كنيم كه ما را در گور گذاشتهاند و فرصت از دست رفه، و بايد حساب عملكرد خود را پس بدهيم .

بيا رهتوشه برداريم .
رسول خدا «ص» در ادامه صحبتهايش مىفرمايد : « ... اى ابوذر!قبل از بيمار شدن، از سلامتىات بهرهبردارى كن و

قبل از مرگ، از حيات خود، چرا كه، نمىدانى نام و نشان تو در فردا چيست .
اى ابوذر! برهز از ان كه مرگ، در حال لغزش و خطا تو را دريابد، كه ديگر نه امكان بازگشتى هست و نه وزش،

پذرفه مىشود و نه تو را براى آنچه به جا نهادهاى مىسايند و نه اشتغالات، عذرى به حساب مىآيد ... » .
تعهد در برابر فرصتهاحساسيت يامبر را نسبت به «وقت» و گذران عمر و سرى شدن فرصتها و استفاده شايسه

نكردن از آن مىبينيم .
يامبر در ادامه سخنانش با ابوذر، روى ان مسأله أكيد فراوان دارد .

سرمايه داشتن و تجارت نكردن، فرصت داشتن و زيان بردن، زنده بودن و عمر را به بطالت گذراندن، كيمياى عمر را
ارزان فروختن، اينها چزهاى است كه يامبر اسلام، بشدت نسبت به آنها حساسيت نشان مىدهد و در

هدفدارى حيات انسان، براى رداختن به آن، جاى خاص قرار داده است .



باز بشنويم از زبان آن حضرت :
اى ابوذر!بر عمر خويش، بيش از درهم و دينارت حريص باش! ... » عقل حسابگر، به محاسبه امور مالى، دخلها و

خرجها، موارد مصرف، سودها و زيانها، بهطور جدى مىردازد، ولى ... آيا عمر و وقت، ارزش درهم و دينار را هم
ندارد؟! آيا به حساب مصرف عمر هم مىردازيم؟!در رابطه با اعمالمان، آيندهاى رخوف و خطر در يش داريم،
گردنههاى صعبالعبور، ايسگاههاى براى بازرسى و تفتيش دقق، توقفگاههاى براى حساب!يامبر دلسوز، و

تربيتدهنده جانها، اينها را به ابوذر يادآورى مىكند : «اى ابوذر! ... هر يك از شما منتظر چيست؟ثروتى كه طغيانآور
است؟ فقرى كه نسيانآور است؟ مرضى كه به فساد مىكشد؟ رى و كهولتى كه زمينگر مىكند؟ يا ... مرگى كه

شابان به سراغ مىآيد؟ يا دجّالى كه بدترن غايب مورد انتظار است؟ يا فرا رسيدن قيامت را؟و ... ساعت قيامت،
وحشتبارتر و لختر است! ... » تعهد علم و دانشدانش، نور و روشناى است .

اما آنگاه كه همراه با قوا و خدابينى باشد .
وگرنه، دانش بدون دن و علم بدونعمل، جزوبال بر گردن دانشمند، چزى نيست .

علم، بايد نافع باشد و دانش بايد به حال جامعه مفيد افتد، وگرنه آفت جامعه خواهد بود .
يامبر مىفرمايد : «در قيامت، بدترن مردم نزد خداوند، ازنظر موقعيت، عالم و دانشمندى است كه خود و ديگران

از علمش نفع نمىبرند .
ثمر علم اى پسر عمل استورنه تحصل علم دردسر استعلم بايد در خدمت مردم باشد، و وسيله آگاهى دادن،

بصرت بخشيدن، راهنماى كردن! نه مايه تفاخر ... و سرمايه غرور! نه وسيله مباهات و دانش را به رخ ديگران
كشيدن .

ادامه سخن رسول خدا «ص» : «اى ابوذر! ... هركس دانش بطلبد، ا مردم را به طرف خود جلب كند، هرگز بوى
بهشت را نخواهد يافت .

هركس دانش بجويد، ا به كمك آن، مردم را بهتر بفريبد، هرگز بوى بهشت را نخواهد يافت . » جنگِ «تخصّص» و
«تعّهد» و نزاع «كنيك» و «قوا» ريشه در همن مسأله دارد .

چو دزدى با چراغ آيد گزيدهتر برد كالا!يامبر اسلام، برحذر مىدارد كه علم، در جهتِ فريب مردم به كار رود .
تغ دادن در كف زندگى مستبه كه افتد علم، نا كس را به دستغرور علمىيكى از بزرگترن شهامتها، اعتراف به

«جهل» است .
اگر چزى را نمىدانيم، بدون توجيه و أول، و شره ماليدن سر خلقاللّه، بدون چربزبانى و سالوس بازى و پشت

هماندازى، صرح و باشجاعت، بگوئيم : «نمىدانم» !ان، مشكلتر از به خاك رساندن پشت حريف در كشتى است
و بيش از شكست دادن دشمن در ميدان رزم، نرو مىطلبد؛ زرا اينجا ما با دشمنى، نرومند، به نام «نفس»

دستبهگريبانيم كه در خانه دلمان جا دارد .
هرچزى آفتى دارد، و آفتِ علم، «غرور» است .

غرور على، انسان را از اعتراف به جهل و نادانى باز مىدارد .
از رسول خدا بشنويم : « ... اى ابوذر!وقتى از چزى سؤال شد كه نمىدانى، بگو : «نمىدانم» .

كه هم از يامدهاى ناجور آنچه نمىدانى نجات ياى، و هم از عذاب خداوند در قيامت! ... » آرى ... ان، شجاعت و
قهرمانى مىخواهد .

دلرى فقط در تغ كشيدن و تر انداختن نيست .



ميدان رزم، فقط جبهه برونى جنگ با دشمن روياروى، نيست .
«نفس» نز حريفى است كه براى مبارزه، «حريف» مىطلبد .

يامبر اسلام، عبور مىكرد .
به جمعيتى كه رامون يك قهرمان جمع شده و به تماشاى وزنهبرداى و زورآزماى او ايساده بودند، برخورد .

فرمود : «قهرمان كسى است كه بر «نفس» خود غالب شود!» اعتراف به جهل، يكى از ان ميدانهاست كه قدرت و
غلبه و شجاعت انسان، آزموده مىشود .

خسارت علم بدون عملدر اسلام، آنچه كليفآور است .
«داناى» و «تواناى» است .

هرچه انسان بيشتر «بداند» و «بتواند» ، مسؤوليتش سنگينتر است .
«علم» و «قدرت» ، زمينه مسؤوليت انسان مسلمان است .

اگر «دانش» ، دست انسان را نگرد و به «نجات» نرساند، وبال گردن است و مايه بدفرجاى .
خسارت، از آنِ كسى است كه چزى نمىداند .

خسران زدهتر، كسى است كه مىداند ولى عمل نمىكند .
حكيى را رسيدند : عالم بىعمل به چه ماند؟گفت : به درخت بىثمر .

(گلسان سعدى) آنچه بيشتر مايه رسواى و خسران است، مربوط به آخرت است .
از زبان يامبر بزرگ بشنويم : «اى ابوذر! .

در قيامت، گروهى از بهشتيان به اهل دوزخ رو كرده، مىرسند : ما به كمك تعليمها و آموزشهاى شما و در سايه
أديب و تربيت شما به بهشت وارد شديم .

شما خودان چرا به دوزخ افاديد؟مىگويند : ما به خر دعوت مىكرديم .
ولى خودمان عمل نمىكرديم . » آيا ان خسارت نيست كه انسان، داروى براى درمان بيماران يا مشعلى براى

هدايت ديگران تهيه كند، ولى خود در كام مرض بمرد يا در دام ظلمت بماند؟!هم ندانستن عيب است، هم به
دانسه عمل نكردن .

رسول خدا «ص» ادامه مىدهد : «اى ابوذر! ... حقوق روردگار، بيش از آن است كه بندگانش بتوانند ادا كنند .
نعمتهاى خدا، افزونتر از آن است كه بندگان، قدرت شمارش آن را داشه باشند .

اى ابوذر!
تو، در گذشت شب و روز، در حالى به سر مىبرى كه اجََلها كم مىشود، كارها دقيقاً محفوظ است، مرگ هم ناگهان

مىرسد .
هر زارع و كشكارى، آنچه را كاشه درو مىكند (گندم از گندم برويد، جو ز جو ... ) هركس به هر چزى برسد،

خداوند عطا كرده، و هركه از گزند و شرّى محفوظ مانده، خداوند نگهبانش بوده است ... » سيماى رهزكاران «اى
ابوذر! ... رهزكاران، سرورانند .

و فقها، رهبران .
همنشينى با اهل قوا و فقه، سبب فزونى دانش و دن است .

مؤمن، گناهش را همچون صخرهاى سنگن مىبيند كه مىترسد بر سرش بيفتد و ... كافر، گناه خود را همچون
مگسى مىبيند كه بر بينىاش مىگذرد .



اى ابوذر! ... هرگاه خداوند، اراده نيكى به بندهاى بكند، گناهانش را هميشه يش چشمش قرار مىدهد و هرگاه،
خوى كسى را نخواهد، گناهانش را از يادش مىبرد ... » (كه موفق به توبه نشود) .

يكى از بزرگترن گناهان، كوچك شمردن گناه است .
ان، نشانه غرور انسان است .

اگر انسان نسبت به معصيتها، بىتوجه باشد، موفق به توبه هم نخواهد شد .
كسى كه بىتوبه بمرد، در قيامت بايد پاسخگوى خطاها و نافرمانهايش باشد .

حيف است كه وجود، در بالاق گناه، خفه شود .
ظلم است كه هستى، به گناه آلوده گردد .

ستم بر انسان است و ناسپاسى از خدا، كه انسان «گنهكار» شود .
انسان براى طاعت آفريده شده ... .

نه معصيت! و براى عبادت، ... نه سركشى! و براى رحمت، ... نه عذاب و براى وصال ... نه هجران! و براى صعود،
... نه هبوط و سقوط!گرچه گناهان را به «صغره» و «كبره» قسيم كردهاند و «كبائر» را زشتر و عذاب آن را

دردناكتر از «صغائر» دانستهاند ولى ... گناه، گناه است .
از ان جهت كه نافرمانى است، كوچك و بزرگ ندارد .

وقتى درك كنيم كه سريچى از فرمان چه كس شده است، آنگاه از گناه كوچك هم هراس خواهيم داشت و
«گناهان صغره» را هم ترك خواهيم كرد .

يامبر اسلام «ص» در سفارش به ابوذر، ملاك را اينگونه روشن مىكند : «اى ابوذر! ... به كوچكى گناه نگاه مكن .
نگاه به عظمت كسى بنگر كه نافرمانىاش كردهاى ... اى ابوذر! ... يك انسان، حتى بهخاطر گناه، از رزق محروم

مىشود .
بهرهمند، كسى است كه سخنش با عملش يكى باشد .

و گرفار آنكه قول و فعلش با هم ناسازگار باشد .
اى ابوذر!آنچه به تو مربوط نمىشود و در قبال آن مسؤوليتى ندارى رهايش كن .

آنچه را به تو مربوط نيست مگو و زبانت را در زندان اختيار خويش قرار بده ... » (زبان سرخ، سر سبز مىدهد برباد
... ) و مگر كم گناهى است كه از طرق زبان انجام مىگرد؟دهان چون قفلى است كه اژدهاى زبان را به بند

كشيده است .
كليد ان قفل و درب بايد در اختيار تو باشد .

هروقت خواستى سخن بگوى، آنچه را با عقل و ايمان و با شرع و خرد منطق است بر زبان آورى .
در حديث است : «شايستهترن چزى كه مستحق محبوس ساختن است «زبان» است .

اگر زبان آزاد باشد هر چه بخواهد بگويد، روزى سر از غفلت برخواهيم داشت كه بارى سنگن بر دوشمان است،
بارى سنگن از : تهمت و افترا، دروغ و شايعه راكنى، استهزاء و سخنچينى، لغويات و ياوهگوى، غيبت و اهانت،

فحش و ناسزا ... آن وقت، ان جان پاك بايد زر ان همه بار ناپاكى خُرد شود و روزى پاسخگوى آن «گفتهها» و
اظهارات باشد .

آرى ... از «گفه» هم سؤال خواهد بود .
آيا بهتر نيست كه بر زبان، مهر بزنيم و با مهار قوا، آن را كنترل كنيم؟مزن بىأمل به گفار، دمنكو گو، اگر در



گوى، چه غم؟!راز برترىخداوند، عادل است؛ ليكن به آنكه بيشتر كار و عبارت كند، پاداش بيشتر مىدهد .
و ان نه تبعيض كه عن عدالت است .
در درجات آخرت نز همن گونه است .

رتبههاى مخلف بندگان، نزد خدا و در بهشت، در گرو برترى و يشگاى و استمرار هركس در عبادت و قوا و جهاد
و خدمت است .

كلام نبوى را در ان باره بشنويم : «اى اباذر! ... خداى سبحان در قيامت، گروهى را به بهشت مىبرد و به آنان آن
قدر (نعمت و مرتبت) عطا مىكند كه خسه مىشوند .

درحالى كه برتر و بالاتر از آنان، گروهى در درجات رفيعترى قرار دارند .
وقتى چشمشان به آن والاتران مىافتد، آنان را مىشناسند، و مىگويند : خدايا! ان برادران، در دنيا با ما و همراه ما

بودند .
چه شد كه آنان را برما برترى بخشيدى؟گفه مىشود : ههات! ههات! وقتى شما سر بوديد، آنان گرسنگى

مىكشيدند .
وقتى سراب مىشديد، آنان تشنه بودند .

وقتى در خواب بوديد، چشم آنان (به عبادت و گريه) بيدار بود .
اى ابوذر! ... خداى بزرگوار، نور چشم و فروغ ديدگانم را در «نماز» قرار داده است .

و همانگونه كه براى گرسنه، «طعام» و براى تشنه، «آب» را محبوب ساخه، نماز را نز محبوب من قرار داده است
.

گرسنه هرگاه غذا بخورد، سر مىشود .
امّا من ... هرگز از «نماز» سر نمىشوم! ... » ان است راز برترى انسانهاى بر انسانهاى ديگر .

قرب جستن به خدا از راه عبادت، سحرخزى، شببيدارى، تهجّد .
چگونه مدعى عشق خداست، آنكه شب را، همه شب، ا سحر مىخوابد و درِ خانه خدا را نمىزند و با حلاوت
مناجات و شرينى «ذكر خدا» بيگانه است؟ چگونه ادعاى مسلمانى دارد، آنكه از درد و نياز همسايه و برادر

دينىاش بىخبر است؟ «اى ابوذر! ... ا وقتى در حال نمازى، وسه در خانه خدا را مىزنى .
و هركس، درِ هر خانهاى را زياد بكوبد، بالأخره باز خواهد شد! ... » هم نجوا شدن با صدّيقان متهجّد و نماز شب

خوانان رسوز، انسان را به رتبه آنان نز مىكشد و مىرساند ... امروز روز عمل است .
نتيجه و نمره و پاداش در قيامت معلوم مىشود .

درغ و حسرت، بر آنان كه از مزرعه امروز، براى فرداى نيازمندى، برگ و بار و رهتوشهاى برندارند ... « ... اى اباذر!اگر
هر نمازگزار، خبر داشت از نيكهاى كه ميان آسمان و زمن بر او فرو مىرزد و مىدانست كه در نماز، با چه كسى
به سخن ايساده است، هرگز دست از نماز نمىكشيد ... » آرى ... نماز، حضور در بزم ديدار الى است و نشستن

برمائده رزق معنوى روردگار .
از ان سفره رزق و مائده معنوى، بىبهره نمانيم ... دو مرز بىنهايتفاصلهاى كه ميان «خداجويان» و «خودخواهان»

است، از خاك ا خداست .
خاكيان با افلاكيان، قابل مقايسه نيسند و دو مرز ا بىنهايت، ميان آنان كه ا حد و مرز فرشه اوج مىگرند، يا ا

پستى حوانيت سقوط مىكنند، وجود دارد .



رسول خدا «ص» نماز را، عاملى در ان قلمرو، براى تعالى و رشد مىداند و به ابوذر مىفرمايد : «اى اباذر! ... هر كه
غر از نمازهاى واجب، در شبانهروز دوازده ركعت نافله بخواند، بر خداست كه او را به بهشت ببرد ... نماز ستون

دن است» تفاوت بندگان خدا، از خاك ا خدا، در همن «وند با خدا» نهفه است .
يكى از عبادت خدا لذّت مىبرد، ديگرى حال و حوصله نماز و قرآن و دعا ندارد .

آيا رواست كه نتيجه يكسان ببرند؟ ... تو و چشمهايت، كه هميشه خواب استمن و قلب پاكم، كه زلال آب استمن
و چشم بيدار، تو و ديده برهممن اميد فردا، تو فسرده غمتو زظلمت شب، من از آفابمتو به «خويش» پابند، من

از آن رهايمتو و نالههايت، من و نغمههايمتو و رنج پستى، من و گنج هستىتو و دردِ «ماندن» ، من و ... شوقِ
«رفتن» !آرى ... «چگونه بودن» است كه رتبهها را مشخص مىسازد .

وقتى نماز، وند عاشقانه خالق و مخلوق باشد و نيايش «بنده» با «خدا» و گفگوى دو دوست، نجواى دو حبيب
و راز و نياز دلبر و دلداده، مگر كسى از ان گونه نماز، خسه مىشود؟قلى به عظمت قلب محمد «ص» در نماز

وقتى يش روى خداست و معرفتى به ژرفاى شناخت و عمق معرفت نبوى، در برابر اقيانوس كران نايداى عظمتِ
«اللّه» قرار مىگرد، خسگى و ملالت يعنى چه؟ و اصلاً سخنى جز شوق نمىتوان گفت .

مسجد، خانه خداست و سنگر مردم، و محل آموزش مسلمانان و سكوى عروج مؤمنن .
و انسان را از مفاسد و منكرات باز مىدارد و موجب قرب به خداست .

دلها را آرامش مىبخشد و روح را صفا مىدهد .
گذرگاه جاودانگى آخرت «اى ابوذر!دنيا، زندان مؤمن است و بهشت كافر .

مؤمن در دنيا، به حزن و اندوه، روزگار مىگذراند، و چرا نه؟ در صورتىكه در آخرت، به جهنّى كه انسانها واردش
مىشوند، وعده داده شده، بهعلاوه در دنيا، مؤمن با گرفارها و ابلائات رو به روست .

و در مقابل، چشمداشت پاداش از روردگار دارد .
از اينرو، اندوه دائمىاش، ا رسيدن به راحت و كرامت ادامه دارد .

اى ابوذر! ... خداوند به چزى همچون «اندوه طولانى» عبادت نشده است ... » قبلاً هم رسول، از «دنيا» گفه بود
.

و از فرصتهاى كه مىگذرد و ما در برابرش متعهديمو از عمرى كه نسبت به مصرف آن مسؤوليماينك، بار ديگر :
دنيا به منزله زندانى براى مؤمن .
زندانى كه بايد از آن «آزاد» شد .

محبسى كه بايد از آن رگشود و به سوى آفاق «ابديت» رواز كرد .
مؤمن، متعلّق به ان دنيا نيست .

مرغ باغ ملكوت است، و دنيا، نگناى است كه انسان مؤمن، به حالت «كليف» در آن بسر مىبرد .
در دنيا هم براى «عمل» ، «خودآزماى» و «امتحان» آمدهايم، نه براى خوشگذرانى، لذّتجوى، كامرواى و عيش و

عشرت! ... خوشى و عشرت مؤمن، براى آخرت است و در ان دنيا، بايد عمل كند، بكوشد بر خواستههاى نفس،
مهار بزند، از هوسها و تمناّها دل بركند، خود را محدود كند، قانون و شرع را بپذرد، پاىبند مقررات باشد، «عبد»

باشد ... مىبينيم كه در ان صورت، دنيا براى مؤمن، محدود است، «زندان» است .
ولى كافر، كه بىتعهد و بىحساب، بىكليف و بىمؤاخذه، عمل مىكند و شهوت مىراند و هوسبازى مىكند، دنيا

برايش بهشت است، بهشت بىخيالى و بىدردى و بىتعهدى .



مؤمن، در ان «محبس» ، اندوهگن، متفكر و انديشناك است، مىداند كه چه راه سخت و دشوارى در يش دارد
و چه محاسبههاى دقق و توقفگاههاى طولانى در انتظار اوست .

آيا اينگونه اندوهگن بودن (كه به فكر آينده بودن است) عبادت نيست؟اندوه، نه بر خسارت مالى و زيانهاى جزئى
و بدهكارها و مرگ و مرها و غربت و دورى از عززان، بلكه بر تباه شدن فرصتها و نزديك شدن اجل، بر سرى

شدن عمر و حساب دقق قيامت و وعده و وعيدهاى الى، بر خسرانهاى بزرگ حياتى! ... دل، بايد به حزن
سرنوشت شوم، محزون شود .

اندوه سازندهآنچه گفه شد، غى سازنده و اندوهى كارساز بود .
به فكر سوخت و سازهاى انسانى بودن و در انديشه ضايعات جبرانناپذر، دلى غمبار داشتن، گريه بر «حبط

اعمال» ، غصه بر «تباهى عمر» ، اندوه بر هدر رفتن نشاط و نروى جوانى ... ترسم از زلزله و طوفان نيسآنچه
مىافزايد، ترس و اندوه مرا، رزش كنگره «ارزش» هاست .

لرزش پايگه «انسان» است .
غربت روح خداگونه انسان، در عصرظلمت زاويه ان دلهاست .

باز، ادامه كلام نبوى «ص» : «اى ابوذر! ... هر كه بتواند بگريد، پس بگريد .
و اگر نتواند، قلبش را اندوهناك سازد و خود را به گريه بزند .

دلهاى سنگى، از خداوند دورند ولى نمىدانند .
اى ابوذر! ... خداوند مىگويد : من بر بندهام دو «ترس» را با هم جمع نمىكنم و نز دو «امنيت» را .

اگر كسى در دنيا از من ايمن باشد، در آخرت هراسناك خواهد بود .
و اگر در دنيا خوف و خشيت داشت، در آن دنيا، در قيامت، او را ايمن خواهم كرد .

وقتى در آخرت، گناهان افراد بر آنان عرضه شود، بعضى مىگويند : ما خائف و هراسناك بوديم .
آنگاه بخشوده شوند؟ ... » غرور، آفت نيكىعمل را با چه بايد ارزياى كرد؟كار نيك، گاهى غرورآور است، پس زيان

مىرساند .
گناه كوچك، گاهى خوفآور است، پس زمينه نجات مىشود .

كلام رسول خدا «ص» چنن است : «اى ابوذر! ... گاهى كسى «حسنه» اى انجام مىدهد و با كيه بر آن،
زشتهاى را مركب مىشود .

و گاهى «سيّئه» اى مركب مىشود، ولى بهخاطر ترس از خدا و خوفِ عقاب، در قيامت ايمن به صحنه مىآيد ... »
آرى ... گاهى گناه، به بهشت مىبرد، و طاعت، به آتش! و ان عجيب نيست ... بهتر است از زبان حبيب خدا،

محمد «ص» بشنويم : «اى ابوذر! ... گاهى بندهاى گناه مىكند .
ولى به سبب همان، اهل بهشت مىشود .

رسيدم (سئوال كننده : ابوذر) چگونه، اى يامبر؟فرمود : ان گناه، هميشه «نصب العن» اوست و همواره از آن
«توبه» مىكند و به خداوند پناه مىبرد، ... ا آنكه به بهشت درآيد ... » «اى ابوذر! ... زرك، كسى است كه براى پس

از مرگ، عمل كند و عاجز و ناتوان كسى است كه با روى از هواى نفس و خواهشهاى دل و آرزوهاى دور و دراز،
عقب بماند ... » زهد از ديدگاه محمّد «ص» دعوت رسول خدا «ص» به زهد، دعوت به حريّت و آزادگى و وارسگى

است .
اگر دنيا را هم نكوهش مىكند، در همن رابطه است .



ثروت، شريف است، ولى ا وقتى كه انسان را به غرور و اسكبار و تباهى نكشد .
مال، نعمت خداوند است؛ اما ا آنگاه كه طناب دست و پا نگردد و حرص، انسان را از انفاق و صدقه و ايار، باز

ندارد و خصلتهاى قارونى را در وجود انسان نروياند .
دنيا خوب است؛ ولى ا آنجا كه بار دوش انسان در حركت به سوى خدا نگردد .

بلكه ره توشه صراطِ كمال شود .
همچنان كلام يامبر در ان وادى سر مىكند .

آن هم با عبد خالص و وارستهاى چون «ابوذر غفارى» كه عشق خدا و حق، در دلش جا گرفه و از «بردگى دنيا» به
«بندگى خدا» رسيده است .

ابوذر مىگويد : رسيدم : يا رسول اللّه! زاهدترن مردم كيست؟ فرمود : «آنكس كه گور و وسيدگى بدن در قبر را
فراموش نكند!آرايشهاى اضافى دنيا را واگذارد و رها كند، آنچه را مىماند و «باقى» است، بر آنچه ناپايدار و «فانى»

است، برگزيند، و فردا را از روزها و عمر خويش به حساب نياورد (دل به آينده نبندد) و خود را در زمره مردگان
بشمارد .

اى ابوذر! ... خداوند، نسبت به ثرواندوزى به من وحى نكرده است .
ولى نسبت به تسبح خدا و سجود و عبادت، فرمانم داده است .

و دستور داده كه : خدا را ا حدى و زمانى عبادت كن، كه به يقن برسى!» باز هم دنيادنيا، مار خوشخط و خالى
است كه عدهاى، مفتون ظاهر فريبنده آن شده، از سموم كشندهاش (براى كسى كه اسر آن باشد) غافلند .

يامبر «ص» درس مىدهد .
او رسول آزادى است و وارسگى مىآموزد و دنياى را كه پاىبند و دست و پاگر انسان از «طران آدميّت» باشد،

نكوهش مىكند .
دنيا اگر «وسيله» رشد شود، خوب است و اگر «مانع» كمال گردد، زشت است .

دنيا، تغ دو دى است كه خوى و بدى آن، بسگى به چگونگى استفاده از آن دارد .
يامبر «ص» خسران انسان را در سايه اسارت دنيا مىداند و هشدار مىدهد .

بشنويم از زبان حقگويش : «اى ابوذر! ... سوگند به آنكه جان محمّد «ص» در دست اوست اگر دنيا به اندازه بال
مگس يا پشهاى ارزش نزد خداوند داشت، حتىّ يك جرعه آن را هم به «كافر» نمىداد .

اى ابوذر! ... خداوند به برادرم عيسى «ع» وحى كرد كه : اى عيسى! دنيا را دوست مدار، كه من دوستش ندارم .
من آخرت را دوست دارم، كه خانه «بازگشت» است .

اى ابوذر! ... جبرل امن، تمام گنجينههاى دنيا را سوار بر مركى زيبا يش من آورد و گفت : اى محمّد «ص» !
ان گنجينهها از تو، در عن حال، نصيب و بهره تو نزد خدا كم نمىشود .

گفتم : دوستم، جبرئل! مرا نيازى نيست .
اگر سر باشم، سپاس خدا مىگويم .

و اگر گرسنه باشم، از خدا مىطلبم ... » ان نظر يامبر نسبت به دنياست .
گرچه تمام دنيا از آن او و مسخر براى آن حضرت بود و حتى رسول خدا «ص» در ان دنيا حكومت تشكل داد و

فرمان راند، ليك همه اينها براى خدا بود، نه خود دنيا .
يامبر، با دنيازدگى و مجذوب مظاهر فريباى زندگى دنوى شدن مقابله مىكند .



او مىخواهد روان را از «اسارت» دنيا برهاند .
ا «دنيا» براى انسان، بت نشود و حيات مادى، اصالت يدا نكند .

آزادگى در سايه زهديامبر خاتم، كه براى امت خويش، دلسوز و مهربان و مرى و معلم است، مىخواهد روان
خود را به رسگارى برساند .

از ان رو، بينش آنان را درباره دنيا چنان تصحح و ترسيم مىكند كه دنيا، مانع رسيدن به «فلاح» و كوشيدن در راه
«آخرت» نگردد .

ان، همان «زهد» است .
زهد، وارسگى و آزادگى است .

رسول خدا «ص» نز زهد را ملاك قرار مىدهد و آن را نشانه خر و نيكى خدا در حق انسان مىداند و مىفرمايد :
«اى ابوذر! ... هرگاه خداوند، نيت و اراده نيكى درباره بندهاى كند، او را به ان سه خصلت آراسه مىكند : در دن،

دانايش مىكند، در دنيا، زاهدش مىسازد، و نسبت به عوب خويش، بصرت و بينايىاش مىدهد .
اى ابوذر! ... هچ كس در دنيا زهد نمىورزد، مگر آنكه خداوند، حكمت را در قلبش مىروياند و گفار حكيمانه را بر
زبانش جارى مىسازد و او را به عوب دنيا و به درد و درمان آن آگاه مىكند و از ان دنيا به سوى «دارالسلام» ، به

سلامت عبورش مىدهد! ... » اى ابوذر! ... «اگر برادرى را ديدى كه در دنيا زهد مىورزد، به سخنش گوش فرا ده، چرا
كه به او حكمت لقن مىشود ... » ساده زيستىروحيه اشرافيگرى و تجملرستى، مورد نكوهش رسول خدا «ص»

است و زندگى آميخه به زرق و برق، كبر و غرور و غفلت مىآورد .
يامبر، در بيان شوه مردى و رهز از عجب و غرور و دعوت به تواضع و خاكسارى مىفرمايد : «اى ابوذر! ... من

لباس خشن مىوشم!پس از غذا، انگشانم را مىليسم، و بر مركب بدون زن سوار مىشوم (نمونههاى رفار دور از
كبر) هركس از سنتّ من اعراض كند، از من نيست .

اى ابوذر! ... مال دوستى و برترىطلى، نسبت به دن انسان، از دو گرگ درندهاى كه به گلهاى افاده و مشغول
دريدن باشند .

خطرناكتر است! ... » ابوذر مىگويد : رسيدم : اى رسول خدا!آيا خائفان خاضع و متواضع و يادكنندگان خدا، اينان
زودتر از ديگران به بهشت مىروند؟فرمود : نه! ولى تهيدسان مسلمان، بر ديگران براى ورود به بهشت، يشى

مىگرند .
نگهبانان بهشت به آنان مىگويند : صبر كنيد ا به حساب شما رسيدگى شود .

مىگويند : حسابِ چه؟ به خدا سوگند، ما نه مالك چزى بوديم كه ستم يا داد كنيم، و نه چزى به ما واگذار شده
بود كه سخت بگريم يا گشايش دهيم و دست دل باز باشيم .

امّا، ما روردگار خويش را عبادت كرديم، ا آنكه ما را فرا خواند، و ما اجابت نموديم ... «اى ابوذر! ... دنيا، دلها و
بدنها را مشغول مىسازد .

خداوند نز، از آنچه نعمتهاى حلال در اختيار ما نهاده، سؤال خواهد كرد، ا چه رسد به حرامها! ... » آرى ... ساده
زيستى، نوعى سبكبارى است و علاق بيشتر و گردآورى مال و وسال بيش از ضرورت، پاسخگوى فرداى ما را در

دادگاه عدل، دشوارتر مىسازد .
پس، خوشا آنان كه سبكبار و سبكبالند .

روازشان آسانتر و كوچشان بىدردسرتر است .



غلام همّت آنم كه زر چرخ كبودزهر چه رنگ تعلق پذرد، آزاد است .
دنياى كفاف ياوبال؟ «اى ابوذر! ... من از خداى متعال خواستهام كه رزق و روزى دوستدارانم را در حدّ «كفاف» قرار

دهد، و ثروت و اولاد دشمنانم را زياد كند .
اى ابوذر!خوشا به حال آنان كه به دنيا بىرغباند و به آخرت شيفه و مشاق! آنان كه زمن خدا را مسند خويش

مىدانند و خاك را بستر، و آب آن را عطر! آنان كه «قرآن» و «دعا» را شعار و دار (جامه زرى و رون) قرار مىدهند
و دنيا را به نحوى سرى مىكنند .

اى ابوذر ... كِشت آخرت، «عمل صالح» است و كشت دنيا، مال و اولاد ... » آرى ... دنياى كفاف، كه رفع نياز
انسان را بكند، بال رواز است؛ ولى ثروت زياد و اولاد، و بال زندگى، چرا كه انسان را به خود مشغول مىسازد و

دلبسگها را مىافزايد و انسان را از رداختن به آخرت، باز مىدارد .
براى كسى كه «هدف» را آخرت بداند، كى ثروت و اولاد، مطلوب است، چرا كه از موانع كاهش مىيابد و ابزار

«تعلّق» ، كمتر مىشود .
زندگى گسترده و مال انبوه، هم در دنيا مشكلات دارد، هم در آخرت ، حسابرسى دقيقتر و طولانىترى خواهد

داشت .
رسول خدا «ص» چگونه مىزيست و از ماع زندگى و دنيا چه داشت؟ وقتى ديده از جهان فروبست، به عنوان

«مراث» چه باقى گذاشت؟سادهزيستى آن حضرت، سرمشق روان اوست .
دلهاى روشنوقتى دل، روشن باشد، «ديدنى» ها را خوب مىبيند و درك مىكند .

اما دلهاى اريك، به روى حقاق هستى بسه است و در ظلمتى وحشزا به سر مىبرد .
يامبر رحمت، به ابوذر غفارى، دراينباره مىفرمايد : «اى ابوذر ... وقتى «نور» ، به قلى وارد شود، آن دل وسع و

گشاده مىشود . » رسيدم : اى رسول خدا «ص» ، نشانه آن چيست؟فرمود : «روى آوردن به سراى جاودانگىدورى
گزيدن از سراى غرورو آمادگى براى مرگ، يش از فرا رسيدنش ... » دلهاى تره و غافل، در برابر مرگ، غافلگر

مىشوند، چرا كه آماده مواجهه با آن نيسند .
از ان رو، از آن گرزانند و هراسان!امّا دلهاى روشن، كه مسر آينده زندگى و حيات مستمر خويش را، متصل به

آخرت مىدانند، مرگ را كليد گشايش آن در مىشمارند و يش از رسيدن مرگ، چشم انتظار آمدنش هسند .
از ان رو، دل به ان خانه موقتى نمىبندند كه دل كندن از آن هم دشوار شود، بلكه اميدشان به سراى ابدى آخرت

است و براى آنجا رهتوشه برمىگرند و آماده مىشوند .
دلهاى خائفدلى كه كانون خوف و خشيت از خدا باشد .

ارزشمند و مقدّس است .
گوهرى است ناياب و گرانبها و ستودنى! امّا، همه ارزش و اعتبار آن، به خلوص در خشيت و بىرياى در خوف

است .
يامبر خدا «ص» در حفظ و ارزش چنن دلى، به ابوذر رهنمود مىدهد : «اى ابوذر ... از خدا روا كن، و به مردم

نشان مده كه از خداوند، خشيت و خوف دارى كه تو را اكرام كنند و بزرگ بدارند، در حالى كه دلت به فجور گرفار
است (نفاق در «بود» و «نمود» !) اى ابوذر ... در هر چزى، نيّت صالح داشه باش، حتى در خوابيدن و خوردن!»

يعنى حتى مادّىترن چزها و كارها را (همچون خور و خواب) مىتوان بانيّت و انگزه الى، تبدل به عبادت و
معنويت كرد .



آنكه نمازش رياى است، بىارزش مىشود و آنكه طعامش براى خداست، ارزش مىيابد .
و ان، أثر شگفت و دگرگون ساز نيّت در اعمال است .

«اىابوذر! ... عظمت خداوند در دل و جانت بايد بزرگ باشد و او را به عظمت ياد كنى ... اى ابوذر ... خداوند را
فرشگانى است كه از خوف خدا همواره در حال «قيام» اند و ا روز رساخز بزرگ، يك لحظه هم سربلند نمىكنند،
ذكر همگىشان ان است كه «سبحانك و بحمدك ... » خدايا! تو پاك، و منزهى، تو را آنگونه كه شايستهاى، عبادت

نكردهايم ... اى ابوذر ... يك مؤمن اگر به اندازه هفاد يامبر هم عمل و عبادت داشه باشد، از هول و هراس
قيامت آن را كوچك و كم مىشمارد .

روز قيامت، چنان هولانگز و وحشناك است كه فرشگان و رسولان به زانو درمىآيند حتىّ يامبر بزرگى همچون
ابراهيم، اسحاق را فراموش كرده، مىگويد : خدايا! من ابراهيم، خلل توام! مرا از ياد مبر! ... » دل خائف، كه ميان

بيم و اميد به سر مىبرد، ارزش والاى دارد و سرمايه «مؤمن» است و در سايه همن خوف و خشيت است كه
انسان از غرور عبادت مىرهد و تضرّع و نيايش و نياز به درگاه روردگار يدا مىكند .

عبرت از مرگمرگ، قويترن دلاوران و داناترن فرزانگان را به زانو درآورده است .
شترى است كه در خانه همهكس مىخوابد .

سرنوشت حتى همه انسانهاست و هركس در يا زود، در كام آن فرو خواهد رفت .
از ان رو، نبايد چون غافلان بيخبر، بىاعنا از كنار آن گذشت .

وقتى جنازها به گورسان برده مىشود، نمايشى است از حقيقتى بزرگ و حتى كه در انتظار ما نز مىباشد .
يامبر اسلام «ص» چنن تعليم مىدهد : «اى ابوذر ... هنگام بردن جنازهها، هنگام نبرد و هنگام لاوت قرآن،

صدايت را پان بياور (و داد و فرياد راه مينداز) .
اى ابوذر! ... وقتى در ى جنازهاى راه مىافتى، عقل خود را در آن حال به كار بگر، بينديش و خشوع داشه باش و
بدان كه تو هم به آن خواهى وست!اى ابوذر!هرچزى كه فاسد شود، نمك دواى آن است، اگر نمك فاسد شود،

درمانى ندارد .
(هرچه بگندد نمكش مىزنندواى به روزى كه بگنند نمك) اى ابوذر!دو ركعت، بطور معمول و متعارف، امّا از روى

تفكر وآگاهانه، بهتر است از يك شب، شبزندهدارى با دلى كه غافل و بىتوجّه است ... » لخى حقحق گفتن، حق
شنيدن، حق پذرفتن، همه و همه سنگن است و لخ، چرا كه گاهى با خواستههاى انسان و اميال نفسانى در

تعارض است .
ولى پذرفتن «حق لخ» ، انسان را به كمال مىرساند و زر بار نرفتن، دل راتباه مىسازد .

يامبر «ص» در ان زمينه مىفرمايد : «اى ابوذر! ... «حق» ، سنگن و لخ است .
«باطل» ، سبك و شرن است .

و چه بسا شهوت يك ساعت، كه موجب اندوه طولانى مىگردد . » انقاد بجاى كه از تو مىكنند، كلمه حقى است
كه پذرفتن آن شهامت مىخواهد .

بيان سخن حق در يش روى يك خودكامه، جهادى است بزرگ، كه شجاعت مىطلبد .
در يك قضاوت و داورى نز، اگر رأى داور و حكم قاضى براساس «حق» بود، ولى مخالف رأى و پسند و خواسه دل

ما، آن حق را (كه در واقع شرن است) لخ خواهيم يافت و تحمل آن را سنگن و فوق طاعت خواهيم ديد .
كلام نبوى، در صدد آن است كه به ابوذر، ان زمينه و استعدادتحمل را عطا كند كه نه از گفتن حق بهراسد، نه از



شنيدن حق بگرزد و نه از تحمّل حق، شانه خالى كند .
محاسبه نفس «اىابوذر! ... يش از آنكه به حساب تو برسند، خود به حسابت برس، كه ان كار، حسابرسى تو را در

فردا، آسان خواهد كرد .
و يش از آنكه تو را وزن كنند، خودت را بيازماى و بسنج .

و براى آن عرضه بزرگ (در قيامت) آماده باش!روزى كه به خداوند عرضه مىشوى و هچ چز نهان تو از خداوند
پنهان نيست .

اىابوذر! ... از خداوند شرم كن .
سوگند به آنكه جانم در دست اوست، من همواره وقتى براى «تخلّى» برون مىروم از شرم دو فرشتهاى كه همراه

منند، چزى بر سر مىافكنم ... اى ابوذر! ... آيا مىخواهى وارد بهشت شوى؟ (گفتم : آرى فدايت شوم! فرمود : )
آرزوهايت را كواه كن و مرگ را نصبالعن خويش قرار بده و از خداوند، بهنحو شايسه شرم كن .

شرماز خدا آن است كه گورسان و گورها و وسيدگى بدنها را فراموش نكنى، شكم و اندرونش را حفظ كنى، سر و
انديشههايش را حفظ كنى .

هركسى كه كرامت و بزرگوارى آخرت را بخواهد، بايد زينتهاى دنوى را رها كند .
هرگاه چنن شدى، بحق، به «ولايت الله» رسيدهاى ... » آبشارى است از كلمات حكمتبار و سراسر موعظه و پند و

آموزش .
البه براى دلهاى حق نوش و عبرتپذر .

محاسبه نفس، مهمترن برنامه خودسازى و كنترل خويش از تباهىهاست .
و آنكه به حساب خود نرسد، باخه است .

شليك بىخشابدعوت ديگران به حق و معروف، وقتى مؤثر است كه دعوكننده، خود اهل عمل باشد .
به قول معروف : سخن كز دل برآيد، لاجرم بر دل نشيند!عالمان بىعمل، درخان بىثمرند و داعيان و مبلغّان و

سخنورانى كه به گفتهها و دعوتهاى خويش، پايبند نيسند، هرگز در دل ديگران أثر نمىگذارند .
دعوتى كه فقط از زبان برمىخزد (نه از دل و عمل) نها به گوش طرف مىرسد (نه بر دل و جان) .

آموزش نبوى «ص» در ان زمينه چنن است : «اىابوذر! ... مََل كسى كه بدون «عمل» ، دعوت مىكند، همچون
كسى است كه بدون «زه» ، كمان مىكشد و تر مىاندازد . » كى دقت در اينباره ضرورى است .

آنچه عامل حركت تر به جلوست، فشارى است كه با كشيدن زه كمان، بر تر وارد مىشود و آن را به جلو راب
مىكند .

هرچه زور بيشتر باشد و كمان و زه، به قوّت كشيده شود، تر بيشتر جلو مىرود .
امّا كمانِ بىزه چطور؟ روشن است كه تر، در همان جا، جلوى ترانداز مىافتد و يشروى ندارد .

در مال جديد نز مىتوان گفت : هرچه چاشنى يك گلوله بيشتر باشد، شدت انفجار واشتعال قوىتر است و «بُرد»
گلوله هم، بيشتر .

سخن و دعوت، همچون تر و گلوله است .
«عمل» به مابه خرج و چاشنى و انرژى متراكم براى يش بردن تر و گلوله است .

آنكه ى عمل، اقدام به «دعوت» مىكند، دعوت و كلامش بىأثر است .
بشنويم ان شعر را كه : تر سخنت به آب شليك مكن .



بهوده و بىحساب شليك مكن .
حرف و عمل تو، چون « «سلاح» است و «خشاب» هشدار كه ى خشاب، شليك مكن .

«اى ابوذر! ... خداوند، با «اصلاح» يك بنده مومن، فرزندان و نوادگان و خانواده او و اطرافش را هم اصلاح مىكند .
» مايه فخر خداوند «اى ابوذر! ... خداوند به سه نفر بر فرشگانش مباهات مىكند و مىبالد : اوّل : مردى كه در

بيان خشك، به نهاى اذان و اقامه مىگويد، سپس به نماز مىايستد .
خداوند به فرشگان مىگويد : به بنده من بنگريد! نماز مىخواند، در حالى كه جز من كسى او را نمىبيند .
هفاد هزار فرشه فرود مىآيند و پشت سر او به نماز ايساده، ا فرداى آن روز، برايش استغفار مىكنند .

دوّم : مردى كه نيمه شب از خواب برمىخزد و در نهاى به نماز مىايستد و به سجده مىافتد و در حال سجده،
خوابش مىبرد .

خداوند به فرشگان مىگويد : به بندهام بنگريد؛ روحش نزد من است ولى جسدش در حال سجده است .
«سوّم» : مردى كه همراه جمعى مبارز و رزمنده است .

در ميدان نبرد، همراهانش مىگرزند؛ اما او يك نه مىايستد و مىجنگد، ا به شهادت برسد ... » راستى كه چنن
كسان، شايسه مباهات خداوندند .

آنان كه در ميان غافلان، بيدارند و هشيار!در ميان فراريان گرزان، مقاومند و نستوه .
آنان كه از شوق مناجات و عشق به خدا، شبها از بستر كناره مىگرند و اهل ذكر و سجودند .

رابطهشان باخدا، هميشگى و همه جاى است .
در نهاى و خلوت هم خدا را از ياد نمىبرند و با ياد او، مأنوس و دلخوش و دلگرمند .

زمينهاى شاهدهمه هستى، آيات خداوند است .
به اذن خدا، ذراّت جهان مىتوانند از شعور برخوردار شوند و بر نيك و بد انسانها گواهى دهند .

سرزمينى كه گناهى در آن انجام گرفه و مكانى كه كار شايسه در آن شده است، همه و همه، شاهد اعمال
انسانند و در روز داورى نز، به گواهى خواهند آمد .

«اى ابوذر! ... هچ كس نيست كه در قطعه زمينى، يشانى بر خاك سجود بگذارد؛ مگر آنكه آن زمن، روز قيامت
به نفع او گواهى مىدهد .

هچ منزل و مأواى نيست كه جمعى در آن فرود آيند؛ مگر آنكه آن منزلگاه، آنان را لعن مىكند يا برآنان درود
مىفرستد (به ناسب عملشان در آنجا ... .

) اى ابوذر! ... هچ صبح و شى نيست و هچ قطعه زمينى نيست؛ مگر اينكه به همسايگانش ندا مىدهد : آيا
كسى بر تو گذشت كه خدا را ياد كند؟آيا كسى از تو عبور كرد كه در سجود براى خدا، يشانى بر تو نهد؟برخى گويند

: آرى .
بعضى گويند : نه! سرزمينى كه جواب مثبت دهد، احساس فراخى وانبساط مىكند و خود را از زمن مجاور، برتر
مىبيند ... » اگر انسان، در هر جا كه هست، توجه داشه باشد كه روزى زمن و زمان، فضا و محيط، به نفع يا

ضرر او شهادت خواهند داد، حال و وضع ديگرى خواهد داشت .
ان احساس، مانع بسيارى از خطاها و گناهان مىشود .

«اى ابوذر! ... وقتى مؤمنى از دنيا مىرود، زمن چهل روز بر او مىگريد» .
آرى ... در احساس مكتى اهل ايمان، تمام كائنات، از شعور خاصّ خود برخوردارند .



همه آنچه در زمن و آسمانند، تسبيحگوى ذات پاك الهىاند، هرچند ما زبان تسبيحگويشان را نفهميم .
تسبح گوى او نه بنىآدمند و بسهر بلبلى كه زمزمه بر شاخسار كرد .

سرمايه جوانىرسول خدا «ص» در توجه دادن به سرمايه جوانى و سود بردن از نقد حيات و همنشينى با نيكان
فرمود : «اى ابوذر! ... هچ جوانى نيست كه از دنيا بگذرد و جوانى خود را در راه طاعت خدا سرى كند، جز آنكه

خداوند، پاداش هفاد و دو «صدّق» به او بدهد .
اى ابوذر! ... ذاكر در ميان غافلان، همچون رزمنده در ميان فراريان است .

اى ابوذر! ... همنشن خوب، بهتر از نهاى است و نهاى بهتر از همنشن بد .
نيك گفتن بهتر از سكوت است و سكوت، بهتر از بدگوى .

اى ابوذر! ... جز با مؤمن همنشينى مكن و طعامت را جز اهل قوا نخورد! طعام خود را به كسى بخوران كه
بهخاطر خدا دوستش مىدارى و از طعام كسى بخور كه نسبت به تو محبت خداى دارد . » مراقبت زبان و

بيانگفار، يا خلق آزار است يا محبآور .
زبان نز ابزارى است كه يا منشأ خر است، يا سرچشمه بدى و زيان .

وما به گفتههاى خويش نز محاسبه خواهيم شد .
ان است كه حضرت رسول «ص» اينگونه توصيه مىفرمايد : «اى ابوذر! ... خداوند، نزد هر زبانِ گوياست .

پس هر كس بايد در گفار خويش قوا داشه باشد و بداند چه مىگويد .
سخنان اضافى راترك كن، از سخن همان مقدار تو را بس كه نيازت را برسانى .

اى ابوذر! ... در دروغگوى انسان همن بس كه هر شنيدهاى را باز گويد .
هچ چز به اندازه زبان مستحق حبس طولانى نيست . » آنگاه پس از توصيه به احترام رمردان و حاملان قرآن

كه اهل عملاند و حاكمانى كه دادگرند .
مىفرمايد : «اى ابوذر! ... كسى كه نگهدار زبانش نباشد، كارى نكرده است!نه عيبجو باش، نه مداح و متملق، نه

طعنهزن و مجادلهگر .
اى ابوذر! ... كسى كه بد اخلاق باشد، وسه از خداوند دور مىشود .

اى ابوذر! ... سخن پاك، صدقه است، و هر گاى كه به سوى نماز بردارى، صدقه است . » و ان كلام نبوى،
توسعهاى در قلمرو نيكوكارى است و اينكه «صدقه» را نها انفاق مالى ندانيم .

بلكه هر گفار پسنديده و هر روى آوردن به سوى نماز و نيايش نز مصداقى از صدقه به شمار مىرود و همان
پاداشها را دارد .

ادَب مسجد رفنعبادت، پاسخ به ندا و دعوت الى است .
خداوند، انسان را براى معرفت و عبادت آفريد و معبدِ مسلمن، «مساجد» است، و «مسجد» محل سجود و

خاكسارى در برابر حق ونهادن يشانى بندگان در آسانِ جلال و كبرياى آفريدگار .
از ان رو، حضرت رسول «ص» توصيه فرمود : «اى ابوذر! ... هر كس دعوت الى را اجابت كند (با عبادت و

سجود) و مساجد خدا را نيكو آباد سازد، پاداش او از جانب خداوند، «بهشت» است .
(ابوذر مىگويد : عرض كردم : اى رسول خدا! پدر و مادرم فدايت! مساجد خدا را چگونه مىتوان آباد كرد؟ فرمود : )
در مسجدها، نبايد صداها به جار و جنجال، بلند شود، حرفهاى ياوه و باطل در آن زده نشود، در مسجد، كار خريد

و فروش و داد و ستد، انجام نگرد، ا وقتى در مسجدى، حرف و كار بهوده را رها كن .



اگر چنن نكردى، در روز رساخز، جز خويشتن را سرزنش نكن!اى ابوذر! ... ا هنگاى كه در مسجدى، خداوند به
پاداش هر نفس كه در آن بر مىآورى، رتبهاى در بهشت، عطايت مىكند و فرشگان حق بر تو درود مىفرسند و با

هر دم برآوردنت، ده حسنه برايت نوشه مىشود و ده سيّئه و گناه از تو محو مىگردد .
اى ابوذر! ... خداوند مىفرمايد : بهترن بندگانم آنانند كه بخاطر من با همديگر دوستى و محبّت مىكنند، دلهايشان

وابسه و وند خورده با «مساجد» است و در سحرها، اهل استغفار و تهجّدند .
گاهى بخاطر اينان، عذاب را از زمينيان برمىگردانم!اى ابوذر! ... در مسجد نشستن، بهوده است، مگر براى يكى از

ان سه كار باشد : نماز گزاردن، ذكر خدا گفتن، علم آموختن! ... » آرى ... آبادى مساجد، به رعايت ادبِ عبّوديت و
توجّه به خداوند است و به پايگاه شدنش براى ذكر و علم و فرهنگ و عرفان، نه فقط به كاشيكارها، سنگفرشها،

گنبد وگلدستهها! ... .
آبادى مسجد به نماز و به دعاستعمران وى از همّت و اخلاص شماسآباد كن از نماز، تو خانه حقشكرانه نعمت

كه خدا داده تو راستبرگرديم به دنباله كلام نورانى رسول حق و يامبر رحمت : قوا، ملاك قبول عمل «اى ابوذر! ...
بيش از «عمل» ، به «قواى در عمل» برداز، چرا كه هچ كارى هرچند اندك، اگر همراه با قوا باشد، اندك

نيست!چرا كه عمل، باقوا پذرفه مىشود، و عمل مقبول، چگونه كم خواهد بود؟!خداوند مىفرمايد : روردگار،
نها كار نيك را از صاحبانِ قوا مىپذرد .

اى ابوذر! ... انسان، هرگز «مقّى» نخواهد بود، مگر آنكه از خويشتن حساب بكشد، شديدتر و دقيقتر از حساب
كشيدن شريك از شريك خود!انسان بايد بداند كه خورد و خوراكش، وشاكش، زندگيش، از كجاست؟ از «حلال» ،

يا «حرام» ؟اى ابوذر! ... هركس نسبت به درآمدهايش بىمبالات باشد، خدا هم از همان راهها به دوزخش
مىبرد!اى ابوذر! ... هر كه مىخواهد گراميترن مردم باشد، از خداوند روا و قوا داشه باشد .

اى ابوذر! ... محبوبترن شما نزد خدا، كسى است كه بيشتر به ياد خدا باشد، و گراميترن شما نزد او، با قواترن
شماست و نجات يافتهترن شما، كسى است كه از خداوند، بيشتر خوف داشه باشد .

اى ابوذر! ... مقّن، ، از چزهاى حتىّ رهز و روا مىكنند كه مردم نمىرهزند، كه مبادا در «امور مشتبه» وارد
شده باشند .

كسى مطع خداست، كه خدا را فراموش نكند؛ هرچند كه نماز و روزهاش زياد نباشد .
ملاك ديندارى، «وَرَع» و «طاعت» است! ... » بركلام نبوى، چزى نمىافزايم، كه خود، گوياست، و بىنياز از هر شرح

و تعليقى! «وَرع» ، نروى بازدارنده از گناهآن عامل درونى، كه انسان راكنترل مىكند و از محدوده گناه دور مىسازد،
نروى است به نام «ورع» ، كه از خداشناسى و خداترسى و ايمان به مبدأ و معاد و حساب وكاب الى،

سرچشمه مىگرد .
اگر آن عامل، نباشد يا فعال نباشد، كار انسان زار است و اعمالش تباه .

حضرت رسالت «ص» ابوذر و ما را به ان عنصر گرانبها توجّه مىدهد : «اى ابوذر! ... اهل «ورع» باش، ا عابدترن
مردم به حساب آى .

ورع، بهترن آن و شوه براى شماست .
«اى ابوذر! ... علم، بر عبادت برترى دارد، ولى بدان كه اگر آنقدر نماز بخوانيد و روزه بگريد كه همچون نى و چون

ار شويد، اينها بدون ورع و رهز، سودى نمىبخشد .
اى ابوذر! ... آنان كه در دنيا، اهل زهد و رهزند، اولياء راستن الهىاند .



اى ابوذر!
هر كس براى روز قيام و حساب، سه چز نياورد، زيانكاراست .

(رسيدم : آن سه چيست؟ پدر و مادرم فدايت ... فرمود : ) ورع و رهزكارى، كه او را از حرامهاى الى باز دارد .
حلم و بردبارى، كه نادانى و سفاهت را با آن ردّ كند .

اخلاقى كه با آن، با مردم به مدارا رفار كند ... . » و چه راست فرمود، آن يامبر صدق و آموزگار اخلاق! «ورع» ،
«حلم» و «حسن خلق» سه ذخره بزرگ براى روز قيامت است و چه زيانكارند آنان كه تهيدست از سه سرمايه، به

محشر كبرى قدم مىنهند ... قوا و توكّل «اى ابوذر! ... اگر دوست مىدارى كه نرومندترن مردم باشى، برخدا توكّل
كن!اگر مىخواهى گراميترن فرد باشى، از خدا بترس!و اگر مىخواهى غنىترن و بىنيازترن انسانها باشى، به آنچه

نزد خداست، اميدوارتر باش از آنچه در دست دارى!اى ابوذر! ... اگر همه مردم ان آيه را به كار گرند، برايشان بس
است، آنجا كه خداوندمىفرمايد : هر كس از خدا روا كند، خداوند برايش گشايش و روزى بىحساب مىبخشد، و هر

كس بر خدا توكل كند، خداوند، او را بس است . » آرى ... قوا و توكّل، هر دو روى آوردن به سوى خداست .
در يكى، زمينهسازى براى ترك گناه است، در ديگرى، استمداد از پشتوانه عظيم الى .

آنكه ان دوعامل را دارد، نه در دام گناه و وسوسههاى ابليس مىافتد، ونه در شدايد و مشكلات و مواجهه با
دشمن، احساس ضعف وبىپناهى مىكند .

معامله با خدا «اى ابوذر! ... خداى متعال مىفرمايد : به عزت و جلالم سوگند! هچ بندهاى خواسه مرا بر
خواسه خود برنمىگزيند و ترجح نمىدهد، مگر آنكه بىنيازى او را در جانش قرار مىدهم، وغم وغصههايش را براى

آخرتش مىگردانم و آسمانها و زمن را عهدهدار روزى او مىسازم، در نگناها، به كفاف و امدادش مىردازم و در ى
هر تجارت يشهاى، به نفع او مىكوشم .

اى ابوذر! ... اگر آدمزاد، از روزيش فرار كند، آنگونه كه از مرگ مىگرزد، رزق او به او خواهد رسيد، آن چنان كه
مرگ، به او فرا مىرسد!» چه بزرگ توصهاى! و چه شگفت نتيجه و دساوردى! ... بسيارند آنان كه با يك دنيا

ثروت، باز هم گدا و حريص و محاجند .
بىنيازى، آن بهتر كه در دل و جان انسان باشد؛ وگرنه چشم، سرىپذر نيست!چشم نگ مرد دنيا دوست رايا

قناعت ر كند، يا خاك گور!همّ و غم و فكر و انديشه، آن بهتر كه درباره آخرت و آن سراى جاويد باشد!چه بسيارند
كسانى كه تمام انديشه و غصههايشان به امور ان دنياى گذران مىگذرد و از آخرت غافلند .

و چه نعمتى كه انسان اگر فكرى هم مىكند، براى آن مرحله و نشئه جاويد بكند! و بسيارند آنان كه شب و روز
مىدوند؛ ولى هميشه «هشت» آنان، گرو «نه» است! و با آن همه لاش و دوندگى، همچنان در ارهاى عنكبوتى

«مشكلات زندگى» دست و پا مىزنند .
مشكلگشا، خداست .

روزى هم به دست اوست، با توكل بر او و لاش در زندگى، معاش انسان أمن مىشود؛ وگرنه ... زندگى دور از
خدا و معنويات، مجموعهاى از دردسرها و گرفارهاست، هرچند بظاهر، رفاه و استراحت و آسايش جلوه كند! .

چند پند سودمنددر ادامه، حضرت رسول به جناب ابوذر مىفرمايد : «اى ابوذر! ... آيا چند كلام حكمآمز به تو
بياموزم، كه خدا به وسيله آنها به تو نفع برساند؟گفتم : آرى، اى رسول خدا! فرمود : خدا را نگهدار، ا خدا هم تو را

نگهدارد، خدا را نگهدار، او را همواه يش روى خودخواهى يافت، در دوران خوشى و رفاه، خدا را بشناس، ا در
سختها، تو را بشناسد!هرگاه خواستى، از خدا بخواه، هرگاه كمك طلبيدى، از خدا بطلب، اگر همه خلاق بكوشند



ا خرى به تو رسانند كه «مقدّر» نيست، نمىتوانند، و اگر همه عالميان در فكر آسيب تو باشند؛ ولى خدا قدر
نكرده باشد، زيان نمىبينى .

اگر مىتوانى، با «رضايت» و «يقن» براى خدا كار كن و اگر نمىتوانى، در صبر و شكيباى هم پاداش و خر فراوان
است .

روزى، با صبر است، و فَرَجْ، با شدت، و ... «آسانى با سختى . » اى ابوذر! ... هركس به رزق الى قانع باشد، از
بىنيازترن مردم است ... » وه .

كه چه مصيبتها از كاثر و افزونطلى و حرص، گريبانگر «اولاد آدم» مىشود! .
و چه راحت و آسوده خاطرند، آنان كه از ان بيمارى، مصون و دورند .

ما درون را بنگريم و ... حساب ما با خدا، جداست .
ما در رفار روزانه، بيشتر روى «اظهارات» و «ادعا» ها حساب باز مىكنيم .

اما خداوند دانا، به نيتها وانگزهها واقف است و بر مبناى آن رفار مىكند، نه گفه مدعيان! ان است كه يامبر
اكرم «ص» چنن مىفرمايد : «اى ابوذر! ... خداى متعال مىفرمايد : من هرگز «سخن» خردمند و حكيم را

نمىپذرم، بلكه به همت و نيت درونى او مىنگرم .
اگر حال و هواى درونى و نيت باطنى وى مورد پسند و رضايم باشد، سكوت او راهم «حمد» و «ذكر» به حساب

مىآورم، هرچند سخنى بر زبان نياورد!اى ابوذر! ... خداوند، به صورتها و ظاهرهاى شما نمىنگرد، و به اموال واقوال
شما نگاه نمىكند .

بلكه به دلها و اعمالان مىنگرد .
(آنگاه يامبر به سينه خود اشاره نموده فرمود : ) اى ابوذر! ... قوا، در اينجاست، قوا در اينجاست! ... » در

گفگوى موساى كليم با خداى كريم، درباره چوپانى كه با زبان ساده و عوامانه خود با خدا مناجات مىكرد، خداى
متعال در پاسخ به سؤال حضرت موسى «ع» فرمود : ما، درون را بنگريم و «حال» رانىبرون را بنگريم و «قال»

راحساب و كاب خدا، با صداقت درونى و نيات باطنى ماست، نه آنچه به زبان مىآوريم و مدعى هستيم! در ادامه
مىفرمايد : «اى ابوذر! ... تصميم به كار نيك بگر، هرچند موفق به عمل نشوى، ا از غافلان محسوب نگردى! ...

اى ابوذر! ... مؤمن از چهار چز ى نصيب است : سكوت، كه آغاز عبادت استواضع براى خدابه ياد خدا بودن در
همه حالكى مال و ثروت ... » راستى كه چنن است، هر سخنى، حساى و مؤاخذهاى دارد، پس مؤمن با

سكوتش، رونده عملش را سبكتر مىكند .
هر عصيان و طغيانى، معلول كبر در برابر خدا و دستورهاى اوست، و مؤمن، فروتن است .

گناه هم، زايده لحظات غفلت است .
و مؤمن در همه حال و همه جا، خدا را فراموش نمىكند .

و ... كى داراى هم از جهاتى مايه سعادت است، چرا كه مال دنيا گرفارى دارد، هم در آوردنش و هم در خرج
كردنش، در حلالش حسابرسى است و در حرامش عقاب و مؤاخذه!دوزخيان زبان!گناهان بسيارى از «زبان»

سرچشمه مىگرد .
و كم نيسند كسانى كه بخاطر زبانشان، راهى جهنم مىشوند و شديدترن عقوبتها را بخاطر رهآورد لخ و شوم

گفتههايشان مىچشند .
بسيارى هم، دوزخى شهوت وعدم كنترل بر غرائز جنسىاند و راه جهنمشان، از براهه شهوت گشوده مىشود .



حضرت رسول «ص» درهشدار به ان دو وادى خطرناك، به ابوذر غفارى مىفرمايد : «اى ابوذر! ... هركس مالك و
اختياردار ميان دو پا و ميان دو فك خويش باشد (يعنى غرزه جنسى و زبان) ، وارد بهشت مىگردد . » ابوذر، گويا

برايش شگفت بود باور ان نكه كه كسى با كنترل زبان، بهشتى شود، رسيد : اى يامبر خدا! آيا مگر ما به
گفتههايمان هم مؤاخذه مىشويم؟پاسخ رسول اللّه، چنن بود : «اى ابوذر! ... مگر مردم را، چزى جز دساورد

زبانهايشان، به رو به آتش دوزخ مىافكند؟ا سخن نگفتهاى در سلامت و امانى، امّا همن كه لب به سخن
گشودى، خداوند يا به سود تو ثواب مىنويسد، يا به زيان تو عقاب!اى ابوذر! ... گاهى كسى در مجلسى براى
نصيحت شما ممكن است چزى بگويد، امّا با همان سخن، به اندازه فاصله آسمان ا زمن، به ژرفاى دوزخ

درمىافتد!اى ابوذر! ... واى بر آنكه سخن دروغ مىبافد ا ديگران را بخنداند، واى بر او، واى بر او، واى بر او، اى ابوذر!
... هر كه سكوت كند، نجات مىيابد، پس راست بگو و از دهانت هرگز دروغ در نيايد . » رسيدم : اى رسول خدا

«ص» ! توبه آنكه به عمد، دروغ بگويد چيست؟ فرمود : «استغفار و نمازهاى پنجگانه، آن را مىشويد . » غيبت يا
تهمت؟گناهان زبان، هم بزرگ و ورانگر است، هم راحت و كمخرج! و چه زشت، اينكه انسان از طرق زبان، مفت

و ارزان جهنى شود و مهارى بر گفتههاى دوزخآفرن خويش نتواند بزند .
«غيبت» ، يكى از ان گناهان است، و «تهمت» ، سيّئهاى ديگر .

رسول خدا «ص» هشدار مىدهد : «اى ابوذر! ... از غيبت برهز، همانا غيبت، شديدتر از «زنا» ست . » ابوذر (با
تعجب رسيد) چرا بدتر، اى رسول خدا؟حضرت فرمود : «چونكه زناكار، از معصيت خويش توبه مىكند و روى به

درگاه خدا مىآورد، خداى بخشنده هم توّاب و آمرزنده است؛ ولى ... غيبت، آمرزيده نمىشود، مگر آن كه فرد غيبت
شده ببخشايداى ابوذر! ... دشنام دادن به مؤمن، فسق است؛ جنگيدن با مومن، كفر است، خوردن گوشت او

(يعنى غيبت كردن) از گناهان بزرگ، مال مؤمن نز، همچون خون و جانش محترم است . » ابوذر مىرسد : غيبت
چيست، يا رسول اللّه؟حضرت پاسخ مىدهد : «اينكه برادر دينى خود را بگونهاى ياد كنى كه خوش نمىدارد . »

مىرسد : اگر آنچه مىگويد در او باشد، چه؟يامبر مىفرمايد : «اگر آنچه مىگوى، در وى باشد، غيبت است و حرام
.

و اگردر او نباشد، تهمت است! ... » دريغا ... كه غيبت و تهمت، گناهى به ان عظمت، اينگونه ميان امّت محمّدى
رواج داشه باشد و از آن روا نكنند و مهمش نشمارند .

نصاح حضرت رسالت، بيش از ابوذر، خطاب به ماست كه خويشتن را منتسب به آن والا تبار مىدانيم .
دفاع زبانىزبان، تيغى است دو دم، مىتواند به گناه و تهمت و غيبت بچرخد، كه محصول آن شعلههاى جهنم است،

و مىتواند به حق و دفاع از مظلوم گشوده شود، كه فرآوردهاش نعمتهاى الى و «اجر كريم» است .
حضرت از غيبت و تهمت برحذر مىدارد، راه روشن را هم نشان مىدهد .

مىفرمايد : «اى ابوذر! ... هركس كه در برابر غيبتى كه از يك برادر مؤمن مىشود، از او دفاع كند، بر خداوند سزاوار
است كه او را از آتش جهنم آزاد كند . » «اى ابوذر! ... هركس كه نزد او برادر مسلمانش را غيبت كنند و او تواناى
دفاع و يارى او راداشه باشد و ياريش كند، خداوند هم در دنيا و آخرت، به يارى او مىشابد؛ امّا اگر اورا خوار دارد

و دفاع زبانى نكند (در حالى كه قدرت دفاع داشه باشد) خداوند هم او را خوار مىسازد، در دنيا و در آخرت!» آيا
ان چزى جز «نى از منكر» ، در قالى خاص است؟ غيبت از بدترن منكرات است كه به تحقر و رسواى يك
مؤمن مىانجامد، آنكه مىتواند جلوگرى كند، ولى كواهى كند، آگاهانه حقّى را زر پا نهاده، كه مىتوانسه آن را

روشن سازد .



زبان، اگر نتواند (يا نخواهد) گوياى حق و مدافع مظلوم و مبّن راستها باشد، پس به چه كار مىآيد؟! ...
هزمكش دوزخخصومت ميان مؤمنان، به نفاق و نرنگ و خيانت مىانجامد .

زبان ناسالم، نقش تباهىآفرينى دارد و گفتههاى غرضآلود، فضا رامسموم و رابطهها را ترهتر مىسازد .
بىشك، «سخنچينى» رشتههاى دوستى را خاكستر مىكند و دوچهرههاى منافق، ريشه صداقتها را قطع مىكنند و

شاخههاى صفا و دوستى را مىبرند .
باز گرديم به كلام پاك نبوى، كه به ابوذر چنن توصيه مىفرمايد : «اى ابوذر! ... هرگز «قاّت» به بهشت نمىرود .

(ابوذر مىرسد : قاّت كيست؟ مىفرمايد : ) سخنچن! آرى، سخنچن در آخرت از عذاب الى آسوده نيست .
اى ابوذر! ... هركس در دنيا دو چهره و دو زبانه باشد، در آخرت نز، دو زبان از آتش خواهد داشت .

اى ابوذر! ... مجلسها و حرفها «امانت» است و افشاى راز برادرانت «خيانت» !» آرى ... آنكه راز خويش را يش تو
مىگويد و سفره رازش را برايت مىگشايد، تو را امن و جوانمرد مىداند؛ وگرنه اسرار خود را بر تو نمىگفت .

اگر نتوانى اسرار ديگران را نگهدارى، چه اميد و توقعى دارى كه ديگران رازدار تو باشند؟باز مىبينيم كه مايم و ان
زبان خطرناك كه اگر رهايش گذاريم، شعلهها مىفروزد و هستها مىسوزاند، پس آن بهتر كه مهارى از «قوا» بر آن

بزنيم، ا هم خويش مصون بمانيم و هم ديگران، زيان نبينند .
رازدارى، نشان مردانگى است و ردهدرى، نامردى است، گفتن هر سخنى در هر جانبود شوه مردان خداهر سخن

جا ومقاى داردمرد حق، حفظ كلاى دارد .
قهر و آشتىبذر تفرقه و خصومت، در سرزمن «جداى» ها پاشيده مىشود و بهره را شيطان مىبرد، نه كس

ديگر!نى مكرمّ اسلام، مظهر محبت و مودّت و صفا بود، و امّت خويش را نز به ان «وادى نورانى» سوق مىداد .
هنوز كلام آن حضرت را در زشتى غيبت و تهمت و سخنچينى و دوروى و بدزبانى به پايان نرساندهايم، باز هم

گوش جان به نصاح آن «اسوه صدق و صفا» مىسپاريم، كه مىفرمايد : «اى ابوذر! ... كارهاى هفگى مردم دنيا،
همواره روزهاى «دوشنبه» و «پنجشنبه» بر خدا عرضه مىشود، خدا براى هر بنده مؤمنى مغفرت و رحمت مىآورد؛

مگر براى آن كه ميان او و برادرش دشمنى باشد .
كه آنگاه گفه مىشود : كارهاى ان دو را واگذاريد، ا وقتى با هم آشتى كنند (يعنى عملشان به حساب نمىآيد ... )
اى ابوذر! ... هرگز مبادا كه از برادر دينىات جداى كنى، چرا كه اعمال با اينگونه مفارقتها و جداها پذرفه نيست

.
اى ابوذر! ... تو را از قهر و مفارقت نى مىكنم .

اگر هم ناچارى، بيش از سه روز طول مده، كسى كه در حال قهر با برادر دينىاش، از دنيا برود، آتش برايش سزاوارتر
است!» جان به فداى رسول رحمت، كه همواره با كلام و رفارش، ساهاى از محبت و صفا و روحى از اخوت و وفا

بر سر امت و روان مىگسترد .
كبر، بيمارى روحمكبران، براى جبران كمبود شخصيت، براى ديگران «قيافه» مىگرند و خود را مهمتر از آنچه

هسند، جلوه مىدهند .
بانى كبر، «ابليس» است و اهل كبر و «خودبزرگبينى» اصحاب شيطانند .

حضرت رسول «ص» با اشاره به مظاهرى از كبر، در نكوهش آن مىفرمايد : «اى ابوذر! ... هركس دوست بدارد كه
ديگران، در مقابل او به احترام بايسند، جايگاهش را در آتش دوزخ آماده سازد!اى ابوذر! ... هركس بمرد، درحالى
كه در دلش هموزن يك دانه ارزن «كبر» باشد، هرگز بوى بهشت را نخواهد شنيد، مگر آنكه يش از مرگ، توبه كند



... اى ابوذر! ... بيشتر دوزخيان، «مسكبران» اند . » در اينجا، مردى رسيد : اى يامبر! آيا كسى هست كه از
«كبر» ، رهاى يافه باشد؟ فرمود : «آرى، هركس لباس پشمينه بوشد، سوار بر الاغ شود، گوسفند بدوشد وبا

بينوايان نشست و برخاست كند، از كبّر نجات مىيابد . » «اى ابوذر! ... هركس كه كالاها و اجناس خويش را، خود
به دست گرد و به خانه آورد، از كبر «مبراّ» مىشود . » اينها فقط نمونه است و اشاره دارد به اينكه كبر انسان، يا

در «لباس» جلوه مىكند، يا در «مركب و ماشن» نمود مىيابد، يا در رهز انسان از كارهاى دستى و انجام امور
شخصى خود، يا در رفت و آمد با سرماهداران و مرفّهان ى درد و اشراف مسكبر حضرت موارد ديگرى را بر

مىشمارد : «اى ابوذر! ... هركس از روى كبّر، لباس بلند (كه روى زمن كشيده شود) بوشد، خداوند در قيامت به
او نظر رحمت نمىافكند .

اى ابوذر! ... هركس دامان لباسش را كواه بگرد (كه روى زمن كشيده نشود) و با دست خود، كفش خود را
بدوزد و چهره بر خاك نهد، از «كبّر» ايمن مىشود .

اى ابوذر! ... هركس دو جامه دارد، يكى را خود بوشد، ديگرى را به برادر دينىاش بوشاند . » مرفّهن ى دردرفاه،
غفلت مىآورد و غفلت، بىدردى در ى دارد .

مرفّهن بىدرد و برخورداران بىتعهد، به تعبر حضرت امام (قدس سره) پايبند به «اسلام آمريكاى» اند، و اينها
ريشه در وضع معيشتى انسان دارد .

حضرت رسول «ص» مىفرمايد : «اى ابوذر! ... بزودى كسانى از امّت من خواهند بود، كه در دامن نعمتها به دنيا
مىآيند و رشد مىكنند .

همتشان، غذاهاى رنگارنگ و نوشابههاى مخلف است و اينها را با سخن، تمجيد و سايش مىكنند .
اينان، بدترن امت منند .

اى ابوذر! ... كسى كه زيباوشى را واگذارد، با آنكه مىتواند برخوردار شود، خود را بىآنكه به بينواى گرفار شود،
فروتن سازد، مال را، بىآنكه در راه معصيت باشد، خرج كند و محرومان را رسيدگى كند و با اهل فهم و حكمت

معاشرت كند، (از شايسگان است) » اى ابوذر! ... لباس خشن بوش، ا فخر و مباهات، راه به تو نيابد .
اى ابوذر! ... در آخرالزمان كسانى خواهند بود، كه در زمسان و ابسان، جامه پشمن مىوشند و خود را برتر از

ديگران مىشمارند؛ اينان، مورد لعنت فرشگان آسمان و زميناند . » «اى ابوذر! ... خوشا به حال آنكه باطن او
شايسه باشد و آشكارش نيكو گردد و شرّ خويش را از مردم دور دارد، ... خوشا به حال آنكه به دانستهاش عمل
كند، مال اضافى خود را انفاق كند و حرف اضافه خود را نگه دارد (و دم فرو بندد) ... » راز رسگارىدر ان بخش،
كلام نبوى «ص» با «ابوذر» ، حالت گفگو مىيابد و اينگونه ادامه دارد : ابوذر مىگويد : روزى به رسول خدا «ص»

وارد شدم، در مسجد بود و نها .
ان خلوت را غنيمت شمردم، و در حضورش زانو زدم .

فرمود : اى ابوذر! مسجد، تحيّت دارد .
گفتم : تحيّت مسجد چيست؟ يا رسول الله؟فرمود : دو ركعت نماز مىخوانى .

آنگاه ابوذر، رو به حضرت رسالت كرده، مىرسد : اى رسول خدا! مرا به نماز فرمان دادى، نماز چيست؟!يامبر ـ
نماز بهترن موضوع و نهاد است، هركس بخواهد، كم مىخواند، و هر كه بخواهد بسيار!ابوذر ـ اى رسول خدا!،

چه كارى نزد خدا محبوبتر است؟يامبر ـ ايمان به خدا و جهاد در راه خدا .
ابوذر ـ اى يامبر ! ايمان چه كسى از مؤمنان بيشتر و كاملتر است؟يامبر ـ آنكه اخلاقش نيكوتر باشد .



ابوذر ـ از خود مؤمنان، چه كسى برتر است؟يامبر ـ آنكه مسلمانان، از دست و زبان او در امان باشند .
ابوذر ـ كدام هجرت برتر است؟يامبر ـ آنكه از «بدى» هجرت كند! .

ابوذر ـ چه وقتى از شب با فضيلتر است؟يامبر ـ دل شب ار .
ابوذر ـ كجاى نماز برتر است؟يامبر ـ قنوت طولانى .

ابوذر ـ چه روزهاى با فضيلتر است؟يامبر ـ روزه واجب، كه خدا هم پاداشى مضاعف مىدهد .
ابوذر ـ كدام صدقه بهتر است؟يامبر ـ لاش و انفاق مخفيانه انسانى تهيدست به يك نيازمند!ابوذر ـ كدام جهاد

برتر است؟يامبر ـ آنكه مركب در آن آسيب ببيند و خون رزمنده ريخه شود .
ابوذر - بزرگترن آهاى كه خدا نازل كرده چيست؟يامبر ـ آية الكرسى .

فرهنگ ابراهيمىابوذر، كه از ان سؤال و جواب لذّت و بهره مىبُرد و بينش و ايمان خود را مىافزود، فرصت را
مغنم شمرده، از رسول خدا «ص» رسيد : اى يامبر، در «صُحُف ابراهيم» چه بوده است؟ فرمود : «تمامش مََل

و حكمت بود .
از جمله چنن بود : من تو را نفرسادم كه دنيا بيندوزى، بلكه تو را فرسادم، ا دعاى مظلوم را از سوى من پاسخ

دهى، و خواستهاش را برآوردى .
و نز در «صحف ابراهيم» چنن بود : «عاقل، ا خِرد خود را مغلوب نفس نساخه، سزاوار است اوقات خود را

چنن قسيم كند : ساعتى براى مناجات با روردگار، ساعتى براى انديشه درباره آفريدهها و صناع بدع خدا در
خلقت، ساعتى، انديشه به اينكه چه كرده و چه يش فرساده است (محاسبه نفس) و ساعتى نز به كارهاى

حلال و نيازهاى مباح خود، از خوردن و نوشيدن بردازد .
و ... عاقل بايد در يكى از ان سه راه بكوشد : توشهگرى براى آخرأمن معاش و زندگىلذتهاى غرحرام .

و ... عاقل بايد به زمان خود بصر و بينا باشد، به كار خويش بردازد، زبان خود را نگه دارد، هركس كه «حرف زدن»
خود را از «اعمال خويش» به حساب آورد، سخنش كاسه خواهد شد، مگر آنچه كه به كارش مربوط شود . »

حكمتهاى موسوىراهجوى و آشناى ابوذر با تعاليى از صحف ابراهيم، به تعاليم موسى، كليم الله، راه يافت .
ابوذر از يامبر اسلام رسيد : اى فرساده خدا! در «صُحف موسى» چه بود؟فرمود : همه آن، عبرت و پند بود .

از جمله اينها : «شگفت از كسى كه به آتش دوزخ، يقن دارد، و ... مىخندد!شگفت از كسى كه مرگ را باور دارد،
چگونه شادمانى مىكند!شگفت از كسى كه به حال دنيا و دگرگونهايش بيناست، و مىبيند كه چگونه دنيا نسبت

به اشخاص، در تغر و تبدل است (و به كسى وفا نمىكند) چگونه به دنيا اطمينان مىكند .
شگفت از كسى كه به حساب فرداى قيامت يقن دارد، ليكن براى آن، كار نمىكند! ... » ابوذر رسيد : «يا رسول

الله! آيا از آنچه بر تو نازل شده و از تعاليم قرآن، چزى هست كه در صحف ابراهيم و موسى (علهماالسلام) هم
آمده باشد؟» پاسخ حضرت چنن بود : «اى ابوذر! ... بخوان ان آيات را «قَدْ افَلحَ من َزكّى ... به تحقق، رسگار
شد، كسى كه خود را پاك ساخت و خدايش را ياد كرد و نماز خواند، بلكه شما زندگى دنيا را مىگزينيد، در حالى كه

آخرت، بهتر و پايدارتر است . » اينها ـ يعنى ان چهار آيه ـ در كابهاى آسمانى يشينيان آمده است، در صحف
ابراهيم و موسى . » گفگو، اندكى ادامه دارد .

امّا ... يك لحظه توقف در برابر ان ابلوهاى سراسر حكمت و پند، مفيد است .
راستى ... ابوذر در ى چيست و از رسول خدا «ص» چه مىرسد و چه مىجويد؟ و يامبر چه سخاوتمندانه، دهان
رگوهر خويش را به آغوش گهرياب ابوذر مىگشايد و دل ان صحابه عارف و آگاه و بينا را از مرواريدهاى حكمت و



عرفان، لبرز مىسازد .
ان گفگو، مرورى است بر فلسفه خلقت و بعثت، گذرى است بر وادهاى نورانى و بركت خز مواعظ و حكمتهاى

الى و فهرستى است از آنچه «بايد آموخت» و «بايد به كار بست» .
اگر سؤال ابوذر نبود، امروز «پاسخ يامبر» را نداشتيم و از ان گنجينه هميشه گهرخز و حكمت رز، محروم

بوديم .
سؤالهاى ابوذر، سببساز تراوش ان حكمتهاى متعالى از زبان عصاره خلقت براى ما امت آن آخرن رسول شد .

رسول حق نز سخنان عرشى خود را به ما فرشيان خاكنشن ارزانى داشت، ... سؤالهاى ابوذر را خوانديم، و
جوابهاى هادى امّت و يامبر رحمت را .

فصلى خوش و با صفا و روحانى داشتيم، به بركت كلام وحىگونه خاتم رسولان و اينك، بخشهاى پايانى ان گفگو
: وصاياى يامبرانه «ابوذر ـ اى رسول خدا «ص» ! مرا توصهاى كن .

يامبر ـ تو را به «قوا» سفارش مىكنم، چرا كه قوا در رأس همه كارهاى توست .
ابوذر ـ باز هم بفرمايد، بيشتر .

يامبر ـ بر تو باد قرآن خواندن و ياد خداى متعال، چرا كه لاوت قرآن براى تو در آسمانها «ياد» است و در زمن،
«نور» » .

قوا عنوان كلى است، رواى از خدا در همه كارها .
قرآن خواندن هم، انس مستمر با آفريدگار و كلام اوست، كه لاوت هر روزه، «برنامه گرفتن» از ان منشور بىنظر

و جاويدان است .
ابوذر قانع نيست، بيشتر مىخواهد و بيشتر، از ان رو، از حضرت مطالب بيشتر و مواعظ بليغتر مىطلبد .

ان گفگو ادامه مىيابد : «ابوذر ـ باز هم بيفزاى، اى رسول خدا «ص» !يامبر بر تو باد «جهاد» .
چرا كه رهبانيت آن من، جهاد است .

ابوذر ـ با زهم بيشتر، يا رسول اللّه «ص» !يامبر ـ بر تو باد «سكوت» ، مگر آنجا كه حرف نيك بگوى، چرا كه
سكوت و خموشى شيطان را از تو طرد مىكند و در امور دينى هم ياور توست . » ان هم جهاد است، ليكن در

جبهه درونى و در جهاد با نفس .
گاهى كنترل زبان و مهار كردن سخنان، از يك جنگ برونى دشوارتر است و قوّتى بيشتر مىطلبد .

چه بسيار حرفها كه بىپايه و بىمايه است و خاسگاه نفسانى دارد و وسوسههاى ابليسى انگزه آن گفار است،
پس خموشى گزيدن و رعايت سكوت و كم حرفى، بستن راه شيطان است .

«ابوذر ـ اى يامبر، باز هم موعظهام كن، و بيشتر!يامبر ـ از خنده زياد برهز، چرا كه دل را مىمراند و نور چهره را
از بن مىبرد .

ابوذر ـ باز هم، يا رسول اللّه «ص» ! ... يامبر ـ به پاينتر از خودت نگاه كن، نه به بالاتر از خويش، چرا كه ان
سبب مىشود نعمتهاى خدا را درباره خودت، كم مشمارى . » در احاديث ديگر، ان نكه با تفصل بيشترى آمده

است .
در امور دنياى و برخوردارها و مال و معيشت و زندگى، بايد به پاينتر از خود نگريست نه بالاتر .

چون نظر به پاينتر، سبب مىشود انسان آنچه را هم كه دارد قدر بشناسد و شكرگزار باشد .
اما اگر به بالاتر از خود بنگرد و تمتعات و امكانات و رفاه و خانه و حقوق و ... ديگران را ببيند، هميشه احساس



كمبود مىكند و به دنياطلى و «كاثر» مىگرايد .
اما در امور اخروى و معنوى، انسان بايد به بالاتر از خود بنگرد (ان در احاديث آمده است) .

به آنكه علم بيشتر، قواى افزونتر، خلوص و صداقت برتر دارد، و معرفتش بيشتر، اخلاقش نيكوتر و روحياتش
والاتر است .

اينها قلههاى كمالند .
توجه به ان گونه افراد بالاتر از خود، سبب مىشود كه انسان به ضعفهاى اخلاقى و معنوى خود واقف گردد و

لاش بيشتر كند ا به آن قله برسد و به آنچه دارد، قانع نگردد .
چرا كه مراتب كمال و معنويت انسان، ا بىنهايت قابل رشد و فزايندگى است .

برگرديم به كلمات نورانى حضرت رسالت : «ابوذر ـ اى رسول خدا «ص» باز هم بر موعظههاى خود بيفزاى .
يامبر ـ با خويشاوندانت رفت و آمد داشه باش، هرچند آنها از تو قطع رابطه كنند .

بينوايان محروم را دوست داشه باش و با آنان مجالست و همنشينى كن .
(قبلاً هم گذشت كه ان كار، سبب زدودن «كبر» مىشود و گُل تواضع را بر شاخه زندگيمان مىشكوفاند .

ابوذر ـ يا رسول الله، باز هم!يامبر ـ حق را بگو، هر چند لخ باشد!ابوذر ـ باز هم، اى يامبر!يامبر ـ در راه خدا، از
ملامت و نكوهش ملامگران نترس . » (راستى، در تعارض راه خدا و پسند مردم، كدام يك را بايد برگزيد؟ كسانى

از سرزنش و حرفهاى مردم مىهراسند و به همن خاطر، حرف حق را نمىگويند، به وظيفه عمل نمىكنند و از گرفتن
يك «موضع مكتى» مىهراسند .

اما مرد حق، در راه خدا از هچ ملامتى نمىترسد .
ديگران هرچه مىخواهند بگويند، اگر كارشان طق رضاى خدا باشد، ديگران و حرفهايشان مهم نيست ... «ابوذر ـ
(آخرن سؤال) يا رسول الله، بيشتر موعظهام كن!اى ابوذر! ... آنچه از عيب و مسائل خويش مىدانى، بايد تو را از

رداختن به ديگران باز دارد و آنچه خود انجام مىدهى، بر ديگران ستم مكن .
در عيب انسان، همن بس كه از عوب ديگران آن را بشناسد كه از خودش نمىشناسد ... » در امال فارسى ما نز

اينگونه سخن زياد است .
سر، يك روز به ياز طعنه مىزند كه چه قدر بدبوى! ... ياز مىگويد : تو از عيب خود بىخبرى، از اينرو به عيبجوى

ديگران رداختهاى .
و به تعبر ديگر : يك سوزن به خودت بزن، يك جوالدوز به ديگرى .

سبب رداختن به ضعفها و عوب ديگران، آن است كه از عوب خود بىخبريم و يا فراموش مىكنيم و چزى را بر
ديگران ناروا و زشت مىشماريم كه در خودمان نز، همانها يافت مىشود .

ان خود، عيى است بزرگ .
ابوذر مىگويد : يامبر آنگاه دست بر سينهام نهاد و فرمود : «اى ابوذر! ... هچ عقلى، همچون تدبر و آيندهنگرى

نيست، هچ قوا و وَرعَى، همچون رهز از حرامهاى خدا نيست .
و ... هچ افتخار و شرافتى، همچون «حسن خلق» و خوش اخلاقى نيست!» در اينجا، ان سلسله نور و ان آبشار

حكمت، پايان مىپذرد .
اساسىترن حكمتها و اندرزهاى كه براى دن و دنيايمان سودبخش است، توجه به آنها، ما را به فلسفه بلند و

ناب هستى و حيات، نزديكتر مىسازد .



* * *
در ان نوشار، در آسان روايت شريفى بوديم كه نصاح حضرت رسالت را صحاى گرانقدر، «ابوذر غفارى» برايمان

نقل مىكرد .
اميد است روشنى بخش دل و جانمان بوده باشد و چراغ راه و راهگشاى زندگيمان، كه ما «حيات طيبه» خويش را،

مدون ارشادهاى اولياء خدايم .

والسلام


