
مفهوم و ساز و کارهای تحقق عدالت اجتماعی

<"xml encoding="UTF-8?>

ژوهش حاضر با هدف بیان مفهوم و سازوکارهای تحقق عدالت اجتماعی تدون شده است. در ان ژوهش،
نخست مفهوم عدالت ذل چهار بُعد مورد بررسی قرار گرفه است ا تصوری ملموس تر از عدالت حاصل آید و

سپس سازوکارهای تحقق عدالت اجتماعی با هدف تحقق ابعاد تعریف شده برای عدالت، علاوه بر سطح
کارگزاران، در عرصه های سیاسی، اقتصادی و فرهنگی بحث شده است.

واژه های کلیدی: عدالت، برابری، توازن، قانون مندی، عدالت سیاسی، اقتصادی و فرهنگی.
 

مقدمه
اجرای احکام و اصول سیاسی اسلام، هدف اصلی نظریه ردازی های سیاسی است. أملات نظری درباره مفاهیی

چون عدالت، آزادی، برابری، جامعه مدنی و . . . هنگای مورد قبول و مؤثر واقع ی شود که با در نظر گرفتن
شرایط اجتماعی، فرهنگی، سیاسی و اقتصادی جامعه، زمینه های اجرا و عملی شدن بیشتری برای آنها فراهم

شود. ی تردید، هدف از تولید علم و نظریه ردازی در جامعه کنونی اران، رفع مشکلات نظری برای شفاف شدن
مسر عمل است. ژوهش حاضر نز به بیان شاخص ها و ابعاد عینی تر عدالت اجتماعی برای بالا بردن توان

عملی و اجرای آن در جامعه ی ردازد. وقتی تصور ذهنی کارگزاران از عدالت اجتماعی شفاف تر گردد، ی توان
به تحقق عدالت در جامعه امیدوار شد.

در ان ژوهش نخست به ابعاد، مؤلفه ها و شاخص های عدالت اجتماعی اشاره شده است و در ادامه،
سازوکارهای که به تحقق ان ابعاد یاری ی رسانند، در سه بُعد سیاسی، اقتصادی و فرهنگی مورد بررسی قرار
گرفه اند. عدالت فردی و شخصی نز به عنوان بُعدی مجزا در کنار سه بُعد فوق مطرح شده است، گر چه ی

توان آن را در ذل عدالت فرهنگی، سیاسی و اقتصادی نز بیان کرد.
در مورد عدالت اجتماعی ژوهش های بسیاری صورت گرفه و هر اندیشمندی به اقتضای بحث خود تعریفی از آن
را ارایه داده است، با ان حال هر تعریف نها گوشه ای از مفهوم عدالت را روشن ی کند. نگارنده با توجه به ان
مسئله، سعی کرده به ابعادی از عدالت که به نظر ی رسد در نل به مفهوی روشن تر و کامل تر از عدالت یاری

ی رساند، اشاره نماید.
 

الف) مفهوم و ابعاد عدالت اجتماعی

1. برابری و مساوات
برابری از مهم ترن ابعاد و بلکه اصلی ترن معنای عدالت است. معنای برابری ان است که همه افراد صرف نظر

از ملیت، جنس، نژاد و مذهب، در إزای کار انجام شده از حق برابر به منظور استفاده از نعمت های مادی و



معنوی موجود در جامعه برخوردار باشند. 1 مبنای برابری ان است که: «انسان ها به حسب گوهر و ذات برابرند.
. . و از ان نظر، دو گونه یا چند گونه آفریده نشده اند». 2 یا به فرمایش رسول اکرم صلی الله علیه و آله : «الناس

کأسنان المشط؛ 3 مردم مل دانه های شانه هسند». اما آیا برابری ذاتی انسان ها سبب برابری آنها در همه
زمینه ها ی باشد؟ و آیا تفاوت استعدادها و شایسگی های افراد باعث نابرابری آنها با سارن نی شود؟

ارسطو برابری را در لحاظ نمودن افراد در برخورداری از ثروت، قدرت و احترام ی داند و معقد است باید با هر
کس مطاق با وژگی هایش برخورد کرد. 4 از طرف دیگر، عده ای برپای مساوات عادلانه را در دادن مزان آزادی،

معقول ی دانند ا میدان برای فعالیت کلیه افراد فراهم گردد:
به موجب ان که مقدار فعالیت ها و کوشش ها یکسان نیست، اخلاف و تفاوت به میان ی آید: یکی جلو ی

افتد و یکی عقب ی ماند؛ یکی جلوتر ی رود و یکی عقب تر. . . به عبارتی، معنای مساوات ان است که هچ
ملاحظه شخصی در کار نباشد. 5

برابری اجتماعی در سه عرصه سیاسی، فرهنگی و اقتصادی نمود ی یابد. بسط و توضح هر یک از ان موارد در
قسمت های مربوط به عدالت سیاسی، اقتصادی و فرهنگی بیان خواهد شد.

2. قانون مندی
قانون مجموعه مقرراتی است که برای اسقرار نظم در جامعه وضع ی گردد. کاروژه اصلی قانون، تعن شوه

های صحح رفار اجتماعی است و به اجبار از افراد ی خواهد مطاق قانون رفار کنند. طق اصول جامعه
شناختی، فردی بهنجار لقی ی شود که طق قوانن جامعه رفار نماید. اما آیا مابعت از هر قانونی سبب

متصف شدن افراد به صفت عدالت ی گردد؟
در پاسخ باید گفت که هر قانونی توان چنن کاری را ندارد. قانون در صورتی تعادل بخش است که خود عادلانه
باشد و عادلانه بودن قانون به ان است که منبع قانون، قانون گذاران و مجریان آن عادل باشند. نها در چنن

صورتی است که قانون مندی افراد سبب عادل شدن آنها ی گردد. قانون علاوه بر عادلانه بودن باید با اقبال
عموی مردم نز مواجه شود که البه وقتی مردم منبع قانون را قبول داشه باشند و به عدالت قانون گذاران و

مجریان آن اعتماد یابند، قانون را ی پذرند و به آن عمل ی کنند.
در جامعه دینی که اکثریت آن را مسلمانان تشکل ی دهند، قانون حاکمْ قانون اسلام است، زرا منبع آن را

مردم پذرفه اند، لذا قانون ی تواند امر و نی کند و عمل به آن عادلانه است. به طور کلی، هماهنگی مستمر
انسان با هنجارهای اجتماعی و سنن و آداب منطقی جامعه، از مظاهر عدالت انسانی است و فرد را جامعه پسند

و اساندارد معرفی ی کند. 6 علامه محمدقی جعفری در ان مورد ی نویسد:
زندگی اجتماعی انسان ها دارای قوانن و مقرراتی است که برای امکان پذر بودن آن زندگی و بهبود آن وضع شده

اند، رفار مطاق آن قوانن، عدالت و تخلف از آنها یا ی تفاوتی در برابر آنها، ظلم است. 7
3. اعطای حقوق

منظور از حق، امتیاز و نصیب بالقوه ای است که برای شخص در نظر گرفه شده و بر اساس آن، او اجازه و اختیار
ایجاد چزی را دارد یا آاری از عمل او رفع شده و یا اولویتی برای او در قبال دیگران در نظر گرفه شده است و به

موجب اعتبار ان حق برای او، دیگران موظف اند ان شئون را محترم بشمارند و آار تصرف او را بپذرند. 8
طق تعریف مذکور، عدالت زمانی تحقق ی یابد که به حقوق دیگران احترام گذاشه شود و اجازه و اختیار و یا

تصرفی که حق فرد است، به او داده شود و از تجاوز به حقوق فرد رهز گردد. حق در معنای ذکر شده به معنای



آن چزی است که باید باشد چه ا به حال رعایت شده باشد و چه نشده باشد9 نه به معنای آن چه که هست.
هر چزی در جامعه دارای حق است و تعادل اجتماع هنگای میسر ی گردد که ان حقوق مراعات شود؛ برای

مال، یکی از بزرگ ترن حقوقی که افراد بشر دارند، حق تعن سرنوشت است، حال اگر به دلایلی ان حق از
انسان سلب گردد به عدالت رفار نشده است. برای اجرای خوب ان بُعد از عدالت اجتماعی، کارهای باید صورت

گرد: نخست، باید حقوق، اولویت ها و آزادی های افراد معن و مشخص شود؛ دوم، جایگاه صحح ان حقوق
تعن گردد و سوم، ان حقوق به درستی و از سوی افراد و مراجع ذی صلاح مراعات شود. همه افراد به شناخت
حقوق مقابل خود با دیگران ملزم اند. سعادت و کمال هر انسانی در گرو شناخت و مراعات حقوقی است که بر

گردن اوست.
4. توازن

توازن با توزع عادلانه ارتباط بسیاری دارد. البه نه نها به ان معنا که امکانات به طور شایسه و صحح به افراد
مستحق برسد، بلکه علاوه بر آن، امکانات به حد لازم و مورد نیاز وجود داشه باشد. هر چزی که اجتماع لازم

دارد، باید به اندازه کافی موجود باشد.
نکه دیگر در بحث توازن، ان است که امکانات به نحو صحح در جامعه قسیم گردد؛ برای مال، در جامعه
کارهای فراوانی در بخش های اقتصادی، سیاسی، فرهنگی، قضای و . . . وجود دارد. اولاً: ان کارها باید میان

افراد قسیم شود و انیاً: قسیم کار باید به اندازه کافی و ضروری باشد و طق نیازهای هر بخش، بودجه و نرو
مصرف گردد. عدل به ان معنا، سبب دوام و بقا و أمن عدالت در کل مجموعه ی شود،10 هم چنن از

یدایش شکاف طبقاتی و ایجاد طبقه مرفه و ثروتمند در سوی، و طبقات فقر و نیازمند در سوی دیگر جلوگری
ی کند. توازن، مصلحت کل جامعه را أمن ی کند و به ان مسئله توجه دارد که توزع نقش ها و امکاناتْ

بخشی، مقطعی و محدود نباشد، بلکه همه جانبه بوده و کلیه بخش ها و افراد را در بر گرد.
ابعاد مذکور تصور روشن تری از عدالت را به ذهن متبادر ی سازد و در تعن سازوکارهای تحقق آن یاری ی

رساند. در نتیجه گری از آنچه آمد ی توانیم برقراری مساوات، توازن و روحیه اطاعت از قانون در اجتماع، به
نحوی که با مراعات حقوقِ تمای شهروندان همراه باشد، را به عنوان تعریف عدالت اجتماعی یشنهاد کنیم.

مباحث مقاله حاضر بر اساس همن تعریف ارائه شده است.
 

ب) سازوکارهای تحقق عدالت اجتماعی

1. وجود عدالت در کارگزاران
کواه ترن و باصرفه ترن راه برای دست یای به عدالت اجتماعی، وجود انسان های عادل و با قوای است که

نهاد آنان مزن به ملکه عدالت شده است و راه ر چ و خم نل به عدالت جمعی را به دور از دغدغه شوه های
سازمانی و نهادمند یچیده امروزی طی ی نمایند. در ان مفهوم، انسان های عادل همانند مهره های شطرنج

لقی ی شوند که بدون نیاز به بازیگری در صحنه، خود جابه جا ی شوند و بازی را به یش ی برند. انسان عادل
به ابعاد، مؤلفه ها و شاخص های عدالت آشناست و همه آنها را در اعمال، گفار و رفار خویش رعایت ی کند،

در ی احقاق حقوق خویش است، به خوی با حقوق خود و سارن آشناست، به قوانن عمل ی کند و سعی در



ایجاد توازن و برابری در جامعه دارد ا جامعه ای فارغ از تبعیض و امتیازات ناعادلانه ایجاد گردد.
از نگاه اندیشمندان مسلمان، جهان و همه هستی بر محور عدل و داد حرکت ی کند و ان اصل در تمام وجوه
هستی برقرار است. یکی از وجوه کوچک هستی، نفس آدی است که فطراً با عدالت آشنا ی باشد. انسان، به

عنوان نقطه رگار و اصل و اساس آفرینش مکلف به نهادینه کردن عدالت در خود و برقراری عدالت در جامعه
است. لذا برخی در تعریف عدالت گفه اند:

عدالت روحیه و نروی است که همواره متعادل عمل ی کند و مطاق حق و واقعیت یش ی رود و حق هر
کسی را به وی ی دهد و جلوی احساسات نفع طلبانه شخصی یا انقام جوی و بدخواهی و یا رفار برابر سلیقه

و مل خود را ی گرد و در یک کلمه، ابع حق و قانون است. 11
علمای اسلای قبل از بحث در مورد عدالت اجتماعی، به عدالت شخصی و فردی عنایت داشه و در ان خصوص

بر عدالت شخصی حاکم نز أکید نموده اند. مصادق توجه به عدالت فردی از تعاریفی که از آن ارایه شده،
یداست: اعتدال قوای شهویه، غضبیه و عقلیه؛ اسقامت بر شرع و طریقت اسلام؛ 12 داشتن مروت و مردانگی

که مروت به معنای سازگاری با هنجارهای اجتماعی و سریچی ننمودن از آن است13 و تعریفی که خواجه
نصرالدن طوسی بیان کرده و محاسنی هم چون صداقت، الفت، وفا، شفقت، صله رحم، مکافات، حسن شرکت،

حسن قضا، تودد، تسلیم، توکل و عبادت را برای عدالت ذکر ی کند. 14
فقها نز عدالت را ملکه راسخه ای تعریف کرده اند که سبب ملازمت بر قوا در ترک محرمات و انجام واجبات ی

شود و یا در تعریفی دیگر، عدالت را ملکه راسخه ای دانسه اند که فرد را از انجام کبائر و اصرار بر صغار باز ی
دارد.

در ان که چرا به عدالت فردی به خصوص در شخص حاکم توجه فراوان شده است، دلایلی وجود دارد: یکی،
تحقق عدالت اجتماعی را بدون عادل بودن مجری یا مجریان آن ناممکن دانسه اند و شخص غر عادل را در

ایجاد جامعه ای عدالتْ محور ناتوان ی دیدند. به عبارت دیگر، مباحثی مل عدالت نهادهای اجتماعی که امروزه
در برابر عدالت افراد مطرح ی شود، در باور آنها نی گنجیده است.

دلل دیگر، اعقاد علمای اسلای به الگو بودن حاکم جامعه است. آنان بر ان باورند که مردم رو فرمان روایان
خود هسند و اگر آنان دادگرانه عمل کنند، شهروندان نز عدالت را یشه خود ی سازند. سخنی از امام علی علیه

السلام وجود دارد که در آن به خوی ی توان نمودِ ان اندیشه را یافت:
رایت عدالت را در میان شما برافراشتم و از حدود حلال و حرام آگاه ان کردم و از عدالت خویش، جامه عافیت بر

تن ان وشاندم و معروف را با گفار و کردارم در میان شما گسترش دادم. 15
عقیده به وجود عدالت در حاکم جامعه به عنوان مهم ترن رکن اندیشه های سیاسی شیعی، ی تواند دلیلی

دیگر برای طرح ان مسئله از سوی اندیشمندان اسلای باشد. برخلاف اندیشه اهل سنت، شیعیان نها حکومتی
را مشروع ی دانند که حاکم آن از عدالت برخوردار باشد و به دلل وجود همن وژگی است که شیعه قیام علیه

حاکم جور را روا ی شمارد. به هر حال، مهم ترن وظیفه حاکم عادل، رفع ظلم و جور از جامعه و رساندن
مظلومان به حقوق شان ی باشد. ان که چگونه ی توان انسان ها را به سمت و سوی عدالت هدایت کرد،

بحثی است که در چارچوب عدالت فرهنگی ی گنجد.
2. سازو کارهای سیاسی
2-1- مشارکت سیاسی



مشارکت سیاسی روندی است که طی آن، قدرت سیاسی میان افراد جامعه توزع ی گردد؛ به ان معنا که تمای
شهروندان از حق تصمیم گری، ارزیای، انتخاب و انقاد بهره مند ی شوند. مایکل راش مشارکت سیاسی را

«درگر شدن فرد در سطوح مخلف فعالیت در نظام سیاسی از عدم درگری ا داشتن مقام رسی سیاسی16
ی داند. لازمه مشارکت سیاسی فعال وجود آزادی سیاسی است، چرا که در فقدان آزادی، نظارت و انقاد صورت

نی پذرد. مواردی چون آزادی بیان، آزادی انقاد، آزادی اجتماعات، آزادی قلم و . . . ذل عنوان آزادی سیاسی قرار
ی گرند. آزادی سیاسی حقی است که تمام شهروندان باید به طور برابر از آن برخوردار باشند.

بنیاد نظری مشارکت بر ان اصل استوار است که حکومت از آنِ مردم و برای مردم و در جهت اعقادات و خواسه
ها و منافع آنان است و بنابران، ان مردم هسند که باید زمام دار امور باشند، ولی از آن جای که گردش امور و

هدایت آن از سوی کلیه افراد ممکن نیست، تعدادی از شهروندان به نمایندگی از مردم هدایت امور را بر عهده ی
گرند. اما همان گونه که گفه شد انتخاب افراد، نظارت و ارزیای، ارایه یشنهاد و انقاد از آنها و نز تعن

اهداف نظام و جهت گری کلی آن، از سوی مردم و با موافقت آنان و بر اساس نظام ارزشی آنان انجام ی شود.
ان امور از وظایف مهم مردم بوده و آنها در قبال انجام آن مسئول اند، زرا اهمال و سستی در برابر آن نها به
زیان خود مردم بوده و به ستم بر آنان خواهد انجامید. مشارکت سیاسی شهروندان به دو شوه فعالیت های

مشارکت جویانه و فعالیت های رو منشانه قابل تحقق است.
در بُعد مشارکتی، شهروند در صدد اعمال نفوذ بر روند سیاست گذاری است. ان فعالیت ها در اشَکال تصرح

منافع، ألیف منافع و سیاست گذاری صورت ی گرد که در جریان آنها، شهروندان به بیان درخواست ها و
یشنهادهای خود به نفع سیاست ها رداخه و اعمالی چون رأی دادن، حمایت سیاسی از رهبر یا گروه سیاسی و

قاضا و یشنهاد را انجام ی دهند.
در بُعد رومنشانه، شوه های چون ارایه منابع، دریافت منابع و رفار قانونمند وجود دارد و مردم در قبال

برخورداری از مزایای أمن اجتماعی و خدمات رفاهی، به رداخت مالیات، رفتن به خدمت نظام وظیفه، اطاعت از
قوانن و انجام رفارهای بهنجار، سوگند وفاداری خوردن به حکومت، گوش دادن به سخنرانی رهبران سیاسی و . .

. مبادرت ی ورزند. 17 نمونه چنن اعمالی در اسلام نز مورد توجه بوده و مسلمن علاوه بر رداخت مالیات،
موظف به رداخت وجوهی چون زکات و خمس ی باشند. پاره ای از ان موارد در سخنان علی علیه السلام ذکر

شده است، آن جا که ی فرمایند:
موظف اید از فرمان من سریچی نکنید! در کارهای که انجام آنها به صلاح و مصلحت است، سستی و تفریط روا

مدارید و در دریاهای شداید به خاطر حق فرو روید. 18
در اسلام، مشارکت سیاسی با عناون مخلف، از جمله عنوان شورا مورد پذرش قرار گرفه است. علامه محمد

قی جعفری در ان خصوص ی نویسند:
انتخابات، شئون حیات و کیفیت آنها در زمینه همه موضوعات زندگی مادام که به نی صرح برخورد نکند، در

اختیار مردم است و چون اسلام ان اختیار انتخاب را پذرفه و شورا و جماعت را اصل قرار داده است، بنابران
حکومت مردم بر مردم را در یک معنای عالی پذرفه است. 19

مواردی چون شورا، بیعت، نصیحت ائمه مسلمن و . . . که ناظر به فعالیت های مشارکت جویانه ی باشد، به
وفور در آیات و روایات یافت ی شود. 20 در اسلام مقام رهبری جامعه از شأن و منزلت والای برخوردار است و

رهبر باید دارای وژگی ها و توانای های خاص و منحصر به فرد باشد، چرا که در زمان غیبت، به نیابت از امام



معصوم زعامت و رهبری مردم را بر عهده دارد. رهبری در اسلام با نظریه های متفاوتی مواجه شده است، اما در
همه آنها مردم از حق انتخاب برخوردار بوده و رهبر مادام که مقبولیت مردی را کسب نکند، رهبریش به فعلیّت

نی رسد. زرا «بسط ید» رهبر بدون حضور و مشارکت مردم محقق نی شود. پس از انتخاب نز هیأتی از
خبرگان مردم، وظیفه نظارت بر رهبر را بر عهده ی گرند.

مشارکت سیاسی مردم زمانی فعالانه، آگاهانه و مؤثر است که مردم منبع اصلی اعمال و رفارهای حکومتی
(قانون) را قبول داشه باشند و به منابع استخراج قانون باور داشه و آن را بپذرند. از طرف دیگر، افراد جامعه
باید یقن یدا کنند که تصمیم گری و عملکرد نظام منطق بر ارزش های پذرفه شده آنان و قانون حاکم بر

جامعه ی باشد، در ان صورت است که حکومت مشروعیت لازم را کسب ی نماید و به تبع آن، از مقبولیت عام
نز برخوردار ی شود، زرا در لقی مردم حکومتی عادلانه است که مشروعیت داشه باشد و قانون آن عادلانه

باشد، چنن حکومتی است که با مشارکت فراوان مردم روبه رو خواهد شد.
2-2- گزینش سیاسی

گزینش سیاسی فرآیندی است که به وسیله آن، افرادْ مقامات رسی را در نظام سیاسی به دست ی آورند یا در
نقش صاحب منصبان رسی اساساً در مقامات سیاسی و اداری ظاهر ی شوند، اما در بعضی موارد در نقش

منصب داران دیگر مانند اعضای قوه قضائیه، پلیس و ارتش خدمت ی کنند. 21
معمول ترن فرایند گزینش سیاسی در جهان امروز، انتخاب از بن دو کاندیدا یا بیشتر با رأی مخفی است، اما

انتصاب مقامات از جایگاه والای برخوردار است. در گزینش افراد به خصوصیاتی هم چون سن، جنس، قومیت،
تحصیلات، شغل و غره توجه ی گردد، اما خصوصیات عام تری نز وجود دارد که افراد بیشتری را در بر ی گرد.

ثروت و دارای، شأن و منزلت، آمادگی روانی و ایدئولوژیک و مهارت ها و تجربه های افراد از جمله ان وژگی ها
ی باشد. از منظر عدالت اجتماعی، آنچه در فرایند گزینش سیاسی اهمیت دارد ان است که معیارهای گزینش

افراد مبنی بر چیست؟ آیا در گزینش افراد، خصوصیات اکتسای و استعداد و توان واقعی وی مد نظر قرار ی
گرد یا بر وژگی های انتسای، موروثی و طبقاتی او توجه ی شود؟

بدی است که شوه اول مناسب تر و به عدالت نزدیک تر است، عوامل تعن کننده دیگر در عادلانه بودن
گزینش، سیستم گزینش افراد است. آیا انتخاب افراد برای به دست گرفتن مناصب، شخصی است یا سازمانی؟ به
عبارت دیگر، آیا افراد پس از گذراندن مراحل خاص به یک مقام دست ی یابند یا ان که در بدو امر از سوی چند

تن از افراد سازمان آن را عهده دار ی شوند؟
معمولاً در سیستم های حکومتی از هر دو شوه استفاده ی شود، اما هر چه فرایند انتخاب افراد غر شخصی

تر گردد، از دخالت عوامل نامربوط به استعدادها و توانای های فرد در انتخاب او کاسه ی شود و به اسقرار
شایسه سالاری در جامعه نزدیک تر ی شویم.

2-3- امنیت
فراهم شدن شرایط و زمینه های برابر برای ارقای همه افراد جامعه و برخورداری یکسان آنها از فرصت های

اجتماعی، از عوامل مهم أمن برابری در جامعه است و یکی از راه های اساسی برای فراهم کردن چنن زمینه ای،
أمن امنیت در جامعه ی باشد. با ایجاد امنیت پایدار و گسترده، همگان به یکسان از فرصت های مناسب و

مساعد برخوردار ی شوند ا به انجام بهتر امور سیاسی، فرهنگی و اقتصادی بردازند.
از گذشه های دور ا امروز امنیت از مقوله های مهم و راج زندگی بشر بوده است و گذر زمان نه نها از اهمیت



آن نکاسه، بلکه روز به روز بر اهمیت آن افزوده شده و ابعاد و دامنه وسع تری یافه است. بنابران، انجام هچ
کاری بدون وجود امنیت متصور نیست و در فقدان امنیت نه عدالت تحقق ی یابد و نه آزادی. بسیاری از فلاسفه

بزرگ سیاسی عامل تشکل حکومت را أمن امنیت دانسه اند:
ریشه امنیت در لغت از امن، استیمان، ایمان و ایمنی است که به مفهوم اطمینان و آرامش در برابر خوف و ترس

و نگرانی و نا آرای است. 22
امنیت دارای دو بُعد ذهنی و عینی است. به عبارت دیگر، امنیت هم شامل اطمینان و آرامش فزیکی است و هم

آرامش روحی و روانی را در بر ی گرد. «باری بوزان» امنیت را با توجه به ان دو بُعد، ان گونه تعریف ی کند:
امنیت عبارت از حفاظت در برابر خطر (امنیت عینی)، احساس ایمنی (امنیت ذهنی) و رهای از تردید (اعتماد به

دریافت های شخصی) ی باشد. 23
بنابران برابری سیاسی، فرهنگی و اقتصادی به عنوان شاخص های عدالت اجتماعی زمانی برقرار خواهد شد که

افراد جامعه از تمای تهدیدات فزیکی و روحی و روانی مصونیت داشه باشند.
با شنیدن واژه امنیت آنچه در وهله نخست به ذهن متبادر ی شود، فراغت از جنگ و درگری مسلحانه و

برخوردهای خشونت آمز و در نهایت، دست یای به صلح است. با ان تصور، تهدید نظای مهم ترن عامل
ناامنی به شمار ی رود و به تبع آن، مهم ترن وظیفه دولت ها افزایش قدرت نظای و توان دفاعی است. با

وجود همه اهمیتی که امنیت نظای دارد، ان بُعد از امنیت اهمیت درجه اولی خود را از دست داده و به جای
آن، امنیت فرهنگی و اقتصادی بالاترن درجه اهمیت را به خود اختصاص داده است. البه با وجود نزلّ اهمیت
امنیت نظای، افزایش قدرت دفاعی کشور هم چنان اهمیتی بالا دارد. با چنن برداشتی از امنیت در دنیای امروز،

ی توان اقسای را برای امنیت در نظر گرفت که عبارت اند از:
الف) امنیت شخصی: به معنای امنیت فرد در زندگی خود و سلامت جسم و صحت وی و شهرتش در حد قانون

ی باشد.
ب) امنیت عموی: فعالیتی حکومتی است که هدفش اسقرار امنیت در کشور ی باشد و ان فعالیت ها

متضمن اعمال دفاع اجتماعی، نظیم عبور و مرور و . . . ی باشد.
ج) امنیت اجتماعی: امنیت اجتماعی به دو معنا به کار برده ی شود:

1. مصون بودن و حالت فراغت عموم افراد جامعه از تهدیدها یا اقدامات خلاف قانون شخص، گروه و دولت؛
 .2یش بینی و تدارک دولت برای أمن نیازهای مردم.

د) امنیت ملی: توانای یک ملت برای حفاظت از خود و ارزش های داخلی در مقابل تهدیدات خارجی. 24
قسیم بندی مذکور مجموعه فعالیت های سیاسی، اقتصادی و فرهنگی دولت را به منظور أمن امنیت در کشور

شامل ی گردد، از ان رو ی توان امنیت را با توجه به ان ابعاد نز طبقه بندی کرد.
ه) امنیت سیاسی: مراد از امنیت سیاسی، اطمینان شهروندان به احقاق حقوق شان از سوی دولت است. افراد
جامعه هنگای که از امنیت شخصی، عموی و اجتماعی شان از جانب دولت اطمینان حاصل کنند، به امنیت
سیاسی دست یافه اند. در ان مورد دولت موظف است که در مراحل مخلف قانون گذاری، قضاوت و اجرای

قوانن ی طرفی خود را نسبت به شهروندان حفظ کند و شهروندان نز از ان ی طرفی اطمینان حاصل نمایند.
اقدام سیاسی یا اداری دولت علیه افراد و گروه ها و خشونت و سلب حیثیت و منزلت افراد از سوی دولت از مهم

ترن تهدیدهای دولت نسبت به افراد است25 که به امنیت سیاسی خدشه وارد ی سازد. در ان میان آنچه



بیش از همه به فراگر شدن امنیت سیاسی در جامعه کمک ی کند و افراد جامعه را نسبت به اقدامات دولت
خوش بن ی نماید، اقتدار سیاسی دولت است که خود بر آمده از مشروعیت بالای نظام سیاسی ی باشد.

3. سازوکارهای اقتصادی
در وهله اول آنچه از عدالت اقتصادی به ذهن ی آید، توزع عادلانه ثروت در جامعه است. ساده ترن راه کسب
ثروت، کار و فعالیت تولیدی است؛ به ان معنا که کار، شخص را مالک حاصل آن کار ی کند. اما ان رابطه ساده

و منطقی میان فعالیت فرد و تعلق گرفتن ثروت به او، تصور متفاوتی در واقعیت ی یابد و جامعه در عرصه
اقتصاد از ظلم و ستم ها، اسثمار، تبعیض ها و نابرابری لبرز ی گردد. علت ان امر ی تواند در بخش کار و
تولید باشد؛ یعنی همه افراد از شغلی که با آن امرار معاش ی کنند برخوردار نباشند، یا ممکن است اشِکال به
سازمان توزع برگردد؛ یعنی مزد مناسب با فعالیت افراد به آنان تعلق نگرد و یا در توزع درآمدهای عموی به
شهروندان، انصاف و برابری لحاظ نشود و یا ممکن است مصرف به طور صحح انجام نشود و استفاده نادرست

گروهی سبب شود قشری دیگر از جامعه از نعمت های موجود ی بهره بمانند.  
علاوه بر ناهماهنگی و اشِکال در تولید، توزع و مصرف، مسایلی هم چون ناتوانی های جسی یا حوادث طبیعی
نز ی تواند فرد را از کار و فعالیت و در نتیجه، از بهره مندی از ثروت محروم سازد، هم چنن برخی افراد یا گروه

ها راه های را برای کسب ثروت به کار ی گرند که در عمل موجب محرومیت افراد بسیاری از حق شان ی شود.
احکار و گران فروشی، ربا، اسثمار افراد از طرق رداخت دستمزد پان تر از حد معمول، سرقت از بیت المال،

ارتشا، عدم رداخت وجوهی که باید به دولت رداخه شود، اسراف و تبذر و . . . سبب ایجاد ی عدالتی و
نابرابری و یدایش فاصله طبقاتی میان افراد ی گردد.

به طور کلی، سوء تدبرهای دولت و رفارهای خلاف قانون و ناعادلانه برخی افراد جامعه، از اسباب اصلی أمن
نشدن عدالت اقتصادی در جامعه به شمار ی روند، بنابران ایجاد عدالت در گروِ اصلاح ان دو و مشارکت آنها با

یکدیگر است. افراد جامعه باید مشارکت اقتصادی مفید و فعال داشه باشند و دولت را در حل معضلات
اقتصادی یاری رسانند و در مقابل، دولت نز با تمام امکانات خود باید مشکلات مطرح شده در سه عرصه تولید،

توزع و مصرف را حل کند و با افراد و گروه های مخل عدالت اقتصادی، به شدت برخورد نماید از طرفی هم
موظف به أمن زندگی مناسب و متعادل برای ناتوانان و نیازمندان است، لذا فعالیت های دولت دو جنبه سلی

و ایجای ی یابد.
3-1- اقدامات دولت برای تحقق عدالت اقتصادی

عمده ترن مشکلات اقتصادی که سد راه تحقق عدالت اقتصادی ی شود، در هر سه بخش تولید، توزع و
مصرف نهفه است. گام نخست برای رفع ان مشکلات، حل نمودن مشکل تولید است، چرا که با تولید انبوه و

کافی، بخش زیادی از مشکلات توزع و مصرف نز مرتفع خواهد شد. عمده ترن مواردی که باید در بخش تولید
رعایت شود، عبارت اند از: 1 تولید مایحاج زندگی به اندازه کافی و 2 ایجاد کار مناسب برای همه افراد و برابری

آنها در داشتن شرایط مساعد کاری.
دولت برای انجام ان کارها مجاز است در اقتصاد مداخله داشه باشد، زرا تصور ی شود در اختیار قرار دادن

تمای مراحل تولید به بخش خصوصی، نابسامانی های اجتماعی و افراط و تفریط های را در ی خواهد داشت.
از ان رو، دولت «به منظور تضمن و تعن حداکثر و حداقل تولید کالاهای ضروری»26 در عرصه تولید نقش

های را ایفا ی کند، به ان صورت که نخست با أسیس واحدهای اقتصادی، مردم را در فعالیت های اقتصادی



شرکت ی دهد و در مرتبه بعدی، تسهیلات سرمایه ای و مالی را أمن ی کند ا مقدمات کار فراهم گردد. 27
علاوه بر مطالب ذکر شده، همه افرادی که در سنن کار کردن به سر ی برند، باید از شغل مناسب برخوردار

باشند، چرا که بیکاری علاوه بر جنبه اقتصادیش که باعث گسترش فقر ی گردد و از طرق أثر بر دستمزدها، بر
فقر تعدادی از شاغلان ی افزاید،28 به لحاظ اجتماعی نز معضلات بسیاری به همراه دارد و نوعی بیماری
اجتماعی محسوب ی شود. دولت علاوه بر کاریای باید به نحوی عمل کند که افراد بیکاره به وجود نیاید:

بیکاره کسی است که اصولاً برای هچ کاری آمادگی یدا نکرده است و کاری به او یاد نداده اند و اگر هم بخواهد
کار کند، از عهده بر نی آید. 29

دولت باید در أمن شرایط اشتغال در جامعه، برابری همه افراد را مد نظر قرار دهد؛ یعنی شرایط و امکانات کار
کردن برای همه اقشار فراهم شود که یکی از لوازم آن، داشتن آزادی انتخاب شغل است ا افراد به ناسب

استعداد، علاقه، توان و شایسگی های خویش شغلی را که ی خواهند، انتخاب کنند. ان کار نقش مهی در
افزایش کیفیت کار تولیدی و توسعه اقتصاد کشور دارد. هم چنن دولت ی تواند برای استفاه بهینه از کار

تولیدی و بهبود بیشتر آن، زمینه های افزایش مهارت افراد را فراهم نماید؛ به عنوان مال، برای افراد مستعدی که
در جای کار ی کنند، دوره آموزش ضمن خدمت بگذارد ا در سطح بالاتر و با مهارت افزون تر به کار خود بردازند.

30
برنامه های دولت در بخش توزع در دو جهت متمرکز ی شود:

1. رعایت برابری اقتصادی در توزع ثروت های عموی و تسهیلات رفاهی، عمرانی و بهداشتی؛
2. رعایت حقوق افراد در دادن دستمزد واقعی به آنها (ناسب درآمد با مزان کار افراد).

دولت موظف است امکانات رفاهی از قبل حمل و نقل عموی، لوله کشی فاضلاب شهری، روشنای معابر، جمع
آوری زباله و . . . ، بهداشت عموی هم چون بهداشت شهر و روسا، أمن آب آشامیدنی سالم، ایجاد درمانگاه

ها و بیمارسان های مجهز، جلوگری از شوع بیماری های واگر و خطرناک، بهداشت محیط زیست و . . . و
عمران و آبادانی تمای نقاط کشور را برای همه بخش ها و مناطق کشور و همه افراد به یکسان أمن نماید.

توزع نادرست ان امکانات، یامدهای اجتماعی و فرهنگی ناگواری خواهد داشت. مهاجرت روسایان به شهرها
و یا مهاجرت از شهرهای کوچک و دور افاده به شهرهای بزرگ، گسترش ی رویه شهرنشینی، یدایش شهرهای
خیلی بزرگ، حاشیه نشینی و غره از ان نوع یامدها ی باشد. توزع نامناسب در درون خود شهرها نز سبب

قسیم شهرها (به وژه شهرهای بزرگ) به دو بخش مرفه نشن و فقرنشن ی شود که ان خود به افزایش
تبعیض و ی عدالتی دامن خواهد زد. علاوه بر موارد مذکور، باید دستمزد افراد مطاق کار و استحقاق شان به آنها

رداخت شود و بدن ترتیب از اسثمار و تضع حقوق افراد جلوگری گردد.
بنابران، در بخش توزع باید اوّلاً: توزع همه جانبه و گسترده باشد و انیاً: مراکز تولیدی و اشتغال در تمای

نقاط کشور راکنده باشد ا با تمرکز آنها در نقطه ای خاص، به معضلاتی که ذکر شد، گرفار نشویم و هم چنن
در قبال فعالیت های انجام شده دستمزد منصفانه به افراد رداخت گردد. با بهبود و اصلاح تولید و توزع، بخش

عمده ای از مشکلات مصرف نز حل ی شود. آنچه در مقوله مصرفْ مطلوب است، برخورداری همه افراد از
امکانات لازم و ضروری یک زندگی مناسب ی باشد. اما همان گونه که ی دانیم عدم دسترسی همه افراد به ان
امکانات، بزرگ ترن مانع نل به ان هدف است، زرا منابع و فرآورده های اقتصادی به اندازه کل جمعیت نیست

و همه افراد نی توانند تمای نیازهای شان را از منابع اقتصادی أمن کنند.



با وجود نکات ذکر شده، ی توان اقداماتی انجام داد ا حداقل اکثر مردم از زندگی متعادلی برخوردار گردند. بخشی
از ان کارها با مشارکت های مردی انجام ی پذرد و بخشی دیگر نز به عهده دولت است. دولت باید نخست از
مسایلی یشگری کند که در ان بخش مشکل به وجود ی آورند؛ همانند افزایش جمعیت مصرف کننده. در ان
راسا دولت با آموزش روش های کنترل و نظیم خانواده، از افزایش ی رویه مصرف کنندگان ی کاهد و با تعلیم

روش های صحح مصرف و ارایه الگوی صحح آن، از اسراف منابع اقتصادی جلوگری ی کند.
مداخله دولت در اقتصاد ی تواند به شکل های نظارت، قانون گذاری و اجرای طرح های اقتصادی باشد. برای

کارساز بودن مداخله در اقتصاد، محدوده ای به نام قلمرو آزادی نظر قانونی ارایه شده است ا تغرات و
مقتضیات زمانی نز در قانون گذاری دولت مورد توجه قرار گرد، بدن ترتیب دولت به برنامه رزی صحح و حل

یشامدهای اقتصادی ناشی از تحولات فنی و کنولوژی قادر خواهد بود. افزون بر اموری که دولت به طور ایجای
بر عهده دارد، سازوکارهای سلی را نز ی تواند به منظور بهبود و یشرفت اقتصادی به کار گرد؛ همانند مبارزه با

فساد اداری، رشوه، ربا و اسثمار در بخش تولید، مقابله با احکار و گران فروشی و سرقت اموال عموی در
قسمت توزع و جلوگری از اسراف و الاف منابع کشور.

چنان که ذکر شد، مؤلفه اصلی برخورداری افراد از دارای های موجود، کار و فعالیت است. با وجود ان، برخی
مواقع حوادثی اتفاق ی افتد که موجب از بن رفتن و یا کاهش درآمد ی شود. اتفاقاتی هم چون بیماری، از کار

افادگی، فوت، اخراج، بیکار شدن و . . . و یا مسایلی همانند افزایش تورم، هزینه های غر مترقبه و . . . سبب
کاهش درآمد و یا کاهش بهره مندی افراد ی شود. 31 در ان گونه موارد دولت کوشش های به منظور «جبران

خسارت و ناج حاصل از پاره ای حوادث و اتفاقات اجتماعی»32 انجام ی دهد که از آن، به «أمن اجتماعی»
تعبر ی شود. اصول  43ا 48 قانون اساسی جمهوری اسلای اران به ان امر مهم اختصاص یافه است.

أمن اجتماعی علاوه بر حل نیازهای مادی افراد، رفاه معنوی آنان را نز مد نظر قرار ی دهد:
شخص در هر شغل و مقای از آینده خود و خانواده اش نگرانی نداشه و برای أمن آینده، ناچار از کار بدون

وقفه و دست زدن به هر عملی برای کسب ول و أمن آتیه خود نی گردد. 33
در گذشه، أمن اجتماعی به شوه های چون حمایت خانواده، مالک، اسادکار، مؤسسات مذهی، موقوفات و

. . . انجام ی شد، اما امروزه علاوه بر برخی روش های سنتی، سازمان ها و نهادهای چون سازمان أمن
اجتماعی و سازمان بیمه خدمات درمانی، مؤسسه های غر دولتی مانند مؤسسه های امور خریه، صندوق های
قرض الحسنه و صندوق ها و مؤسسه های بازنشسگی برخی شرکت ها و نهادهای دولتی ان وظیفه را بر عهده

دارند. 34 هم چنن امروزه علاوه بر لاش در راه جبران خسارت های افراد، لاش در جهت جلوگری از بروز
حوادث و یش بینی های لازم نز مورد أکید است.

آیة اللّه سید محمدباقر صدر مسئولیت و ضمان دولت را در أمن اجتماعی افراد، از نوع ضمان اعاله ی داند، به
ان نحو که «اعاله فرد، تهیه وسال و لوازم زندگی او به طور مکفی است. . . دولت باید حاجات اصلی و عموی به

غذا، مسکن و لباس را أمن کند». 35
مبنای اصلی تعهد دولت در أمن اجتماعی افراد، ایجاد توازن اقتصادی در جامعه است. منظور از توازن ان است

که افراد جامعه از حیث «سطح زندگی» مساوی باشند ا بدن وسیله از شکاف طبقاتی کاسه شود. حد و اندازه
کمک دولت به نیازمندان ا زمانی است که آنان ی نیاز گردند؛ یعنی «بتوانند مناسب با مقتضیات روز، از مزایای

زندگی بهره مند گردند». ان کمک ها علاوه بر مسلمن، غر مسلمانان ساکن در قلمرو دولت اسلای را نز



شامل ی شود. 36
منابع دولت در أمن اجتماعی افراد، علاوه بر مالیات های شرعی مانند خمس و زکات، از محل درآمدهای عموی
و ثروت های دولتی از قبل فی ء یا طسق ی باشد. فی ء در اصل «ثروت های است که مسلمانان از کفار، بدون

قال به غنیمت گرفه و در اختیار یغمبر یا امام، به اعتبار مقام و منصب ایشان قرار ی داده اند. . . . ». 37
طسق آن است که «به اسناد آن، امام اختیار دارد از احیا کننده زمن و شخص منتفع مالیات اخذ کرده و آن را در

راه أمن هزینه های عموی جامعه به مصرف برساند». 38
علاوه بر منابع ذکر شده، شهروندان بنا به مسئولیتی که در قبال یکدیگر دارند کمک های به دولت ی کنند که در

بخش مشارکت اقتصادی مردم بیان ی شود.
3-2- مشارکت اقتصادی مردم در أمن عدالت اقتصادی

اصلاح و بهسازی امور اقتصادی زمانی میسر خواهد شد که در ان زمینه علاوه بر فعالیت های دولت، مردم نز
فعالانه مشارکت نمایند:

در جامعه اسلای باید کوشش شود دولت همه مصالح مردم را مورد توجه قرار بدهد و أمن کند. ولی از سوی
دیگر، کارها هر چقدر ممکن است کمتر دولتی شود. 39

تجربه نشان داده که جمع میان آزادی اقتصادی افراد و مداخله در اقتصاد ممکن نیست، زرا زندگی در دوران
کنونی از سوی، نیازمند دخالت فزاینده دولت در اقتصاد و أمن مسال رفاهی، بهداشتی و عمرانی از سوی

دولت است و از سوی دیگر، ان مداخله سبب کاهش آزادی های افراد ی گردد، بنابران مناسب ترن راه ان
است که کارها ا حد ممکن با سعی و کوشش خود مردم حل و فصل شود و دخالت دولت نها برای تضمن

عادلانه بودن امور اقتصادی صورت گرد. 40
از دیدگاه اسلام، مردم نسبت به یکدیگر مسئولیت دارند و باید ا حد ممکن مشکلات یکدیگر را حل کنند، زرا هر

مسلمانی که صبح کند و به اصلاح امور مسلمن نیندیشد، مسلمان نیست. البه ان مسئولیت نها به مابه
کلیفی نیست که بتوان آن را از گردن ساقط کرد، بلکه ان مسئولیت در اسلام با حس اخوت و عطوفت همراه
شده است. اسلام ی خواهد عامل روحی و ذاتی را با روشی که آن اهداف را محقق ی سازد، ترکیب کند؛ ملاً

گاهی برای سر کردن فقرا از ثروتمندان کمک ی گرد و از ان رهگذر، نیازهای آنها را مرتفع ی سازد. ان روش
برای به ثمر رساندن جهت عینی مسئله که سر کردن فقر باشد، کافی است، ولی «ا آن گاه که روش تحقق

بخشیدن به همکاری عموی، عاری از هرگونه انگزه اخلاقی و عامل خرخواهی در روح ثروتمندان باشد، اسلام بر
آن صحه نی گذارد»،41 به ان خاطر واجبات مالی در اسلام جزء عبادات شرعی محسوب ی شود ا انگزه

خرخواهی افراد در آن دخل باشد. 42
به طور کلی مردم با اجرای قوانن و عدم تخلف از آن ها، بزرگ ترن مشارکت را در اقتصاد انجام ی دهند؛ برای
مال، در بخش تولید درست کار ی کنند، طفره نی روند و کم کاری نز نی کنند؛ به عبارت بهتر، وجدان کاری
دارند و بدن وسیله از فساد اداری، کاهش تولید و یا تولید نامطلوب یشگری ی شود. در بخش توزع نز از

گران فروشی، احکار، کم فروشی و اسثمار رهز ی نمایند و در صورت مشاهده قصوری از جانب دولت، به
انقاد رداخه، آرا و یشنهادهای خود را ارایه ی دهند. مهم ترن نقش مردم در بخش مصرف، رهز از اسراف
و تبذر و الاف منابع است که اصلی ترن نقش آنها در تمام مراحل اقتصاد به شمار ی رود. به کارگری الگوی
صحح مصرف، به مردم در انجام ان وظیفه یاری ی رساند. شهروندان هم چنن از طرق رداخت مالیات، با



دولت مشارکت ی نمایند و حتی اگر در جامعه وضعیتی یش آید که به کمک اکثر آنها نیاز باشد، در حد توان
خودبه دولت یاری ی رسانند. حاکم اسلای نز در چنن مواقعی «ضریب های معینی را مشخص ی کند؛ یعنی

مالیات های مشخصی را وضع، و آن را دریافت ی کند». 43
4. سازوکارهای فرهنگی

فرهنگ عبارت است از: ارزش های که اعضای یک گروه معن دارند، هنجارهای که از آن روی ی کنند و
کالاهای مادی که تولید ی نمایند. 44

فرهنگ، محتوای باطنی و چارچوب ذهنی افراد یک جامعه را تشکل ی دهد. شخصیت افراد مأثر از فرهنگ
خاص جامعه ای است که در آن زندگی ی کنند و تظاهرات خارجی افراد که به صورت آداب و سنن و هنجارهای
اجتماعی آنان نمود ی یابد، برگرفه از مایه ها و باورهای درونی آنان است. لذا، فرهنگ دارای دو سطح ذهنی و

مادی ی باشد و سطح ذهنی آن به صورت زر بنا عمل نموده و با تغر خود، در سطح مادی تغر و تحول
ایجاد ی کند. بنابران، فرهنگ مشخص کننده شوه نگرش ما به مسال است؛ برای مال، دیدگاه و عملکرد ما

نسبت به اقتصاد، فرهنگ اقتصادی ما را ی سازد و نسبت به حکومت و سیاست و سیاست مداران، فرهنگ
سیاسی ما را شکل ی دهد، ا آن جا که حتی از فرهنگ گفت و گو، فرهنگ کاب خوانی، فرهنگ ورزش و . . . نز

صحبت ی شود.
عدالت فرهنگی به دنبال یافتن راه های است که در شکل گری ذهنیت ها و تغر آنها و در نتیجه، در نوع رفار

افراد عدالت برقرار گردد. اما در ان که چه عواملی بر ذهن و عمل افراد أثر ی گذارد، آنچه در وهله اول به ذهن
ی رسد ان است که علم و معرفت و کسب آگاهی های ازه، ذهنیت فرد را شکل ی دهد و تفاوت آگاهی ها،
باعث تماز انسان ها از یکدیگر ی شود. بنابران، یکی از زمینه های تحقق عدالت فرهنگی، برابری افراد در بهره

مندی از علم و معرفت مطاق با طبع و ذوق و علاقه آنها ی باشد.
اساس استبداد، استعمار، ظلم و ی عدالتی بر جهل بنا شده است. جاهلان از حقوق خویش ی اطلاع اند نه از

حقی که بر گردن خود دارند، آگاه اند و نه از حقی که بر گردن دیگران دارند، لذا اصلی ترن عامل شکل گری انواع
ی عدالتی ها، از جمله حکومت های مستبد ی باشند و ان حکومت ها نز عملاً ا زمانی تداوم ی یابند که

جهل مردم تداوم داشه باشد. بنابران، مبارزه با جهل و ناآگاهی گای در راه تحقق عدالت به شمار ی رود.
آگاهی، به دو طرق رسی و غر رسی انجام ی پذرد و اصلی ترن راه غر رسی آن، خانواده است:

فرد در خانه با فرهنگ جامعه آشنا ی شود، از مشاهده رفار والدن متوجه ان حقیقت ی شود که آیا پدر و
مادر و سار اعضای خانواده او از مزان های خاصی روی ی کنند یا رفار آنها ابع هچ قاعده و اصلی نیست؟

آیا ان مزان ها موافق یکدیگر هسند، یا متضاد ی باشند؟ آیا پدر و مادر او همیشه در مقابل دیگران گذشت و
اغماض روا ی دارند یا در یک مورد گذشت ی کنند و در مورد دیگر سخگر هسند؟45

بنابران، اعتدال روحی و روانی فرد در خانواده نضج ی گرد. داشتن شخصیتی ابت، متعادل و میانه رو نه جزی
و دگم در نتیجه زندگی در خانواده ای با چنن وژگی های تحقق ی یابد. برخورداری از روحیه و منش متعادل،

زمانی میسر است که با محیط رامون همواره تبادل فکر و اطلاعات برقرار کنیم و از تحولات جدید مطلع باشیم،
در غر ان صورت اعتدال روانی جای خود را به رکود و تحجر خواهد داد.

یکی دیگر از ابزارهای مهم انقال اطلاعات به افراد، مدرسه است. مدرسه نهادی رسی است که بیشتر اطلاعات
فرد از محیط رامون را به او ی رساند و او را برای نقش های مخلف موجود در جامعه آماده کرده، با هنجارها و



قواعد اجتماعی آشنا ی سازد. فرد شوه صحح زندگی اجتماعی را ی آموزد و از حقوق خود و سارن اطلاع ی
یابد، هم چنن آمادگی شرکت فعالانه در زندگی سیاسی و پذرش مسئولیت در جامعه را ی یابد.

شوه دیگر انقال اطلاعات به افراد وسال ارتباط جمعی است که امروزه نقش و جایگاه قابل توجی یافه است.
مطبوعات و رسانه های جمعی ی توانند در آنِ واحد جمعیت ی شماری را وشش دهند، لذا هم به لحاظ زمانی
و هم مکانی از سار شوه ها در انقال اطلاعات سرع تر و وسع تر عمل ی کنند، به همن جهت مطبوعات و

رسانه ها جایگاه بالای را در فرایند جامعه پذری افراد به خود اختصاص داده اند:
جامعه پذری به طور کلی به معنای روندی است که بدان وسیله اعضای یک جامعه ارزش های گوناگون فزیکی،

فرهنگی، کنولوژیک و زیبای شناختی جامعه را طی دوره طولانی و اغلب در سراسر زندگی، به تدرج درونی و از آنِ
خود ی کنند. به طور مشخص تر، جامعه پذری سیاسی را ی توان ترکیی از مکانیسم ها، روندها و نهادهای

گوناگونی دانست که به وسیله آنها، اعضای جامعه به تدرج از روابط قدرت طبقه حاکم در جامعه شان آگاهی و
شناخت ی یابند و الگوها را ی پذرند. 46

به طور کلی، جامعه پذری از خانواده آغاز شده، در مدرسه ادامه ی یابد و به وسیله رسانه ها و مطبوعات
استمرار یدا ی کند. علاوه بر ان، شوه های اطلاع رسانی فرصت بحث و انقاد را به نحو وسیعی فراهم کرده،

به ارقای آگاهی عموی جامعه کمک ی نماید.
علاوه بر موارد ذکر شده، در اسلام راه های دیگری برای آگاه کردن و رورش ذهنی افراد وجود دارد: یکی از ان راه
ها، مسجد است. مسجد علاوه بر ان که مکان عبادت خدا ی باشد، باعث قویت روحی افراد نز ی گردد. هم
چنن مساجد از گذشه مکان آموزش علم بوده و معمولاً دارای کابخانه و کلاس های هم چون قرآن خوانی یا

جلسات سخنرانی و بحث بوده اند.
راه دیگر انقال اطلاعات، تریبون نماز جمعه است که هر هفه علاوه بر ذکر و توصیه به قوا، مهم ترن اخبار

سیاسی، اجتماعی و اقتصادی جهان اسلام را به اطلاع عموم افراد ی رساند. در فریضه حج نز همه مسلمانان
جهان در یک مکان گرد هم ی آیند و علاوه بر افزایش وحدت میان آنان، به تبادل فکر و اطلاعات ی ردازند.
به طور کلی، نهادهای مانند آموزش و رورش، خانواده، مطبوعات و . . . بر رفار اجتماعی افراد نظارت کرده،

شوه های رفار شایسه و ناشایسه را به آنها آموزش ی دهند.
تعالی فرهنگ عموی جامعه و یشرفت آن در جهت خر و صلاح عموی، نیازمند راهنمای مطمئن و الگوی

صحح است که مورد توافق اکثر شهروندان قرار گرد. ان الگو در مواقعی، اساطر بوده و در مواقعی دیگر،
مسلک ها و مرام های ساخه و رداخه ایدئولوگ ها بوده است و در زمان های نز مذهب چنن نقشی را

داشه است. با وجود اهمیت هر سه مورد، أثر و نمود برونی مذهب بیش از سار موارد بوده است. در ان جا
أکید اصلی و وژه، بر اسلام است که دارای طرح و برنامه در ابعاد و سطوح مخلف، نقشه ها و راهنمای عمل

برای روابط و رفار فردی و اجتماعی آحاد، گروه ها، ملت و امت اسلای و مسئولان دولت و نظام سیاسی اسلام و
ساماندهی و تدبر و اداره آنهاست. 47

از آن جا که ان باور وجود دارد که ان طرح از ناحیه خدا بوده و عملی ترن و مناسب ترن طرح برای ساختن
جامعه ای سعادتمند است، اسقبال مردم نز از آن بیشتر ی باشد. هر چه «امکان تعبر و تفسر پذری

مذهب و تطبق آن با شرایط متحول اریخی»48 بیشتر باشد، نقش آن در عرصه های مخلف زندگی بیشتر است
و اسلام به دلل داشتن چنن خصوصیتی، در کامل اجتماعی انسان نقش بسزای داشه است:



لقی از دن ی تواند مهم ترن عامل شاب بخشیدن به رشد و بلوغ مردم و آشنا کردن آنان به حقوق خود و
اسقرار نظم قانونی معقول در جامعه و فراهم آوردن زمینه ای باشد که دن داران بتوانند أمن کننده سربلندی

و نرومندی مادی و معنوی جامعه و کشور باشند. 49
در جامعه اسلای و یا دینی، پایبندی به دن از اصلی ترن عوامل مشروعیت بخش به شمار ی رود که سبب

افزایش اطاعت مردم از حکومت و کمک و حمایت آنان از دولتمردان ی شود. دن نخست بر فرد صحه ی گذارد
و آن گاه به جامعه ی ردازد. به عبارت دیگر، دن برای تحقق عدالت اجتماعی، نخست بر عدالت فردی و شخصی

أکید ی کند و پس از رورش انسان های عادل، به ایجاد جامعه عادلانه همت ی گمارد. انسان عادل در هر
جایگاهی که باشد، به قواعد و مقررات آن عمل ی کند و رفاری صحح و شایسه از خود نشان ی دهد. چنن

فردی بهنجار و مورد پسند جامعه است.
بنابران، با افزایش شمار عادلان، جامعه بر محور فضیلت و انصاف حرکت خواهد کرد. در چنن جامعه ای هر

فرد و نهادی، نقش و وظایف مشخصی دارد و مطاق با آن عمل ی نماید، بدن ترتیب صلاح خود و جامعه اش را
أمن ی کند. توازن ناشی از دن، مصلحت و خر تمام افراد جامعه را در بر دارد و به همن جهت مذهب از

عوامل همبسگی اجتماعی به شمار ی رود.
عدالت شخصی پایه عدالت قنینی، اجرای و قضای است. به عبارت دیگر، با وجود قانون گذار، مجری و قاضی

عادل است که ی توان از قانون، اجرا و قضاوت منصفانه سخن به میان آورد. از سوی دیگر، عملکرد و رفار مردم
جامعه مأثر از رفار هیأت حاکمه است، چرا که مردم بر دن و شوه هیأت حاکمه عمل ی نمایند: «الناس علی

دن ملوکهم».
امنیت فرهنگی نز از وظایف اصلی و بنیادن دولت به شمار ی رود. ان مسئله هم در سطح کلان و هم خرد

مورد توجه است. به عبارت دیگر، دولت باید در درجه اول محیط فرهنگی مساعد و مناسی برای رورش فکری و
روانی آحاد افراد جامعه به وجود آورد و سپس برابری و انصاف را در عرصه فرهنگ لحاظ کند. وجود آزادی اندیشه
و بیان برای قشرهای مخلف و أمن برابر و یکسان امکانات فرهنگی برای یشرفت فکری و ژوهش های علی

سبب أمن امنیت فرهنگی در سطح خرد ی گردد. از سوی دیگر، ایجاد یک نظام فکری مستحکم، یدایش
هویت عموی منسجم اعضای جامعه و همدلی و همبسگی آنان سبب أمن جو فرهنگی مساعد در سطح

کلان خواهد شد. وچی، ی ارادگی، ی هویتی، سردرگی، ی هدفی، فرار سرمایه های فکری و متخصص، ترس از
ارایه نظر و رکود و جمود فکری جامعه از ناج ناامنی فرهنگی است.

----------------------------
ی نوشت ها :

1. علی آقا بخشی، فرهنگ علوم سیاسی (تهران: مرکز اطلاعات و مدارک علی اران، 1375) ص .128
2. مرتضی، مطهری، وحی و نبوت (تهران: صدرا، 1374) ص .127

3. تحف العقول، ص 368، به نقل از: مرتضی مطهری، بیست گفار (تهران: صدرا، 1374) ص .118
4. ارسطو، سیاست (تهران: انتشارات آموزش انقلاب اسلای و شرکت سهای، 1371) ص .122

5. مرتضی مطهری، یشن، ص .128
6. سید محمد خامنه ای، ریشه ها و مفهوم عدالت در فقه و حقوق اسلام، در ان مأخذ: عدالت در روابط بن



الملل و بن ادیان از دیدگاه اندیشمندان مسلمان و مسیحی، تهیه کننده: سید عبدالمجید مردامادی، ج 1
(تهران: انتشارات بن المللی الهدی، 1374) ص .31

7. محمدقی جعفری، ترجمه و تفسر نهج البلاغه، ج 3 (تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلای، 1358) ص .255
8. حسن توسلی، «فلسفه حق در اندیشه سیاسی آیة اللّه مطهری»، فصلنامه علوم سیاسی، سال چهارم، ش

13، بهار 1380، ص .181
9. محمد بهشتی، حق و باطل از دیدگاه قرآن (تهران: بقعه، 1378) ص .21

10. مرتضی مطهری، مجموعه آار (تهران: صدرا، 1375) ص .78
11. سید محمد خامنه ای، یشن، ص .30

12. محمدحسن جمشیدی، اندیشه سیاسی شهید رابع امام سید محمدباقر صدر (تهران: مؤسسه چاپ و
انتشارات وزارت امور خارجه، 1377) ص .255

13. سید محمد خامنه ای، یشن، ص .31
14. خواجه نصرالدن طوسی، اخلاق ناصری، تصحح و توضح از: مجتی مینوی و علرضا حیدری (تهران:

شرکت سهای انتشارات خوارزی، 1369) ص 115 .116
15. نهج البلاغه، ترجمه عبدالحمید آیتی (تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلای، 1377) خطبه 86، ص .173

16. مایکل راش، جامعه و سیاست، مقدمه ای بر جامعه شناسی سیاسی، ترجمه منوچهر صبوری (تهران: سمت،
1377) ص .123

17. گابرل آلموند و دیگران، چارچوی نظری برای بررسی سیاست تطبیقی، ترجمه علرضا طیب (تهران: مرکز
آموزش مدریت دولتی، 1376) ص 91 .92

18. نهج البلاغه، ترجمه عبدالحمید آیتی (تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلای، 1378) نامه 50 .
19. محمدقی جعفری، مجموعه مقالات «حاکمیت خداوندی» (تهران: مجمع جهانی اهل بیت، 1377) ص .171
20. برای نمونه، ی توان به آیاتی از قرآن اشاره کرد: شورا (42) آیه 38؛ آل عمران (3) آیه 159 و حجرات (49) آیه

13. در زمینه نصیحت ائمه مسلمن نز، ر. ک: نهج البلاغه، خطبه .207
21. مایکل راش، یشن، ص .144

22. قربانعلی دری نجف آبادی، «نگاهی به امنیت از منظر امر مؤمنان علیه السلام »، حکومت اسلای، سال
پنجم، ش 4، زمسان 1379، ص .282

23. باری بوزان، مردم، دولت ها، هراس، ترجمه ژوهشکده مطالعات راهبردی (تهران: ژوهشکده مطالعات
راهبردی، 1378).

24. احمد امیدوار، امنیت امنیت ملی، ابعاد نظری و راهبردهای عملی (مقالاتی در مورد امنیت ملی و نقش
نروهای انتظای) (تهران: سازمان عقیدتی سیاسی ناجا، 1379) ص 78 و .79

25. باری بوزان، یشن، ص .61
26. محمدباقر صدر، اقتصاد ما، ترجمه اسهبدی (تهران: انتشارات اسلای، 1360) ج 2، ص .286

27. همان، ص .290
28. احمد ساعی، مسائل سیاسی اقتصادی جهان سوم (تهران: سمت) ص 88 .

29. محمد بهشتی، اقتصاد اسلای (تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلای، 1362) ص 140 .141



30. همان، ص .150
31. مهدی طالب، أمن اجتماعی (تهران: بنیاد فرهنگی رضوی، 1368) ص .44

32. همان، ص .41
33. همان، ص .27

34. همان، ص .218
35. محمدباقر صدر، یشن، ص .293

36. همان، ص .297
37. همان، ص .308
38. همان، ص .166

39. محمد بهشتی، یشن، ص .121
40. محمدباقر صدر، یشن، ص .273

41. همان، ج .1
42. همان، ص .337

43. محمد بهشتی، یشن، ص .106
44. آنتونی گیدنز، جامعه شناسی، ترجمه منوچهر صبوری، چاپ اول (تهران: نشر نی، 1372) ص .36

45. علی شریعتمداری، روانشناسی تربیتی (تهران: امرکبر، 1375) ص 210 .211
46. عبدالرحمن عالم، بنیادهای علم سیاست (تهران: نشر نی، 1375) ص .118

47. علرضا صدرا، «وژگی های فقه سیاسی شیعه»، فصلنامه علوم سیاسی، سال چهارم، ش  ،14ابسان
1380، ص .39

48. حسن بشریه، جامعه شناسی سیاسی (تهران: نشر نی، 1376) ص .222
49. سید محمد خاتی، «اقتراح درباره فرهنگ سیاسی»، نقد و نظر، سال دوم، ش 3 و  ،4ابسان و پاز 1375،

ص 14 15.

* دانش آموخه حوزه علمیه قم و فارغ التحصل رشه علوم سیاسی.


