
عوامل منع تدون حديث

<"xml encoding="UTF-8?>

مقدمه
از آنجا که دن مقدس اسلام آخرن و کاملترن دن الي يباشد، براي رشد و تعالي انسانها، چه در بعد فردي
و چه در بعد اجتماعي، برنامه ها و احکام جامعي را در نظر گرفه است؛ که در ان ميان، سنت به عنوان دومن

منبع معارف اسلاي علاوه بر اينکه مبن و مفسر قرآن کريم به شمار مرود، نقش مهي نز در تبن و
شناساندن احکام و معارف اسلاي ايفا ميکند.

علرغم اينکه وجود سنت در کنار قرآن به خاطر تبن حقاق قرآني، ضرورتي انکار ناپذر است؛ و از سوي ديگر
يامبر اعظم عليه السلام و ائمه معصومن همواره به فراگري، حفظ و نشر احاديث ترغيب و تشوق

يفرمودند؛ مأسفانه بعد از رحلت يامبر اعظم عليه السلام بنا به دلايلي، نقل، کابت و نشر احاديث ممنوع
گشت و ان امر ضربهي سنگن و جبران ناپذري بر يکرهي امت اسلاي وارد نمود. به طوري که با گذشت

قرنهاي متمادي هنوز هم امت اسلاي از آن رنج يبرد.
حال با توجه به اهميت و جايگاه رفع سنت، ان سؤال مطرح يگردد که :

1- چه عواملي موجب ممنوعيت تدون و نقل احاديث گشت؟
2- ممنوعيت احاديث چه يامدهاي را به بار آورد؟

ان مقاله در صدد است به طور گذرا به ان دو رسش پاسخ دهد.

مفهوم سنت
واژهي "سنتّ" در لغت به معناى "روش و طريقه" به كار رفه است.[2]

در قرآن كريم نز كلمي "سنتّ" به همن معنى استعمال شده است : "سنتّ الله الّتى قد خلت من قبل و لن
تجد لسنة الله تبديلا"[3]

خدا روشي ابت و قطعي مقرر کرده است که از يش جاري بوده است، و هرگز براي روش خدا تغر و تبديلي
نخواهي يافت.

در روايات متعددي نز واژهي "سنت" به معناي روش و طريقه به کار رفه است؛ از جمله در روايتي يامبر اعظم
عليه السلام ميفرمايند :

"من سنّ سنة حسنة فله أجرها و أجر من عمل بها الى وم القيامة من غر ان ينقص من اجورهم شيء"[4]
هرکس شوهى نيكي بنيان بگذارد، پاداش عمل به آن و پاداش تمام كسانى كه ا قيامت به آن عمل كنند را

خواهد برد، بيآنکه از پاداش آنها کاسه شود.
واژهي "سنتّ" در اصطلاح فقهاي اسلاي (اعم از شيعه و سني) عبارتست از : قول، فعل و قرر يامبر اعظم
عليه السلام؛ اما از آنجاي كه شيعه، قائل به عصمت اهلبيت هسند و معقدند که امرمؤمنان حضرت على

عليه السلام و فرزندان معصوم آن حضرت، از سوى خداوند به مقام امامت تعن و منصوب گرديده‏اند؛ لذا گفار



و اعمال آنان را همانند گفار و اعمال يامر اعظم عليه السلام حجت و واجب الاتباع ميدانند؛ و دقيقا به همن
جهت است كه فقهاي شيعه، دامني "سنتّ" را گسترده و وسع ى‏دانند و ى‏گويند : السنةّ "قول المعصوم و

فعله و قرره"[5]
سنتّ عبارتست از : قول، فعل و قرر معصوم ( "اعم از يامبر اعظم عليه السلام و ائمه معصومن" ).

اهميت و جايگاه سنت در اسلام
سنتّ، در اسلام از جايگاه وژه‏ و رفيعي برخوردار است؛ به گونه اي که بعد از قرآن كريم، دومن منبع و سرچشمه

ي احكام و معارف اسلاى به شمار ى‏رود.
امام صادق عليه السلام درحديثي به جايگاه رفع سنت اشاره نموده و يفرمايند :

"ما من شيء الا (و قد ورد ) فيه کاب أو سنة"[6]
هچ چزي نيست مگر آن که حکم آن در کاب يا سنت بيان شده است.

شکي نيست که قرآن کريم به عنوان معجزه اي جاويد يامبر اعظم عليه السلام فقط کليات را بيان نموده است و
نياز به مفسر و مبن دارد، زرا بسيارى از احكام اسلاى يا اصلاً در قرآن بيان نشده "مانند : ديه عن، ديه نفس،
تحريم جمع بن زوجه و عمه و خاله وى، حرمت وشيدن ابريشم بر مرد و... "[7] و يا اگر بيان شده به طور كلى

ذكر شده؛ از باب نمونه، حكم وجوب صلاة در قرآن ذكر شده؛ اما اينکه چند رکعت بايد به جا آورد؟ در چه زماني و
با چه شرايطي بايد آن را انجام داد؟ قرآن، متذکر ان جزئيات نشده است؛ بلکه تبن و تفسر آن را به سنت

محول نموده است.

سفارش يامبر اعظم (ص) به حفظ و تدون حديث
از آنجا که سنت در رشد و تعالي جامعه اسلاي و به خصوص در استخراج احکام شرعي، نقش مهم و چشمگري
ايفا يکند؛ لازم بود که تدبري سنجيده شود که ان منبع خروشان به نسلهاي اينده نز انقال يابد ا آنان نز

از ان منبع گرانبها، بهره مند شده و با کيه بر آن در صراط مسقيم گام بردارند.
در همن راسا، رسول اعظم عليه السلام همواره به يادگرى و حفظ حديث أكيد ى‏فرمودند. احاديث فراواني

که مسلمن را به ان مهم، فراخوانده است، گواه بر ان مسأله است.
قال رسول اللّه6 : "من حفظ من أمتى أربعن حديا، ينتفعون بها، بعه الله وم القيامة فقها عالما".[8]

بسيارى از فقهاي اسلاي، براى اينكه به مضمون ان حديث عمل كرده باشند، اقدام به أليف كاب "چهل
حديث" ى‏نمودند.

به خاطر سفارشات و توصيههاي يامبر اعظم عليه السلام و ائمه معصومن بود که مسلمانان نسبت به حفظ
حديث، اهتمام يورزيدند به گونهاي که "برخي از راويان نزديک به سي هزار حديث را حفظ کرده بودند که يکي از

آنها محمد بن مسلم است."[9]
همچنن يامبر گراى اسلام6 بر تدون و كابت حديث نز أكيد وژه‏اى داشند :

"شکا رجل إلي الني6 سوء الحفظ، فقال : استعن بيمينک".[10]
مردي نزد يامبر از ناتواني خود در حفظ شکايت کرد؛ رسول خدا فرمود : حفظ را با دست راست ياري کن! يعني

آنچه را يشنوي بنويس!



همچنن از حضرت رسول اکرم6 نقل شده است که فرمودند :
"قيدوا العلم بالکابة"[11]

دانش را با نوشتن، در بند کشيد.
عبد الله بن عمرو يگويد : من هرچه از يامبر صلي الله عليه و آله ميشنيدم، يادداشت يکردم، ا اينکه قريش

مرا از ان کار ني کردند؛ جريان را به يامبر صلي الله عليه و آله عرض کردم و حضرت فرمود :
"اكتب، فوالذى نفسى بيده، ما خرج منى إلاّ حق."[12]

بنويس، قسم به کسي که جانم به دست اوست، چزي به غر از حق ني گويم.
به روي از سفارشات و ترغيبهاي يامبر اعظم عليه السلام مبني بر کابت احاديث، صحابه قلم بدست گرفه و

کابهاي حديثي متعددي را به رشهي تحرر در آوردند. که در ان ميان يتوان از صحيفه امرمؤمنان عليه
السلام نام برد؛ "صحيفه اي که هم در منابع شيعه از آن سخن گفه شده و هم در منابع اهل سنت به آن

اسناد شده و بخشي از احکام فقي آن در ابواب مخلف منابع حديثي فقه به عنوان احاديث منقول ازصحيفه
امرمؤمنان علي عليه السلام ارائه و نقل گرديده است."[13]

حتي بعضى از محققن نزديك به پنجاه نفر صحاى را نام ى‏برند كه آنان به نوشتن و كابت احاديث اقدام
نموده‏اند؛ از جمله : "فاطمه زهر سلمان فارسى، جابر بن عبدالله انصارى، عبدالله بن عباس، أبو رافع، اسماء بنت

عميس، أنس بن مالك و..."[14]
"دكتر نور الدن عتر" كه از عالمان علوم حديث است، در زمينهي تدون و كابت حديث توسط صحابه ى‏نويسد :
"روايات فروانى در حد تواتر از صحابه نقل شده است كه همه، وقوع كابت حديث نبوى در عصر يامبر صلي الله

عليه و آله را اثبات ى‏كند."[15]
با توجه به منابع اريخي به وضوح روشن ي گردد که : كابت و نوشتن احاديث در عصر يامبر6 نه نها امري

راج بوده است بلکه شخص يامبر6 به مسلمانان سفارش و توصيه ى‏فرمودند كه احاديث را بنويسند.

بهانههاي خلفا در رابطه با منع تدون و نشر حديث
على‏رغم سفارشات و توصيه هاي يامبر اعظم عليه السلام مبني بر حفظ، نقل و کابت احاديث، مأسفانه بعد از
رحلت آن بزرگوار، خلفا، نبرد خصمانه‏اى را با احاديث نبوى آغاز كردند؛ سالهاى متمادى "سنتّ" متروك ماند و چنان

جو خفقان و دهشناكى بر جامعه اسلاى سايه افكنده بود، كه بيان احاديث ناب محمّدى(ص) جرم محسوب
يگرديد و راويان حديث شكنجه و زندانى ى‏شدند؛ و حتي هزاران حديث مكتوب را در آتش سوزاندند، به همه ي
ارگانها بخشنامه كردند كه كسى حق نقل و تدون احاديث را ندارد، حتىّ براى جلوگرى از نشر احاديث، به صحابه

اجازه خروج از مدينه را نى‏دادند.
اولى و دوى، اولن كسانى بودند كه رچم مبارزه با احاديث نبوى6 را به دست گرفند.

ذهى ى‏گويد :
"قالت عائشة : جمع اي الحديث عن رسول الله6 و کانت خمسمائة حديث.... فدعا بنار فحرقها."[16]

عايشه ى‏گويد : پدرم پانصد حديث از رسول خدا6 جمع کرده بود و همه را آتش زد!!!
خليفه دوم نز پس از به خلافت رسيدن، تمام لاش خويش را در جهت ممانعت از نقل، كابت و نشر احاديث به
كار بست؛ وي به ممنوعيت کابت حديث اکتفا نکرد، بلکه دستور سوزاندن حديث را نز صادر کرد : "من کان عنده



منها شيء فليمحه".[17]
از ميان بردن احاديث ضربه جبران ناپذري بر امت اسلاي وارد ساخت، به گونهاي که هنوز امت اسلاي از آن رنج

يبرد.
اهل سنت براى توجيه ممنوعيت تدون احاديث، به دلايلي تمسک يکنند که در ان بخش به برخي از آنها اشاره

يشود :

1ـ اخلاط حديث با قرآن يكى از دلال عمدهي آنان مبنى بر عدم جواز تدون حديث، اينست كه : اگر حديث را
بنويسم با قرآن مخلوط ى‏شود!!!

"ان عمر بن الخطاب اراد ان يکت السنن فاستشار في ذلک اصحاب رسول الله6، فاشاروا عليه ان يکتبها، فطفق
عمر يستخر الله فها شهرا، ثم اصبح وما و قد عزم الله له. فقال : اني کنت اردت ان اکتب السنن، و اني ذکرت

قوما کانوا قبلکم کتبوا کتبا فاکبوا علها فترکوا کاب الله تعالي، و اني والله لا البس کاب الله بشيء ابدا"[18]
اهل سنت با ان ادعا قرآن را که کلام خداوند است، هم تراز سنتّ قرار داده‏اند؛ به گونه‏اى كه نوشتن سنتّ را

موجب اخلاط آن با قرآن ى‏دانند.
ان توجيه از جهاتي قابل مناقشه است؛

اولاً : ان ادعا با "تحدي" نمودن قرآن ناسازگار است. قرآن کريم "صريحا همه ي جهانيان را بدون اسناء دعوت به
مقابله با قرآن کرده است و يگويد اگر فکر يکنيد که قرآن سخن خدا نيست و ساخه مغز بشر است، شما

هم انسان هستيد، همانند آن را بياوريد!!!"[19]
"قل لئن اجتمعت الإنس و الجن علي أن يأتوا بمل هذا القرآن لا يأتون بمله و لو کان بعضهم لبعض ظهرا"[20]
انياً : پذرفتن ان دلل، مسلزم تحريف قرآن است و حال آنكه خداوند صريحاً فرموده است که در قرآن تحريف

راه ندارد :
"إنا نحن نزلنا الذكر و إنا له لحافظون"[21]

2ـ نوشتن احاديث موجب متروك ماندن قرآن ى‏شود يکي ديگر از توجهات اهل سنت در ممنوعيت تدون
حديث اينست که نوشتن احاديث موجب ى‏گردد كه اذهان مسلمانان مشغول احاديث گشه و در نتيجه از قرآن

غافل شوند.[22]
در ضعف ان دلل همن كافي است كه اگر نوشتن احاديث موجب متروک ماندن قرآن يشود، نبايد ا ان
زمان که بيش از 1400 سال از ظهور آن ميگذرد، چزي از قرآن باقي ميماند؛ به خصوص در ان عصر، که کتب

حديثي آن هم در تراژهاي بسيار بالا، وارد بازار شده و در دسترس علاقمندان قرار يگرد.
بلکه دقيقا قضيه بر عکس آن چزي است که آنها ادعا يکنند، به ان معني که : نوشتن احاديث نه نها سبب

متروک ماندن قرآن نشده است، بلکه عاملي در جهت تروج قرآن نز محسوب يگردد. و مسلمانان به خصوص
با خواندن احاديث که در زمينه ي ثواب لاوت قرآن وارد شده است، شوق و علاقي شان به قرآن چند برابر

يشود.

علت اصلي منع تدون احاديث



گرچه اهل سنت براى توجيه منع كابت حديث، علل مخلفى را بيان كرده‏اند؛ اما اگر به دور از هرگونه تعصب
جوياى حقيقت باشيم، خواهيم ديد كه هيچكدام از ان علل، نى‏تواند مانع تدون حديث شود.

در حقيقت عامل اصلي که منجر به ممنوعيت تدون حديث گشت، ان که منع تدون حديث، ريشهي سياسى
داشت.

يامبر گراى اسلام6، در فضل امر مؤمنان حضرت على عليه السلام و اهلبيت عليه السلام مطالى زيادى را
بيان فرمودهاند كه تبركّا به چند نمونه اشاره ى‏شود :

1- هنگام كه يامبر6 اقوام و خويشان خويش را به اسلام دعوت نمود در حضور همگان فرمود : "إن هذا أخى و
وصى و خليفتى فيكم فاسمعوا له و أطيعوا"

2- در جريان جنگ احزاب فرمود : "ضربة على وم الخندق أفضل من عبادة القلن"
3- در جاى ديگر يامبر6 فرمود : "أما ترضى أن كون منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نى بعدى"

4- در حجة الوداع و در غدر خم در حضور همگان يامبر صلي الله عليه و آله فرمود : "من كنت مولاه، فهذا على
مولاه"

از ان نمونه احاديث بسيارند؛ ان احاديث به خوى بيانگر ان مطلب است كه يامبر6 در هر موقعيت و فرصتي
كه يش ى‏آمد حضرت على عليه السلام را به عنوان وصى و جانشن بلافصل خويش، معرفى ى‏نمود و

مسلمانان را به روى و اطاعت از او سفارش ينمود.
به خوى روشن است كه اينگونه احاديث منافع و موقعيت خلفا را به شدت تهديد ى‏نمود. اگر احاديث، نوشه

ى‏شد و به دست آيندگان ى‏رسيد ديگر نوبت به خلافت آنها نى‏رسيد.
بنابران عوامل سياسى خلفا را بر آن داشت كه براى حفظ موقعيت‏ خود و براى رسيدن به خلافت، احاديث نبوى

را هدف قرار داده و از نقل، انتشار و كابت آنها به شدّت جلوگرى نمودند.

يامدهاى منع تدون حديث
خلفا شعار ى‏دادند "حسبنا كاب الله"، و خودشان را ى‏نياز از "سنتّ" ى‏دانسند و در نتيجه از نقل، كابت و

انتشار "سنتّ" جلوگرى نمودند.
اما مأسفانه منع تدون و كابت احاديث موجب گرديد كه احاديث نبوى، در زمينه‏هاى فكرى و اعقادى و... به
دست آيندگان نرسد، در نتيجه دست مسلمانان از سنتّ كه مبّن و مفسّر قرآن و يكى از مهمترن منابع تشرع

محسوب ى‏گردد كواه شود؛ كسانى كه "حسبنا كاب الله" را شعار ى‏دادند از قرآن برداشت‏هاى مخلفى
ى‏كردند و در نتيجه فرقه‏هاى رنگارنگ يكى پس از ديگرى بوجود آمدند.

بنابران يكى از يامدهاى مصيبت‏بار منع و جلوگرى از نقل و كابت احاديث، به وجود آمدن فرقه‏هاى رنگارنگ با
عقايد مخلف فكرى و اعقادى است.

نتيجه
وجود سنت در کنار قرآن، به عنوان دومن منبع معارف اسلاي، ضرورتي انکار ناپذر است، چرا که قرآن فقط

کليات را بيان نموده است و تفسر و تبن آن، به سنت محول شده است.
عليرغم جايگاه رفع سنت، و با وجود اينکه يامبر اعظم عليه السلام همواره به کابت و تدون احاديث سفارش



يکردند، خلفاي وقت با تدون احاديث مخالفت ورزيده و مانع آن گشند.
اهل سنت براي سروش گذاشتن بر اعمال آنان، به دلايلي تمسک نمودهاند که هيچکدام نيتواند مانع تدون

حديث شود، و اگر منصفانه و به دور از هرگونه تعصب و غرضورزي، جوياي حقيقت باشيم به ان نتيجه خواهيم
رسيد که ممنوعيت تدون حديث ريشهي سياسي دارد، آنان احاديثي را که بيانگر فضائل و مناقب اهلبيت بودند
مانع رسيدن به اهدافشان يدانسند، و براي از بن بردن ان موانع، دستور ممنوعيت تدون احاديث را صادر

کردند.

--------------------------------------------
ي نوشت ها :

[1] دانشژوه كارشناسي.
[2] . لويس معلوف، ترجمي المنجد، مترجم : احمد سيّاح، ج 1، ص 894، انتشارات اسلام، 1384.

[3] . فتح، 23.
[4] .الکليني، الکافي، ج 5، ص 9، دار الکتب الاسلامية، الطبعة الالة، 1367 هـ.

[5] . مظفر، محمد رضا، اصول الفقه، ج 2، ص 57 - 58، انتشارات دفتر تبليغات اسلاى حوزه علميه قم، 1368.
[6] . المجلسي، محمد باقر، بحار الانوار، ج 2، ص 305، مؤسسة الوفاء بروت، الطبعة الانية 1403 هـ. 1983 م.

[7] . احمدي ميانجي، درسنامه اصول فقه مقارن، ص 203.
[8] . االحر العاملي، وسائل الشيعة، ج 27، ص 93، مؤسسة آل البيت(ع) لاحياء التراث، الطبعة الانية، 1414 هـ.

ق.
[9] .مهرزي، مهدي، آشناي با متون حديث و نهج البلاغه، ص 38، دفتر تحقيقات و تدون متون درسي مرکز

جهاني علوم اسلاي، چاپ دوم، 1378، به نقل از : معجم رجال الحديث، ج 17، ص 249 و 253.
[10] . الهيثي، نور الدن، مجمع الزوائد و منبع الفوائد، ج 1، ص 152، دار الکتب العلمية، بروت، الطبعة 1408

هـ. 1988 م.
[11] . مجلسي، محمد باقر، يشن، ج 58، ص 124.

[12] .احمد بن حنبل، مسند احمد، ج 2، ص 162، دار صادر بروت، ي ا.
[13] .فصلنامه علي تخصصي علوم حديث، شماره سوم، بهار 1376، مقاله ي "صحيفه امرمؤمنان(ع) قديم

ترن سند حديثي" نوشه ي : محمد صادق نجي، ص 41.
[14] همان، مقاله ي "تدون حديث(3) صحابه و کابت حديث" نوشه ي : محمد علي مهدوي راد، ص 12 - 40.

[15] . همان، ص 41، به نقل از منهج النقد في علوم الحديث، ص 40.
[16] . الذهي، تذکرة الحفاظ، ج 1، ص 5، مکتبة الحرم المکي، يا.

[17] . الشهرساني، وضوء الني(ص) ج 2، ص 20، الطبعة الاولي، 1420 هـ.
[18] .النجي، محمد صادق، اضواء علي الصحيحن، مؤسسة المعارف الاسلامية، الطبعة الاولي، 1419 هـ.

[19] . تفسر نمونه، ج 12، ص 274.
[20] . الاسراء، 88. همچنن مراجعه کنيد به : قصص : 49، هود : 13، بقره : 23 - 24.

[21] .الحجر، 9.



[22] . الشهرساني، علي، منع تدون الحديث، ذار الغدر، قم، الطبعة الاولي، 1425 هـ.

***** برگرفه از مجله فقه ژوهان : زمسان 1386، شماره 2


