
ژوهش روش مند؛ کاستی ها و موانع

<"xml encoding="UTF-8?>

 

درآمد

 

عرش خدا کرسی تعلیم است و وحی خدا، مهبط تحقق و او است داننده و پاینده و جان دهنده و دانش افزاینده
که رب العالمن است و به قلم و لوح و سخن و زمان و کلام قسم خورده است.

عن القضاة میگوید: «بودن را برگزیده ایم، اما چه گونه بودن را کم تر اندیشیده ایم و چه گونه بودن مسلزم
شناخت است و دریچه شناخت، ژوهیدن».

زمانی ادعا ی شد که برای هر مسئله یچیده ای، همواره راه حل ساده ای وجود دارد که گذر زمان ابت ی کند،
امّا ان ادعای درستی نیست. برای هر مسئله یچیده ای، راه حل یچیده ای هم وجود دارد که از عهده نخبگان بر
ی آید و در روزگار ما، یعنی پایان هزاره دوم (پایان عصر اضطراب) و آغاز هزارة سوم (آغاز عصر امواج) نخبگان

همان ژوهشگران اند.
امروزه گفه ی شود: باید از فضای علم برای علم برون رفت و به فضای علم برای کار (عمل) وارد شد. ان قاعده
را ی توان حتی در علوم انسانی نز صادق دانست؛ چرا که ابرام بر مبانی نظری، مقدمة کار است؛ ولی ابقا در ان
محدوده، نوعی در حصار شدن و درجا زدن را به دنبال ی آورد. باید از قالب های نظری برون آمد و به سمت و
سوی قواعد کاربردی گام برداشت. امروزه بحث زندگی مبنی بر دانش و ژوهش، کاربردی است؛ پس حوزه و
دانشگاه ما در معرض رسالت های جدید است و کسالت ها را برنی ابد. شاید سخن حضرت امام خمینی (ره)
کامل ترن و گویاترن دستور، در عن حال کواه در ان زمینه باشد که گفند: ما هچ راهی نداریم جز

خوداکای، خودباروی و خوداعتمادی.
هم اکنون در هزارة سوم پاگذاشه ایم. نیازها، نگاه ها، انتظارها، توقع ها و تحلل ها کاملاً دگرگون شده است و
هر تصمیی امروزه در دنیا اتخاذ ی شود، چه در حوزة صنعت یا خدمات یا روش های زندگی، بر پایه دانش و

ژوهش صورت ی گرد. لازم است ان دساورد در حوزة علوم دینی به نحو شایسه مورد عنایت قرار گرد.
امروزه در دنیای ر جنب و جوش، ژوهش را موتور محرک ملت ها (1) به سمت و سوی آرمان ها و اهداف نام

ی برند. بر سردر یکی از دانشگاه های آمریکا نوشه اند:
توقف در آموزش توقف در زندگی است و توقف در ژوهش توقف در آموزش و زندگی است. (2)

طی سه دهة اخر، دگرگونی های فراوانی در دنیا روی داده است ا جای که در یک مقاله عنوان ی نمایند که
30>1970 است؛ یعنی تحولاتی که در طول 1970 سال روی داده بسیار کم تر از تحولاتی است که طی ان 30
سالة اخر رخ نمایانده است. دنیای 33 ساله اخر یعنی از  1970ا 2004 که در آن قرار داریم عصر روشن گری،
عصر دانای، عصر مجاز، عصر خرد، عصر ژوهش، عصر امواج و در نهایت عصر و دنیای هفت مولفة قدرت،



سرعت، فرصت، ثروت، اطلاعات، ارتباطات و تغرات سرع نامیده ی شود (3) گر چه در ارخ های قبل از هزاره
سوم به ک ک مولفه ها نز اشاراتی شده است؛ از جمله «آدام اسمیت» که تجارت را وافی به قدرت نی داند و
از عدم کفایت اقتصاد داد سخن ی دهد و صراحاً فن آوری و تولید دانش را از دریچه ژوهش مورد اکید قرار

ی دهد. (4)
اخراً نز در دنیای ملاطم علی اعلام شده که سال (2010) (5) سال تراز تعن کلیف سپاری از ملل در مقوله
دانش و تولیدات علی و تحقق است و کشورها به دو دسه قسیم خواهند شد: کشورهای ند یا کشورهای
کند و حد میانه ای در ان بن نخواهد بود؛ یعنی یا کشوری ویای و ژوهش خواهد داشت یا به دور از جنب و
جوشی خواهد بود و در عرصه ر رقابت دانش و تحقق تماشاگر و با نقش سایه ای در حاشیه (6) باقی خواهد

ماند. (7)
واقعیت ان است که حرکت دانش مداری و ژوهش گرای در جهان اسلام از آغاز یدایش آن وجود داشه و در
اران نز حتی قبل از اسلام دانش مندان و محققان و ژوهندگان مقبول و مورد احترام بوده اند. به هر حال در
طول ارخ عوامل اجتماعی، محیطی و فرهنگی یچیده ای پدیدة ژوهش و دانش طلی را تحت الشعاع قرار
داده است و ان امر از قرن 16 میلادی ا قرن نوزدهم، دورة ارقا و بالندگی خود را طی نموده است و در ان میان
علاوه بر فلاسفه و اندیش مندان در دنیای اسلام، سه شخصیت، نماینده و أثرگذار در سه بینش مخلف در
یدایش نظریه ها و ژوهش روری و دانش مداری به معنای نون آن در قرن نوزدهم و بیستم نقش برجسه ای
دارند؛ دنیا پس از فرانسیس بیکن، ایساک نوتون، وآدام اسمیت (8) بود که حرکت سرع تر و شابنده تری گرفت
و اگر مک لوهان در دهه 70 و 80 روزی دنیا را دهکده جهانی نامید و کم تر از 8 سال افلر آن را خانه جهانی

خواند، کم تر از آن زمان، نل پستمن آن را دنیای همراهه (9) و همراه نامید.
در ان دنیای جدید در مدارس و دانشگاه ها و حتی در حوزه های درس دینی، آموزش و ژوهش دوش به دوش

هم حرکت ی کنند. و علوم پایه و اصل با ژوهش و نوگرای و نوآفرینی با نیازهای روز هماهنگ ی شوند.
در دنیای جدید ادعا ی شود، هر چز که بوی کهنگی بدهد محکوم به فناست لذا؛

کلاس درس، پایتخت دانش است؛
مدرسه، سلف سرویس علم است؛

دانشگاه و حوزه، جمهوری علم است؛
ژوهش، موة آموزش است؛

منابع انسانی، موتورهای فکر اند.
در دنیای جدید دانش مندی منسوخ شده است و دنیا، دنیای روش مندی و کاوش گری (10) است. ژوهش در

ان دنیا باید به صورت یک فرهنگ درآید و ان فرهنگ از بُعد فردی به ملی و سپس فراملی و بن المللی درآید.

 

مسئله یای

 

در تحقق، مسئله یای بسیار مهم است و برای ان مهم (تفکر سیستی) (11) لازم است در تفکّر و اندیشه



سیستی محقق مسئله یاب هفت وژگی دارد:
1. تفکر خلاق، نقّاد، جامع و ناب و گرایش به سمت (تفکر منطقی) (12)؛

2. آمزش عقل و شهود؛
3. دیدن در جزء (اصطلاحاً مشاهدة جنگل در بن درخان)؛

 .4رداختن به چراها و چه گونه ها؛
5. طرح سؤال و برخورد رسشی؛

6. ژرف کاوی به جای فرانگری کم عمق؛
7. کلان نگری و جزء کاوی.

در یک دیدگاه دیگر و در فرایند یک تحقق ساخارمند کلاً پنج مولفه، حیاتی و مهم به شمار ی روند که عبارت
اند از:

1. موضوع مسئله شناسی؛
2. صلاحیت های علی محقق؛

3. نظارت بر کار تحقق؛
4. ارزش یای کیفی؛
5. کار بست تحقق.

در موضوع مسئله یای تحقق، یکی از مهم ترن مشکلات و معضلات ما آشنای با روش های مسئله شناسی و
مسئله یای است که مسلزم کارکارگاهی است؛ ریچارد رینگ (13) در گزارش سال 2000 خود آورده که در
آمریکا: برای ان مقوله و آموزش، ژوهش و مسئله یای، سالانه بیش از یک میلیارد دلار از وجوه فدرال هزینه
ی شود. و در انگلسان نز طق ان گزارش نامه 2801 مؤسسه علی ژوهشی فعال ثبت شده که سالانه

حدود  60ا 70 میلون وند فقط برای ژوهش و مسئله یای استفاده ی گردد.

 

جواز ورود به عصر جدید

 

اساساً ورود به دنیای جدید جواز ی خواهد و جواز آن تحقق در کنار آموزش و داشتن کارنامه و برنامه ژوهشی
و تولید علم است؛ چرا که امروزه ادعا ی شود دنیا مانند زمان و مد، منتظر کسی نی ماند و ان اتوبوس،
اتوبوس رقابتِ دانش، ژوهش و مهارت هاست و در ان عرصه، ملّتی که نی داند به کجا ی رود 2 خطر در

یش رو دارد:
نخست ان که امکان دارد هر اتوبوسی او را با خود ی برد (14)؛

دوم: خطر رسیدن به جاهای دیگر است (براهه روی ها) (15).
به همن خاطر ژوهش، مقارن توسعه یافگی شده است و ان دو، الفبای حرکت اند. امروزه حتی اگر در مبانی
دینی و اسلای نز بخواهیم حرکتی نهادینه و فرازن داشه باشیم، ناگزر به قویت امر ژوهش و فاصله گرفتن
از نگارش و کنار زدن هدف هستیم؛ چرا که دنیای امروز دنیای (کشف و تطبق) (16) است. و در تمدن اسلای



نز، توقف های طولانی در جاهای که به صلاح نیست ناشی از عادت به وضع موجود و رقم نزدن وضع مطلوب
است.

 

نگاهی به سیمای گذشه

 

یکی از دلال درجا زدن و رونق نداشتن تمدن اسلای که هشت قرن از ارخ را وشش داد، گرایش به سمت
شاخه های از دانش و یا قطع و لاغر کردن و حذف برخی از شاخه های (ظواهر نقل) به جای لذت (کشف) است.
آن گاه که حاکمیت ظاهر گرایان که خودنمای و خودسای را در جامعه جای گزن فضل و اندیشه و علم کردند،
مدنیت اسلای به باد فراموشی سرده شد و سپس تیمور و حکومت های رو سلجوقی مغول که قطعاً سبب
درجا زدن و رکود ژوهش و روش مندی و لذت کشف گردید، رونق علی جامعة درپای اسلای را به خواری کشید؛
اما چه چزی باعث چرگی سلجوقیان گردید، که زمینه را برای حمله مغولان آماده کردند؟ چه گونه حکومت آل
بویه که دورة احیای فرهنگی و انسان گرای و (رنسانس اسلای) (17) را ایجاد کرد (18) نتوانست پایه های قدرت

خود را در برابر سلجوقیان استوار بدارد؟
در ان بررسی ها نی توان بُعد اریخی و جغرافیای را از نظر دور داشت. دشت های وسع آسیا و اقوام بدون
مدنیت اما رتحرک آن، نشناختن ابزار نون قدرت و ساخار جوامع بزرگ در آن دوره، راه را برای به قدرت رسیدن
اقوام سلجوقی و نابودی مدنیت علی و ژوهشی اسلای و حتی توقف تولید علم و ظهور نماد گرای و ظاهر

گرای اسلای هموار ی کرد.
اگر به ارخ بهقی مراجعه شود، اشارات فراوانی حاکی از اقتدار نمادگرای و ظاهر گرای در آن دوران به چشم
ی خورد. حاکمان ظاهر گرا راه را برای به قدرت رسیدن مکلمان نمادگرا باز ی کنند. تدریس علوم و فلسفه از
مدارس حذف ی شود. نظامیه ها، که بزرگ ترن مدارس اسلای هسند، راه به علوم و فلسفه نی دهند، حتی
راه به تبلغ همة مذاهب اسلای نی دهند. (19) «امام محمد غزالی»، دانش مند بزرگ قرن پنجم یکی از
سرسخت ترن مخالفان آزاد اندیشی بود. وی ا جای یش رفت که «فارای» و «ابن سینا» را فیلسوف نمایان
اسلای نامید و بخشی از سخنان آنان را که مبنی بر ژوهش های بنیادی (20) بود، تحت عنوان و واژه های
الکُفر الصَرح نام برد؛ حال آن که نبوغ ذاتی و علی «ابن سینا» در بسیاری از علوم از جمله طب و فلسفه
بلامنازع بود و هم چنن نظم منطقی که «فارای» به فلسفه القاطی ونان داد، بعدها نز با حکومت سلجوقیان
و مغولان در اوج مدنیت اسلای، ریشه های خردستزی کاشه و قدرت حاکمان ظاهرگرا و کلام مکلمان نمادگرا
آبیاری شد، که ان به دنبال خود رکود و خواری در دنیای اسلام را به دنبال آورد، اوج ان خط فکری را در دوران

صفویه ی بینیم.
در همان سال ها که خرد ستزی و ژوهش محوری در جامعه اسلای رورش ی یافت و امام محمّد غزالی یکه
از علم کلام در جامعه اسلای شد، فارای و ابن سینا را به کفر متهم ی کردند، قریباً هم زمان با غزالی در
فرانسه ی رآبلار (1142م) نخستن روشن فکر بزرگ مدرن، برای خردگرای ستز ی کرد و در ان میان حریفی
در سطح خود نداشت. (21) و جالب ان که خردگرایان و ژوهش مسلکان قرن دوازدهم میلادی، هم زمان با اوج



گری خرد ستزی در دنیای اسلام، خرد گرای را از مسلمانان آموخند. آدلار دباثی ی نویسد: «من از اسادان
عربم آموختم که عقل را راهنمای خود قرار دهم، حال آن که شما به ان خرسند هستید که مل یک اسر، فقط

زنجر شماری از دستورهای اخلاقی ناقص را به گردن داشه باشید.» (22)
ارخ نشان داده است، نه فعالیت برنار بلکه جنبش خود گرای آبلار موتور یش رفت اروپا و ظهور برنامة نوتونی
و بیکنی شد. (23) اما در جهان اسلام اتفاق دیگری افاد؛ چرا که جهان اسلام دچار توقف های طولانی گردید و
ان ناشی گری ناشی از نوع نگاه بعضی از اندیش مندان یک سویه نگر بوده است. چرا که ارخ به ما نشان ی
دهد، مذهب اسلام مانعی برای بالندگی دانش با خود نیاورده؛ بلکه به عکس در دوران شکوفای اش در قرن های
سوم ا پنجم انسان گرای و خودگرای را در جامعه پشتیبانی و رورش داده است؛ اما در نهایت نمادگرایان مورد
حمایت حاکمان ضد فلسفه و تفکّر، به ارخ جهت داده اند. پس نباید انتظار داشت که عصیانی، از نوع غرب روی
ی داد. هم چنن پشتوانه فرهنگی اران اسلای نز چزی نیست که بتوان آن را نادیده گرفت و به عنوان یک
تجربة بشری از آن درگذشت. بارور کردن ان فرهنگ خصوصاً در بعد اسلای آن با ذخره های، همچون:
فردوسی، مولوی، سعدی، حافظ، فارای، ابن سینا، برونی، شخ انصاری، علامه جعفری، علامه طباطبائی، امام
خمینی و... به معنی بزرگ داشت بشریت و شکرگزاری خداوند، و ایجاد چشمه جوشان دیگری برای تغذیه جسم و

روان جوامع بشری، در کنار دیگر تمدن های بزرگ دنیا است. و در حقیقت اینان پایه گذاران بینش و ویای اند.

 

ژوهش و توسعه

 

همان طور که اشاره شد امروزه ژوهش، موتور توسعه است و ان امر هم برای علوم تجری و هم برای علوم
انسانی و بالاخص علوم دینی نز وجود دارد. و ان امر نه در دانشگاه و نه در پایه های فرازن تحصیلات حوزوی
شروع ی شود، بلکه از همان آغاز و از مقدمات و ابتدا شروع ی گردد. از مولفه های عمدة تروج روحیه و
فرهنگ ژوهش مواردی همچون: ایده سازی، خلاقیت، مسأله یای، مسأله آفرینی، مساله جوئی، تفکّر، أمّل،

تحمّل، تحلل و سپس تحقق و عدم توقف و اقناع است.
حوزه ها و مراکز دینی نز در ان باره باید به موارد ذل عنایت خاص داشه باشند:

الف: بازنگری جدی به واحدهای درسی و نوع آن ها؛
ب: بازنگری جدی به امر تحقق و متون آموزشی آن؛

ج: بازنگری جدی به شوة تدریس روش تحقق؛
د: بازنگری جدی به ساعت های تدریس روش تحقق؛

ه : عنایت خاص به امکانات و تمهیدات تدریس روش تحقق؛
و: توجه وژه به تهیه بانک اطلاعات ژوهشی در ابعاد انسانی و محتوای.

جان مایه کلام ان که: دنیای امروز دانش در هر حوزه و محوریتی، دنیای یشازی در یافه ها، شناخه ها و
کشفیات است؛ چرا که گذشه ها، داشه ها و انباشه ها به نهای کافی نیست؛ گر چه ذخره، الفبا و محور

فعالیت و جویش و کوشش است. برای یافتن، جستن لازم است و جستن از راه ژوهیدن حاصل ی گردد.



نیزکی وجان برچ  (24)ی نویسند: «ملتی که به ژوهش و تحقق و اطلاعات اهمیت ندهد، یعنی نی خواهد
حرکت کند و اصطلاحاً (ملت متوقف) (25) نامیده ی شود».

ژوهش، ملت ها را به حرکت دری آورد و مدارس را زنده و دانشگاه ها و حوزه ها را بالنده نگه ی دارد. ژوهش،
سرمایه همیشگی است؛ چون زاینده و پاینده است و اصطلاحاً خودبارور است و اگر در جای آغاز شود و درست

شروع و حمایت شود؛ محال است متوقف گردد. در حقیقت ژوهش قلب آموزش است.
ژوهش سرمایه یک تشکیلات است و گاهی ملتی را سالیان متمادی سرافراز ی کند.

عصر ما را عصر ژوهش های علی یش رفه نام داده اند؛ چون گسترش دانش و فن آوری نون و توانای بالای
بشر معاصر در حل معضلات و مسائل جامعه را حاصل «ژوهش» ی دانند. هر اندازه مسال جامعه یچیده تر
باشد، ی طلبد که رورش و جلب نروهای محقّق و ایجاد تشکیلات برای برنامه رزی در اداره و جهت دادن به
فعالیت های ژوهشی کشور نز هوش مندانه تر باشد. در حوزة علوم اسلای و به وژه حوزة علوم دن با گذر
زمان و رخ نمودن مسال جدید و نیاز به پاسخ گوی به سؤال ها و شبهات و یچیدگی ها اهمیت ژوهش نز
بیش تر خود را نشان ی دهد. تحقق همواره باید با جد و جهد، شکیبای، مطالعة وسع، تردید علی، علاقه و

کاوش ی گر هم راه باشد؛ به وژه در ان عرصه.
برخی از ژوهش ها به کشف حل نشده یا رها شده یا از یش مانده منجر ی شود و بعضی ژوهش ها نز

نگرش ها و ساخارها را اصلاح ی کند. و برخی نز دانش و دانای را گسترش ی دهد.

 

موانع ژوهش

 

امروزه در هر منطقه و کشوری موانع متعددی برای تحقق کردن وجود دارد که مهم ترن موانع را ی توان در
اران در دانشگاه ها و حوزه ها به صورت زر برشمرد:

 

1. موانع علی

- آموزش های ضعیف روشی و کارگاهی در امر ژوهش؛
- آموزش های عموی و غر تخصصی و غر رشه ای؛

- آموزش های نظری و غر کاربردی؛
- عدم تربیت مدرسان فرهیخه؛

- نداشتن بانک اطلاعات مدرسان و اسادان ذوفن یا ذوفنون ژوهشی؛
- جدا کردن روحیه ژوهش گری و بسنده کردن به دانش و دانش مندی؛

- غلتیدن در کارهای نظری و گمان ان که ژوهش یعنی الیف و تدون صرف؛
- نداشتن متولیان علی و کارآمد؛



- به روز نشدن مبانی و ساخارهای ژوهش علی؛
- وجود نداشتن فضای مناسب تحقق در بسیاری از زمینه ها (26).

 

2. اعتبارات

- سرمایه گذاری نکردن در زمینه ژوهش؛
- هزینه نکردن بودجه های ژوهشی مصوب در امر مربوط به ژوهش؛

- ناهم آهنگی موضوعات و طرح ها و بودجه های مصوب؛
- فرایند معوب اداری أمن و رداخت اعتبارات ژوهشی.

 

3. منابع و ابزار تحقق

- ضعف های بنیادن و بنیادهای علی ژوهشی جوامع در حال توسعه؛
- کم بود کاب ها و مجلات علی؛

- ضعف کاب خانه ها و مراکز اطلاع رسانی برای ژوهش گران؛
- کم بود وسال و تجهزات؛

- ناتوانی کشورهای جهان سوم در انتشار ناج تحقیقات؛
- کم بودِ شدید نوع ژوهش در ان کشورها.

 

4. ساخارهای آموزشی

موارد مهم و زربنای در ساخارهای حوزوی و دانشگاهی که به صورت چشم گری بر انجام ژوهش علی أثر
ی گذارند که شامل موارد زر است:

- انطباق ناقص ساخار و فعالیت های عمل کردی مراکز آموزشی با فرآیند ژوهش؛
- اولویت ندادن به ژوهش در دل آموزش؛

- کم بودِ کادر علی مجرب ژوهشی؛
- ی توجی به تربیت نروی تحقیقاتی کارآمد؛

- گرایش شدید به تحقیقات نظری و بنیادی؛
- اولویت دادن به مقالات نظری بر تحقیقات کاربردی؛

- نبودن برنامه های آموزش و ژوهش؛
- قلیدهای کورکورانه و آگاهی ابتدای از ژوهش؛

- نداشتن وقت کافی هیئت علی به علت اشتغال بیش از حد در امر تدریس؛



- سرگردانی، ی اعنای و سرخوردگی فراگران؛
- فقدان مکانزم های هم آهنگ کننده.

 

5. نظام آموزشی

- ناکارآمدی واحدهای درسی؛
- کیه بر منابع یشن و تدریس و عدم استفاده از منابع روز؛

- نبود واحد ژوهش در کنار واحدهای آموزشی؛
- روی نکردن نظام آموزشی از روش کارگاهی در ژوهش؛

- مشکل زبان انگلیسی در بهره برداری از ژوهش های وارداتی

 

6. ارتباط داخلی و بن المللی

یکی از معضلات مراکز دینی و دانشگاهی کشور ما در موضوع فوق موارد ذل است:
- نداشتن روابط نزدیک با مراکز تولید علم در جهان؛

- نداشتن ارتباط مراکز علی با مراکز تولیدی، خدماتی، فرهنگی داخلی؛
- پشتیبانی مالی نکردن از ارتباط هیئت علی با مراکز خارج از کشور به صورت رو در رو؛

- بیگانگی مراکز دینی و دانشگاهی با مراکز مشابه و رقیب در خارج؛
- غفلت از دست آوردهای بن المللی موازی و رقیب یا مشابه؛

- عدم اطلاع رسانی درست بن المللی ژوهش.

 

7. سیاست گذاری

سیاست گذاری و روش مند کردن تحقیقات در مراکز دانشگاهی و حوزوی رویه ابت و معینی ندارند و مأسفانه
بیش تر نگاه ها حالت رفع کلیفی دارد ا ترغیی. و حتی گاهی نگاه به ژوهش، نگرش غرکارآمدی است ا نگاه

اساسی؛ هم چون:
- نداشتن سیاست بلند مدت ژوهشی؛

- تصمیم گری بر اساس ژوهش را در همه امور باور نکردن؛
- اقتباس درست نکردن از سیاست گذاری های موفق برخی کشورها در امر ژوهش؛

- نبود سیاست واحد در امر ژوهش با حفظ نوع و حریم ها و تعدد رشه ها.

 



نتیجه گری

 

با عنایت به فضای مقاله و تحولاتی که در دنیای امروز رخ داده، رداختن به ژوهش و احیای آن، بایسه است.
دنیای ر لاطم علم و دانش امروز در هر زمینه ای نیاز به دقت و موشکافی نیازهای هر عصر، نسل و حتی فصل
دارد ا یک محقق حوزه را به سمت و سوی درست هدایت کنند. چرا که واقعیت های مکتوب و مسند نشان ی
دهد که حرکت ژوهش مداری در دنیای اسلام از آغاز طلیعة آن مورد احترام، و تروج بوده و هست و هچ گاه و

در هچ شرایطی از رونق نیافاده است.
موضوع یای در تحقق خصوصاً در حوزة علوم اسلای اهمیت دارد؛ زرا محقق موضوع یاب، تفکّر خلاق و ژرف
کاو دارد. ان است که شناسای مسائل مورد نیاز، فراتر از نظریه ردازی است. از ان ره گذر دو شعار مهم مطمع

نظر دانش مندان قرار گرفه:
 .1ژوهش قلب آموزش است؛

2. بدون ژوهش تصمیم گری نکنیم.
و ان نکه مهم است که بدانیم که تحقق مخصوصاً در ان عرصه ها، مسلزم جدّ و جهد، شکیبای، مطالعه
ژرف، تردید علی، علاقه و کاوش مستمر است. گر چه موانع فراوانی نز در راه ژوهش است که در ان مقاله به

هفت دسه و هر کدام در چند مولفه مورد اشاره قرار گرفت.
سخن آخر ان که غفلت در تروج فرهنگ ژوهش فاصله ها را در عصر حاضر دوچندان ی کند و فرهیخگی

ملل در هر زمینه ای با تولیدات علی شان سنجیده ی شود؛ پس بیایم به ان مقوله سنجیده تر بنگریم.

 

---------------------------------

ی نوشت ها :

1. نادر قلی قورچیان، برنامه رزی استراژیک. تهران: واحد علوم و تحقیقات، مقطع دکتری 1379، ص.25
2. سید محمد مقیی، جلسه اندیشگان رامون اساندارد سازی، تهران: معاونت برنامه رزی وزارت آموزش و

رورش، پاز .1382
3. نل پستمن، زندگی در عیش، مردن در خوشی، ترجمه دکتر طباطبائی، انتشارات سروش .1378

Terence Kealey, The Economic Laws of scientific Research, Macmillan press, London, 1996. .4
5. محمد علی طوسی، سیاست گذاری در نظام های آموزشی، تهران: واحد علوم و تحقیقات، دورة دکتری 1378

ص .18
Shakow Role .6

7. نادر قلی قورچیان، برنامه رزی استراژیک، ص .38



Gerald Holton, Science and Anti – Science, Harvard University press, cambrige, .8
Massachusetts, 1993.

9. Global Mobile
10. Discovery world

11. Systematic thinking.
12. Logical thinking

13. Richard pring (2000) philosophy of Education Research
14. برگرفه از مقاله جعفر رحمانی، ماهنامه رسمان، سال .82

15. میگر، نظارت و راهنمای تعلیماتی، ترجمه دکتر بهرنگی (بینا)، .1376
Discovery and comprative .16

17. Islamic Renesance
18. جوئل، ل، کرمر، احیای فرهنگی در عهد آل بویه، انسان گرای در عصر رنسانس اسلای (تهران: مرکز نشر

دانشگاهی، تهران 1375) ر. ک: رضا منصوری، اران 1427، ص 25، نشر طرح نو 1377 .
19. عبد الهادی حائری، نخستن رویاروی های اندیشه گرایان اران با دو رویة تمدن بورژوازی غری (تهران:

انتشارات امرکبر 1372) ر.ک. رضا منصوری، اران 1427، ص .26
Research .20

21. ژاک لو گوف ، روشن فکران در قرون وسطی ، نشر مرکز ، تهران .1376
22. همان ، ص .71

23. جوئل ، ل ، کرمر ( منبع 11).
24. گری گراد نیزکی جان برچ، مدریت سیستم های اطلاعاتی، ترجمه: منوچهر غیی تهران، انتشارات مدریت

دولتی .1376
Nation stop .25

26. سعید امینی نیک، مریم مر شمس، مظفری، ژوهش در اران (تهران، مجلة گلشن جامعه 1381) ص
.4943


