
نقش مسئله ی علی در ژوهش

<"xml encoding="UTF-8?>

 

مقدمه

 

در چند سال اخر، مهم ترن مسئله جهان اسلام، چالش سنت و مدرنیه بوده است، که در اران از نهضت
ناتمام مشروطیت آغاز گشت. به طور کلی، در جهان عری اسلای پس از حمله ناپلئون به مصر در 1798م
نخستن روزنه های آشنای مسقیم جهان عرب و اسلام با اندیشه های غری گشوده شد. البه قبل از آن،
کوششهای برای آشنای با جهان غرب صورت گرفه بود، اما به گفه حمید عنایت، «هچ یک از آن لاشها، به

اندازه حمله ناپلئون در بیدار کردن غرور ملی و آرزوهای یشرفت در میان قوی عرب زبان، کارگر نیفاد». [1]
از ان زمان، قابل فرهنگ اسلای- عری با فرهنگ اروپای و غری شکل گرفت و مسلمانان درگر مسائلی شدند
که فرهنگ مسلمانان را دستخوش دگرگونی و چالشی عظیم ساخت. نز مسئله های (problems) برای متفکران
ایجاد شد که گرز و گزری از حل آنها نبود؛ زرا ان مسائل با هویت و فرهنگ و باورهای مسلمانان ارتباط داشت

و گذشتن از آنها امکان پذر نبود.
رابلماتیک، (problematic) هنگای رخ ی دهد که حوادث و پدیده های یش آیند که از حد معمول خارج، و
چنان کرار شوند که خود را بر انسان و جامعه انسانی تحمل کرده، به واقعیت (fact) عینی زندگی تبدل گردند.
[2] مسئله ها، تفکر راج جامعه را به چالش ی گرند و سعی دارند بر آن غالب شوند. مهم ترن چالش غرب با
جهان اسلام، مدرنیه و محصولات فکری اش بود که بر اثر آن، مسلمانان به وضوح دریافند که دنیای غرب از
آنان یشی گرفه است و آنان از قافله تمدن عقب مانده اند. پس از ان، متفکران مسلمان به چاره جوی
برخاسند، و در ان میان، جنبشهای شکل گرفت؛ از جمله: نهضت ناتمام مشروطیت در اران، نوزایش و

رنسانس (النهضه) در جهان عرب [3]
مسئله علی، که بیشتر بر اثر چالش یک تمدن و جامعه با تمدن و جامعه ای دیگر صورت ی گرد، و مهم ترن
بخش هر ژوهشی است. ژوهشگر با توجه به مسئله و مشکلی که وجود دارد، به جست وجو برای پاسخ آن ی
ردازد. مسئله علی، راهنمای محقق در طول ژوهش است. محدود کردن حوزه مطالعاتی و ژوهشی، با توجه به
نوع رسشی است که بر مبنای مسئله علی طرح شده است. «مسئله علی»، مرزهای زمانی و مکانی و موضوعی
تحقق را مشخص ی سازد. همچنن نشان ی دهد که به چه موضوعات یا مباحثی باید، یا نباید، رداخت. به
عبارت دیگر، مسئله علی نشان ی دهد که محقق به دنبال کشف کدام ارتباط میان پدیده هاست و چه چزی

نقطه تمرکز تحقق است.
مسئله علی در قالب رسش، که «رسش اصلی» نام دارد، طرح ی شود. از ان رو، راهنمای مباحث و مسر
آینده کار تحقق را نز ترسیم ی کند، و محقق ی داند که به دنبال پاسخ به چه رسشی است. [4] علاوه بر آن،



خواننده تحقق در همان ابتدای تحقق متوجه ی شود که ژوهشگر چه دغدغه و مسئله ای دارد و در ی پاسخ
به کدام «رسش اصلی» است.

 

تفاوت رسش با مسئله

 

دانش واژه «مسئله» (problem) و «رسش» (question) به اعتبار بحثهای روش شناسی از همدیگر متماز ی
شوند. مسئله علی قبل از فرضیه سازی مطرح ی گردد. فرضیه زمانی ی تواند امکان بروز و ظهور یابد که قبل
از آن، ذهن ژوهشگر مصروف مسئله ای شده باشد. به دیگر سخن، محقق دغدغه علی درباره موضوع خاصی را
در ذهن داشه باشد. طبیعی است که ان مسئله و دغدغه باید در جای خود را بنمایاند و آن گاه در رتو فرضیه،
خودنمای کند. البه مسئله علی برای اینکه قابل تشخیص باشد، باید در قالب «رسش اصلی» طرح گردد، ا در

ی آن، محقق بتواند احتمالات موجود برای پاسخ به رسش اصلی را در فرضیه خود بازخوانی کند.
گفه ی شود. رسش،  (question) جمله «ان چیست؟»، «مسئله علی» نام ندارد، بلکه به آن «رسش» 
عبارت است از گفتنِ «ان چه هست؟ (What is this?) و «آن چه هست؟» (What is that). ان هنر چیست؟
دنیا چیست؟ اینها همه در شمار رسش اند؛ زرا علاوه بر اینکه پاسخ به آنها جنبه وصفی خواهد داشت، یک

«چیست» در پایان آنها افزوده شده است. بنا بر ان، ان گونه رسشها نی توانند مسئله علی قلمداد شوند.
برخی روشهای تحقق، با ان «چیست»ها سر و کار دارند و ممکن است در چارچوب شناختن ظاهر شوند. از ان
رو، به دنبال شناختن ماهیت هسند. ماهیتها نز همیشه در شکل «چیست» ظاهر ی شوند؛ اما در فرضیه
سازی، که در ی مسئله علی و دغدغه نمایان ی شود، همیشه با مسئله (problem) سرو کار داریم. ا مسئله
یدا نشده باشد، به دنبال گشودن آن نی روند. به همن دلل، گشودن مسئله، به آزمون فرضیه، بسگی ای ام

و تمام دارد. [5]
در اینجا، مراد از مسئله علی، رسشی است که نیازمند فرضیه است. در واقع، فرضیه به دنبال آن ی آید؛ و در
هر ژوهش علی، همن گونه است. شاید بتوان گفت رسش از ماهیت، نها توصیف را به دنبال دارد. بنا بر
ان، نیازمند فرضیه نخواهد بود؛ زرا صِرف توصیف، پاسخ آن رسش است، نه چز دیگر. مسئله ای وجود ندارد ا
محقق به دنبال رازگشای آن باشد. پس در اینجا از هر دو دانش واژه استفاده ی شود، اما باید به خاطر داشت
که مراد، رسشِ نیازمند فرضیه است. ملاً رسش از نسبت دن با مفاهیی مانند اخلاق و دموکراسی، در داره
مسئله علی قرار ی گرد و نیازمد فرضیه سازی است. در اینجا، از نسبتی که با دن و جامعه دینی برقرار ی

کند، رسش شده است، نه از ماهیت و چیستی مفهوم. از ان رو، نیازمند أملات و پاسخهای وژه است.

 



مفهوم مسئله علی

 

از مسئله علی، برداشتهای گوناگون شده است. در یک برداشت، «مسئله علی» رسشی دانسه شده است که
برای محقق در رابطه با موضوع تحقق مطرح است. ان رسش، بر اساس فهم و تجارب ژوهشگر، مشورت با

صاحب نظران و بررسی ادبیات موجود طرح ی شود.
در برداشتی دیگر، «مسئله علی» رسشی فرض شده است که در ذهن ژوهشگر درباره پدیده، مشکل یا معضل
اجتماعی مطرح ی شود. هدف محقق از طرح سؤال، ریشه یای علت یا علل به وجود آمدن آن پدیده، مشکل یا

معضل اجتماعی مطرح ی شود.
طق آنچه گفه شد، مسئله علی، که به صورت رسش اصلی متجلی ی شود، برخاسه از دغدغه، مشکل یا
معضلی است که محقق در ی ارائه راه حل برای آن است. مسئله علی باید به صورت دغدغه ظاهر شده باشد،
یا ظاهر شود. ان مشکل ی تواند به نهای دغدغه ای ذهنی برای محقق فرض شود، و یا اینکه معضل جامعه
ای است که محقق در آن زیست ی کند. البه در آنجا که یک مسئله ذهنی برای محقق لقی ی شود، باز هم
ی توان گفت ان موضوع نی تواند از مسائل و پدیده های جامعه جدا لقی شود. در واقع، محقق گمان ی
کند به دنبال حل دغدغه ذهنی خود است، اما ناخواسه به دنبال حل مسائل پنهان و آشکار جامعه است. به
دیگر سخن، جامعه، مسائل خود را بر ژوهشگر تحمل نموده است، و او خودآگاه یا ناخودآگاه، به دنبال حل

آنهاست.

 

وژگهای مسئله علی

 

برای روشن شدن مسئله علی، به برخی وژگهای آن نز اشاره ی گردد:
یکم. مسئله علی باید صرح، روشن و بدون هچ گونه اجمال و ابهام، و در قالب رسش اصلی، مطرح شود.

دوم. باید حدّاقل دو متغر مسقل و وابسه داشه باشد و رابطه میان ان دو یا چند متغر را بیان کند.
سوم. رابطه مطرح شده بن متغرها، باید قابل اندازه گری و بررسی دقق باشد. به عبارتی، متغرها کلی نباشند

و بتوان آنها را از پدیده های مشابه بازشناخت. [6]
چهارم. مسئله علی، موضوعی را در برگرد که ارائه راه حل آن، درصدد پاسخگوی به مشکلات انسان و محیط

رامون وی باشد.
پنجم. باید موجب نهایت تمرکز در فرآیند تحقق گردد و محقق را از افادن در مسائل حاشیه ای و رامونی
برهاند. به عبارتی ، مسئله علی باید باعث شود که مواد خام جمع آوری شده درباره موضوع، درجای خود
گردآوری شوند، و محقق در جریان کار به افقهای گوناگون کشانده نشود، و کنجکاوهای او مسر اسنباط را

منحرف ننماید. [7]



ششم. پاسخ مسئله علی باید از سوی محقق مورد اسناج و اسنباط قرار گرد، و ژوهشگر مانند پاسخ به
رسش از ماهیت، نها به توصیف بسنده نکند، بلکه دیدگاه خود را نز درباره موضوع مورد بحث تبن نماید.

بایسه یادآوری است که مهم ترن نکه درمسئله علی، وجود دو یا چند متغر است، که ژوهشگر باید در ی
بررسی رابطه و آزمون ان متغرها باشد، و در پایان تحقق، روشن نماید که چه نوع رابطه ای میان متغرها حاکم
است. در واقع، محقق با طرح مسئله علی، که دارای متغر است، به ارائه فرضیه ی ردازد، و در طول تحقق

نز در ی بررسی و آزمون فرضیه است، و در نهایت، رابطه بن متغرها را بیان خواهد کرد.

 

نقش رسشهای فرعی

 

ممکن است ژوهشگر برای آسان شدن تحقق و وضوح بیشتر، به تجزیه مسئله و رسش اصلی خود مبادرت
ورزد و آن را به رسشهای فرعی تفکیک نماید. بنا بر ان، محقق با توجه به متغرهای موجود در رسش اصلی
خود، به ارائه رسشهای فرعی ی ردازد و برای رسیدن به پاسخ رسش اصلی به آنها پاسخ ی دهد. رسشهای
فرعی باید جامع و مانع رسش اصلی و متغرها باشند؛ یعنی مجموع سؤالات فرعی، نباید کوچک تر و بزرگ تر از
سؤال اصلی باشند. نکه مهم دیگر اینکه برخی رسشهای اصلی قابل تفکیک از رسشهای فرعی نیسند. از ان

رو، نباید به شوه تصنعی و ملال آور به طرح سؤالات فرعی رداخت. [8]

 

خاتمه

 

ارائه رسش اصلی، میسّر نیست مگر اینکه ژوهشگر درباره موضوع مورد ژوهش اطلاعاتی هر چند کلی و ناقص
داشه باشد. بنا بر ان، داشتن اطلاعات اندک نز ی تواند به ژوهشگر در رسشگری دقق و حساب شده یاری
رساند و مسئله علی محقق را روشن کند؛ زرا آغاز تحقق با جست وجو برای یک سؤال دقق شروع ی شود، و
ان سؤال اصلی است که راهنمای محقق در طول تحقق است. ان امر، به محقق کمک ی کند که بداند چه کار

ی خواهد بکند و چه کاری باید، یا نباید، انجام دهد.

 

--------------------------------

ی نوشت ها :



1- حمید عنایت. سری در اندیشه سیاسی عرب. تهران: امر کبر، .1376
2- ان برداشت از مسئله یا رابلم را دکتر فرحی در جلسات روش شناسی ژوهشکده اندیشه سیاسی در 27 آذر
1380 ارائه کرده است. برای مطالعه منبعی دیگر در ان باره، بنگرید به: حسن بشریه. ارخ اندیشه های

سیاسی قرن بیستم: اندیشه های مارکسیستی. تهران: نشر نی، 1376، ص 295-.300
3- شریف لک زای. «چیستی و چرای اندیشه نصر حامد ابوزید» (مقاله منتشر نشده). .1381

4- کومرث اشتریان. «راهنمای عملی طرح سؤال ژوهش» (جزوه درس روش تحقق). مؤسسه آموزش عالی
باقرالعلوم(ع)، .1379

5- عبدالکریم سروش. درسهای در فلسفه علم الاجتماع: روش تفسر در علوم اجتماعی. چاپ دوم، تهران: نشر
نی، 1376، ص .254

6- ساده، مهدی. روشهای تحقق، أکید بر جنبه های کاربردی. چاپ نخست، تهران: مؤلف، 1375، ص .29
7- ر. ک: محمودسرع القلم. روش تحقق در علوم سیاسی و روابط بن الملل. چاپ نخست، تهران: نشر و

ژوهش فرزان روز، 1380؛ کومرث اشتریان. «راهنمای عملی طرح سؤال ژوهش». یشن.
8- ر. ک: کومرث اشتریان. همان.


