
رتوى از مبارزات امام صادق (علیه السلام)

<"xml encoding="UTF-8?>

 

مقدمه

امام تجلی انسان کامل و مظهر زیبای جلوه های متعالی خداست. حرکات، نگاه ها، سکوت، همه روایگر قوانن
الی و حدیث شیفگی و دلدادگی او به خالق هستی است.

جمال معنوی و کرامت اخلاقی امام، ساحل نشن دریای وجودش را غرق در شادی و وجد ی کند و انسان را در
افقهای بیکران معنویت سرخوش از باده معرفت ی سازد و امامت جریان مبارکی است که همواره عهده دار

هدایت نسلها بوده و آنان را به سوی پاکها و عدالت و نیکی رهنمون ی ساخه است.
صادق آل محمد(صلی الله علیه و آله) استمراری است بران جریان و طلوعی است شکوهمند در منظومه نورانی

امامت.
حضرت صادق(علیه السلام) از سوی غرق دریای بیکران شهود و معرفت الی است، آن چنان که در حدیث ی

خوانیم: به هنگام لاوت آیات قرآن در نماز بهوش ی گشت؛ چون علت ان امر را جویا شدند، فرمود:
در اثر کرار آیات الی ان حالت برمن عارض شد. (فلم قم القوه البشریه بمکاشفه الجلاله الالهیه)؛ چون قدرت

بشری در برابر مکاشفه و ظهور عظمت الی اب نیاورد، ان حالت به من دست داد. (1)

باده از جام تجلی صفاتم دادند بیخود از شعشه رتو ذاتم کردند 

در مکتب شیدائی و محبت الی، او عاشقی شیفه و دلداده حق است. او خود ی فرماید:
مردم عبادت خدای عزوجل را به سه گونه انجام ی دهند: گروهی برای رغبت و مل به ثواب عبادت ی کنند؛
ان، عبادت حریصان است. دسه ای دیگر به خاطر ترس از آتش عبادت ی کنند؛ ان، عبادت بندگان است و

مولود ترس است (و لکنی اعبده حبا له عزوجل)؛ ولی من خدا را برای عشق و محبت به او عبادت ی کنم؛ ان،
عبادت عاشقان و بزرگواران و مایه امنیت و آرامش است. چنان که خداوند متعال ی فرماید: (و هم من فزع

ومئذ آمنون) (2)؛ آنها از هول و هراس روز قیامت ایمن ی باشند.(3)



که در آنجا خبر از جلوه ذاتم دادند بعد از ان روی من و آینه وصف جمال 

و ان در حالی است که قلی رشور و روحی حماسی دارد که اب ظلم و ستم را برنیاورده و خروش و فریادی ی
شود که امنیت ستمگران را سلب ی کند و هچ گونه هراسی به خود راه نی دهد. که در ان گفار رتوی از

مبارزات آن حضرت را ذکر ی کنیم:

 

الف ـ اعلام ولایت و برائت

حج گزاران در سرزمن منی گرد هم آمده اند، نسیی روحبخش و جانفزا وزیدن گرفه است. و بارقه امید را بهدلها
هدیه ی کند. او امام جعفر فرزند باقرالعلوم(علیه السلام) است که در کنار پدر خویش سرزمن منی را حال و

هوای دیگر بخشیده است وتجسم آرزوی دوستداران حقیقت است که در سرزمن (منی) و (آرزو) حج ابراهیی را
تفسر ی کند.

در ان سرزمن چشمان حج گزاران به قامتی خره ی شود که قیامتی از معرفت و دلربائی است. در اجتماع آنان
از ولایت و برائت ی گوید و از خلافت اصل الی و حق اهل بیت یامبر(صلی الله علیه و آله) سخن ی گوید. و

چونان جد خویش ابراهیم(علیه السلام) نمرودیان را نفی و طرد ی کند و مردم را نسبت به خاندان اموی که به
ناحق برخلافت اسلای کیه زده اند، آگاهی ی بخشد و ی فرماید:

(سپاس ی گویم خداوندی را که محمد(صلی الله علیه و آله) را به حقیقت و راستی به یامبری فرساد و ما را به
آن حضرت گرای داشت. پس مائیم برگزیدگان خدا بر خلق او و پسندیدگان خدا ازبندگان او و جانشینان خدا در
زمن. سعادتمند کسی است که از ما روی کند و شقاوتمند و بدبخت کسی است که با ما مخالفت و دشمنی

نماید.)
امام خود عکس العمل ان سخنرانی را ان چنن بیان ی دارد: (برادر هشام گزارش آن را به او رسانید. در مکه

مصلحت ندید که متعرض ما گردد. چون به دمشق رسید و ما به مدینه برگشتیم، قاصدی به سوی فرماندار مدینه
فرساد و از او خواست که پدرم و مرا به دمشق بفرستد. چون وارد دمشق شدیم، سه روز به ما اجازه ملاقات نداد

و روز چهارم ما را طلبید.) سپس امام(علیه السلام) به نقل مشروح جریان دیدار و وقاع بعد از آن ی ردازد که
خود حدیثی شنیدنی دارد.(4)

 

 

اعتراض مقدس

محمد و ابراهیم از فرزندان عبدالله محض که در مقابل منصور دوانیقی قیام نموده بودند، به شهادت رسیدند.
ابراهیم همان شهید سرزمن (باخمرا) است که امام علی(علیه السلام) از آن خبر داده و فرموده است: (بباخمری



یقل بعدان یظهر یاتیه سهم غرب، یکون فیه منیه فیابوس الرا شلت یده و وهن عضده)؛ در سرزمن باخمری
کشه ی شود بعد از ان که غالب شود و تری نامعلوم سبب مردن او ی شود. پس بدا به حال ترانداز، دست

او فلج باد و بازویش سست باد.
پس از آن منصور دوانیقی فرمانداری به نام شیبه ابن غفال به سوی مدینه گسل داشت. او به مسجد آمد و در

اجتماع مردم در نماز جمعه برمنبر رفت و گفت: علی ابن ای طالب بن مسلمانان اخلاف افکند و با مومنان
جنگید و خلافت را برای خود ی خواست اما او را از خلافت باز داشند؛ فرزندان او نز ان چنن هسند. و چون
خواسار چزی هسند که استحقاق آن را ندارند، در اطراف کشه ی شوند و در خون خود غوطه ور ی گردند. 

مردم از ان سخنان ناراحت شده، اما رعب و وحشت به کسی اجازه نی داد که سکوت را بشکند. ناگهان اعتراضی
مقدس برسر انسان خود فروخه آوار ی شود و به او ان چنن پاسخ ی دهد: 

خدارا سپاس ی گویم و درود ی فرستیم برمحمد(صلی الله علیه و آله) خاتم یامبران و آقای رسولان و بر
تمای رسولان و انبیای الی. اما آنچه تو از نیکی گفتی، ما شایسه آن هستیم و آنچه از بدی بر زبان راندی، تو و

امرتو بدان سزاوارترید. 
در ادامه روی به سوی مردم نمود و فرمود: آیا خبر ندهم شما را به آن فردی که از همه مردم مزان اعمالش تی

تر و از همه آنان زیانکارتر است؟ او فردی است که آخرتش را به دنیای دیگران ی فروشد؛ که همن فاسق از
آنهاست. مردم ساکت شدند و فرماندار بدون ان که حرفی بزند، از مسجد خارج شد. راوی ی گوید، از نام ان
شخص معترض سوال کردم، گفند: او جعفر ابن محمد ابن علی ابن الحسن فرزند علی ابن ای طالب(علهم

السلام) است.(5)
 

 

هراس خلفا

یکی از راههای شناخت قدرت مبارزه هرکس و مزان و اهمیت آن، اعترافات دشمنان به جایگاه مبارزاتی اوست.
امام صادق(علیه السلام) قسمتی از دوران امامت خویش را در دوران منصور دوانیقی گذراند. در آن مدت خلیفه
عباسی از آن حضرت احساس خطری عمق داشه، گاه آن را در جلسات خصوصی خویش اظهار کرده است. در

یکی از ملاقات های که منصور با امام داشه، ان چنن ی گوید (ان همان دریای مواجی است که ساحلش را
نی توان دید و به عمق آن نتوان رسید. دانشمندان در او سرگردانند و شناگران در شناخت وی غرق ی گردند.):

(هذا الشجی المعترض فی حلوق الخلفإ الذی لایجوز نفیه و لا یحل قله و لولا ما یجمعنی و ایاه شجره طاب
اصلها...لکان منی الیه مالا یحمد فی العواقب لما یبلغی عنه من شده عیبه لنا، و سوء القول فینا)؛ ان استخوانی
است که در گلوی خلفا است همان که نتوان او را تبعید کرد و جاز نیست کشتن او و اگر نبود که من و او از یک

درخت سرچشمه گرفه ایم، برخورد من با او به گونه ای بود که عاقبتی خوش بر او نداشه باشد؛ زرا او به شدت
از من بدگوئی ی کند.(6)

و در روایتی دیگر به ربع، و رازدار خود ی گوید:
(ویلک یا ربع هذا الشجی المعترض فی حلقی من اعلم الناس)؛ ان استخوان که در گلوی من است، از داناترن



مردم است.(7)
و نز در یکی از سفرها منصور دوانیقی در (ربذه) ـ تبعیدگاه ابوذرـ توقف ی کند و ی خواهد که امام جعفر

صادق (علیه السلام) را به نزد او بیاورند، در حالی که با خود ان چنن ی گوید: (من یعذرنی من جعفر هذا قدم
رجلا و اخر اخری یقول انحی عن محمد فان یظفر فانما الامرلی و ان کن الاخری فکنت قد احرزت نفسی اما والله

لاقلنه)
چه کسی ی تواند مرا از جعفر ابن محمد معذور دارد با ان که او با محمد ابن عبدالله ابن الحسن در بعضی از
کارها موافقت نموده مل کسی که قدی به جلو گذاشه است و قدی به عقب. او ی گوید من از محمد ابن

عبدالله فاصله ی گرم اگر در قیام خویش روز شد، حکومت از من خواهد بود و اگر دیگری به حکومت برسد،
من خود را حفظ نموده ام. به خدا قسم! او را خواهم کشت.(8)

و در مواجهه دیگر زمانی که منصور آن حضرت را از مدینه به کوفه احضار نموده بود، ی گوید: من تصمیم گرفه
ام که درخان خرمای مدینه را قطع کنم و فرزندانش را اسر کنم. حضرت فرمود: چرا؟ منصور گفت: به خاطر ان
که به من خبر رسیده است که معلی ابن خنیس، خدمکارت مردم را به سوی تو فرا ی خواند و برایت امور مالی

تدارک ی بیند.(9)
البه حضرت برایش توضح داد که گزارش دروغ به او رسیده است. اما روشن ی سازد که ا چه اندازه خلیفه
عباسی نسبت به حضرت حساس و از موقعیت اجتماعی و فعالیتهای امام(علیه السلام) هراسان بوده است.

آنچه ادعای فوق را إکید ی کند، سخن دیگر منصور است که به ربع ی گوید: (وکان امره و ان کان ممن لایخرج
بسیف اغلظ عندی و اهم علی من امر عبدالله ابن الحسن فقد کنت اعلم هذا منه و من آبائه علی عهد بنی امیه)

کار جعفر ابن محمد اگر چه با شمشر قیام نی کند اما برایم سخت تر و مهم تر است از قیام عبدالله ابن
الحسن؛ من ان را از او و پدرانش در زمان بنی امیه ی دانم. (10)

محمد ابن عبیدالله اسکندری از ندیمان مخصوص منصور ی گوید: روزی برمنصور دوانیقی وارد شدم، او را
غمگن یافتم. از او علت را جویا شدم. گفت: (لقد هلک من اولاد فاطمه مقدار مائه و قد بقی سید هم و

امامهم)؛ از فرزندان فاطمه حدود صد نفر کشه شدند اما آقا و یشوای آنان باقی مانده است. گفتم: آن فرد
کیست؟ گفت: او جعفر ابن محمد صادق است. سلطنت عقیم و نازاست! سوگند خورده ام که ا شب نیامده

است، خود را از دست او خلاص کنم.(11)

 

احضارهای متعدد

در آغاز ان نوشار به احضار امام(علیه السلام) در کنار پدر بزرگوارش از سوی هشام ابن عبدالملک اشاره شد.
اکنون به مواردی از ان احضارها توسط خلفای عباسی اشاره ی کنیم:

ابوالعباس سفاح اولن خلیفه عباسی حضرت را به عراق طلبید و دنبال بهانه ای ی گشت که حضرت را به
شهادت برساند که با تدبرالی آن حضرت توطئه او خنثی شد. در روز آخر ماه رمضان سفاح اعلام عید فطر نموده
بود. حضرت ی فرماید: من بر او وارد شدم. از من رسید: درباره روزه امروز نظرت چیست؟ به او گفتم: ان مربوط



به یشوا است. اگر روزه بگری، روزه ی گرم و اگر افطار کنی، افطار ی کنم. سفاح به غلام خود دستور داد ا
سفره ای حاضر کردند. من نز با او روزه را خوردم؛ با ان که ی دانستم آن روز از ماه رمضان است. خوردن روزه و

انجام قضای آن آسانتر است برمن که گردنم زده شود و خداوند عبادت نشود.(12)
و در همن سفر بود که در ارخ ی خوانیم: مردی از شیعیان همسر خود را سه طلاقه نموده بود. مسإله را از
یکی از شیعیان ی رسد، پاسخ ی دهد: اشکالی ندارد. همسر او ی گوید: من قانع نی شوم، مگر آن که از
خود امام صادق(علیه السلام) سوال کنی. و ان در زمانی بود که ابوالعباس سفاح در (حره) بود و مردم را از

ملاقات با امام صادق(علیه السلام) منع کرده بود. آن مرد ی گوید: در اندیشه بودم که چگونه با حضرت ملاقات
کنم.

ناگهان مردی سپاهوست را دیدم که جبه ای پشمن داشت و خیار ی فروخت، تمام خیارهای او را خریدم.
سپس از او خواستم که لباس خود را به من بدهد. آن را وشیدم و به صورت خیار فروش به طرف خانه امام

صادق(علیه السلام) به راه افادم.
در ان زمان دیدم غلای مرا صدا ی زند، نزدیک شدم. حضرت را دیدم به من فرمود: چاره نیکو اندیشیدی!
خواسه ات چیست؟ مسإله را توضح دادم. حضرت فرمود: (ارجع الی اهلک فلیس علیک شیء)؛ به سوی

همسرت بازگرد، چزی برتو نیست.(13)
پس از سفاح برادرش منصور دومن خلیفه عباسی نز آن حضرت را به حره فرا ی خواند که صفوان جمال ی

گوید: در سفر دوم که حضرت را به حره ی بردم، قبل از وارد شدن بر منصور، حضرت لباس سفید وشید. زمانی
که بر منصور وارد شد، گفت: خود را شبیه یامبران ساخه ای! حضرت پاسخ داد: چرا مرا از فرزندان یامبران دور

ی داری؟ بدن معنا که چون فرزند یامبران هستم، ی توانم خود را شبیه آنان بسازم. و حتی منصور در مواردی
تصمیم به قل امام (علیه السلام) گرفه بود که با مشاهده معجزات و کرامات آن بزرگوار هراسان شد و از

تصمیم خود منصرف ی گشت که خود بحثی مفصل دارد که مجال طرح آن در ان مختصر نی باشد.

 

تدبر صحح سامان دادن مبارزه از سوی امام صادق(علیه السلام)

رهبری فرزانه و الی امام صادق(علیه السلام) ایجاب ی کرد که مبارزه با مسکبران را به گونه ای سامان بخشد
که نروها از بن نرفه و راه هرگونه بهانه برخلفای غاصب بسه شود. بدن جهت ابوبصر ی گوید: از امام

صادق(علیه السلام) شنیدم که فرمود: برهزید از خدا و بر شما باد به روی از امامان خویش؛ آن چه آن ها ی
گویند، بگوید و از آن چه ساکند، شما نز سکوت کنید. شما در سلطنت کسی هستید که مصداق ان کلام الی

است که ی فرماید:
(و ان کان مکرهم لزول منه الجبال) (14)؛ (مکرشان چنان باشد که کوهها را از جا برکند.) پس قوای الی یشه

کنید، در نمازهایشان شرکت کنید و در تشع جنازه های آنان حاضر شوید و امانت را برگردانید.(15)
در همن راساست که مهاجر ابن عمار خزاعی ی گوید: منصور دوانیقی ول بسیاری به من داد و مرا راهی

مدینه نمود ا بتوانم به آن وسیله افرادی که قصد قیام و نهضت دارند را شناسائی کنم. بدن جهت ی رفتم و



ول را بن افرادی که در اطراف قبر یامبر(صلی الله علیه و آله) بودند، قسیم ی نمودم و با آنان راه آشنای را
ی گشودم. در یکی از روزها که در کنار امام صادق(علیه السلام) قرار گرفتم.

به من فرمود: به صاحب و امرت بگو: خاندان و بسگان تو به روشی غر از ان محاج ترند، تو به سوی جوانان
محاج میآی و به آنان حیله ی زنی! شاید کسی سخنی بگوید که به واسطه آن خونشان را مباح شماری. اگر به

آن ها نیکی کنی و صله رحم انجام دهی و آنان را ی نیاز سازی، ان ضروریترن چزی خواهد که از آن ها ی
خواهی. سپس ی گوید: به نزد منصور رفتم و گفتم: از نزد فردی میآیم که ساحر و یش گو است. منصور گفت:

به خدا سوگند که راست گفه است. مواظب باش که ان مطلب را کسی از تو نشنود.(16)
به ان وسیله است که حضرت نقشه جاسوس های خلیفه را برملا ی کند و شیعیان را از دسیسه های آنان

محفوظ نگه ی دارد و آنان را با تدبر الی خویش به سوی آینده ای روشن به یش ی برد.

 

ی نوشت ها :
1 ـ فلاح السائل، سید ابن طاووس، ص .108

2 ـ سوره نمل، آیه .89
3 ـ وسائل الشیعه، ج 1، ص .46

4 ـ منتی الامال، حالات فرزندان امام مجتی(علیه السلام).
5 ـ بحارالانوار، ج 47، ص .165

6 ـ همان، به نقل از امالی صدوق، ص .611
7 ـ همان، ص .170
8 ـ همان، ص .192

9 ـ الکافی، ج 6، ص .445
10 ـ بحارالانوار، ج 47، ص .199

11 ـ همان، ص .202
12 ـ الکافی، ج 3، ص 82 و 83 و بحارالانوار، ج 47، ص .210

13 ـ الخرائج و الجرائح، ص 234، به نقل از بحارالانوار، ج 47، ص .171
14 ـ سوره ابراهیم، آیه .46

15 ـ بحارالانوار، ج 47، ص 161، به نقل از امالی شخ طوسی، ص .61
16 ـ همان، ص 172.

فرهنگ کوثر، شماره 47


