
چهل حديث از امام حسن عسکری (علیه السلام)

<"xml encoding="UTF-8?>

 

 -1رهز از جدال و شوخی :

«لا تمُارِ فَیَذْهَبَ بَهاؤُکَ وَ لا تمُازِحْ فَیُجْترَأََ عَلَیْکَ»:
جدال مکن که ارزشت مرود و شوخی مکن که بر تو دلر شوند.

(تحف العقول ص 486)

 

 

2- تواضع در نشستن :

رفَِ مِنَ الَْمجْلسِِ لَمْ َزلَِ اللّهُ وَ مَلائکَُِهُ یُصَلونَ عَلَیْهِ حَتیّ یَقُومَ»: مَنْ رضَِیَ بدُِونِ الش»
هر که به پان نشستن در مجلس خشنود باشد، وسه خدا و فرشه ها بر او رحمت فرسند ا برخزد.

(تحف العقول ص 486)

 

 

3- هلاکت در ریاست و افشاگری :

«دَعْ مَنْ ذَهَبَ یَمینًا وَ شِمالاً، فَإِن الراّعِیَ یَجْمَعُ غَنَمَهُ جَمْعَها بأِهَْوَنِ سَعْی وَ إیِّاکَ وَ الاِْذاعَةَ وَ طَلَبَ الریاسَةِ،
فَإِنهُما یَدْعُوانِ إلَِی الْهَلَکَةِ»:



آن که را به راست و چپ رود واگذار! به راستی چوپان، گوسفندانش را به کمتر لاشی گِرد آوَردَ. مبادا اسرار را فاش
کرده و سخن راکنی کنی و در ریاست باشی، زرا ان دو، آدی را به هلاکت میکشانند.

(الخرائج والجرائح: 449 ح35 وعن الدلائل فی کشف الغمّة: 3/206، 207)
 

 

4- گناهی که بخشوده نشود :

نوُبِ التی لا تغُْفَرُ : لَیَْنی لا أؤُاخَذُ إلاِّ بهِذا. ثمُ قالَ: ألاَِْشْراکُ فِی الناّسِ أخَْفی مِنْ دَبیبِ النمْلِ عَلَی الْمَسْحِ مِنَ الذ»
الاسَْْوَدِ فِی اللیْلَةِ الْمُظْلمَِةِ»:

از جمله گناهانی که آمرزیده نشود ان است که (آدی) بگوید: ای کاش مرا به غر از ان گناه مؤاخذه نکنند.
سپس فرمود: شرک در میان مردم از جنبش مورچه بر رووش سیاه در شب ار نهانتر است.

 

 

5- نزدیکتر به اسم اعظم :

«بسِْمِ اللّهِ الرحمنِ الرحیمِ أقَْربَُ إلَِی اسْمِ اللّهِ الاعَْْظَمِ مِنْ سَوادِ الْعَْنِ إلِی بَیاضِها»:
«بسم اللّه الرحّمن الرحّیم» به اسم اعظم خدا، از سیاهی چشم به سفیدی اش نزدیکتر است.

(عون اخبار الرضا ج2، ص5، ح1)

 

 

6- دوستی نیکان و دشمنی بدان :

«حُب الابَْْرارِ للاِبَْْرارِ ثوَابٌ للاِبَْْرارِ، وَ حُب الْفُجّارِ للاِبَْْرارِ فَضیلَةٌ للاِبَْْرارِ، وَ بُغْضُ الْفُجّارِ للاِبَْْرارِ زَْنٌ للاِبَْْرارِ، وَ بُغْضُ الابَْْرارِ
للِْفُجّارِ خِزْیٌ عَلَی الْفُجّارِ»:

دوستی نیکان به نیکان، ثوابست برای نیکان. و دوستی بدان به نیکان، فضیلت است برای نیکان. و دشمنی بدان با
نیکان، زینت است برای نیکان. و دشمنی نیکان با بدان، رسوای است برای بدان.

(تحف العقول ، ص 517)

 

 



7- سلام نشانه تواضع :

لامُ عَلی کُل مَنْ تمَُر بهِِ، وَ الْجُلُوسُ دُونَ شَرفَِ الَْمجْلسِِ»: واضُعِ ألَسمِنَ الت»
از جمله تواضع و فرونی، سلام کردن بر هر کسی است که بر او میگذری، و نشستن در پان مجلس است.

(بحار الانوار 75/372)
 

 

8- خنده بیجا :

حْکُ مِنْ غَْرِ عَجَب»: مِنَ الْجَهْلِ ألَض»
خنده بیجا از نادانی است.

(تحف العقول ص 487 - کافی  ج 2 ، ص 664)

 

 

9- همسایه بد :

«مِنَ الْفَواقِرِ التی َقْصِمُ الظهْرَ جارٌ إنِْ رأَی حَسَنَةً أطَْفَأهَا وَ إنِْ رأَی سَیئَةً أفَْشاها.»:
از بلاهای کمرشکن، همسایه ای است که اگر کردار خوی را بیند نهانش سازد و اگر کردار بدی را بیند آشکارش

نماید.
(تحف العقول ، ص 517، بحار الانوار،ج75، ص372، ح11)

 

 

10- پندی گویا و جامع :

«أوُصیکُمْ بَِقْوَی اللّهِ وَ الْوَرَعِ فی دینکُِمْ وَالاِْجْتهَادِ للِّهِ وَ صِدْقِ الْحَدیثِ وَ أدَاءِ الأمَانةَِ إلِی مَنِ ائْتمََنَکُمْ مِنْ بَر أوَْ
دٌ(صلی الله علیه وآله وسلم) صَلوا فی عَشائرِهِِمْ وَ اشْهَدُوا جُودِ وَ حُسْنِ الْجَوارِ. فَبهِذا جاءَ مُحَم فاجِر وَ طُولُ الس
جَنائزِهَُمْ وَ عُودُوا مَرْضاهُمْ وَ أدَوا حُقُوقَهُمْ، فَإِن الرجُلَ مِنْکُمْ إذِا وَرَعَ فی دینهِِ وَ صَدَقَ فی حَدیِهِ وَ أدَی الامَْانةََ وَ

نَ خُلْقَهُ مَعَ الناّسِ قلَ: هذا شیعِیٌ فَیَسُرنی ذلکَِ. إِقُوا اللّهَ وَ کُونوُا زَیْنًا وَ لا َکُونوُا شَیْنًا، جُروا إلَِیْنا کُل مَوَدة حَس
وَ ادْفَعُوا عَناّ کُل قَبح، فَإِنهُ ما قلَ فینا مِنْ حَسَن فَنَحْنُ أهَْلُهُ وَ ما قلَ فینا مِنْ سُوء فَما نحَْنُ کَذلکَِ.»:

عیهِ أحََدٌ غَْرنُا إلاِّ کَذّابٌ. أکَْثرِوُا ذِکْرَ اللّهِ وَ ذِکْرَ رٌ مِنَ اللّهِ لا یَدابِ اللّهِ وَ قَرابَةٌ مِنْ رسَُولِ اللّهِ وَ تطَْهِفی ک لَناحَق»



لاةَ عَلی رسَُولِ اللّهِ عَشْرُ حَسَنات، الص (صلی الله علیه وآله وسلم)فَإِن یِلاةَ عَلَی الن لاوَةَ الْقُرانِ وَ الصِ َالْمَوْتِ و
لامَ.»: کُمْ بهِِ وَ أسَْتوَْدِعُکُمُ اللّهَ وَ أقَْرأَُ عَلَیْکُمْ السُْی إحِْفَظُواما وَص

شما را به قوای الی و پارسای در دینان و لاش برای خدا و راسگوی و امانتداری درباره کسی که شما را امن
دانسه نیکوکار باشد یا بدکار و طول سجود و حُسنِ همسایگی سفارش میکنم. محمّد (صلی الله علیه وآله

وسلم) برای همن آمده است. در میان جماعت های آنان نماز بخوانید و بر سر جنازه آنها حاضر شوید و
مریضانشان را عیادت کنید. و حقوقشان را ادا نماید، زرا هر یک از شما چون در دینش پارسا و در سخنش
راسگو و امانتدار و خوش اخلاق با مردم باشد، گفه میشود: ان یک شیعه است، و ان کارهاست که مرا

خوشحال میسازد.
قوای الی داشه باشید، مایه زینت باشید نه زشتی، تمام دوستی خود را به سوی ما بکشانید و همه زشتی را از

ما بگردانید، زرا هر خوی که درباره ما گفه شود ما اهل آنیم و هر بدی درباره ما گفه شود ما از آن به دوریم. در
کاب خدا برای ما حقّی و قرابتی از یامبر خداست و خداوند ما را پاک شمرده، احدی جز ما مدّعی ان مقام

نیست، مگر آن که دروغ میگوید.
زیاد به یاد خدا باشید و زیاد یاد مرگ کنید و زیاد قرآن را لاوت نماید و زیاد بر یغمبر (صلی الله علیه وآله

وسلم) سلام و تحیّت بفرستید. زرا صلوات بر یامبر خدا (صلی الله علیه وآله وسلم) ده حسنه دارد. آنچه را به
شما گفتم حفظ کنید و شما را به خدا میسپارم، و سلام بر شما.

 (بحارالانوار-جلد75 -صحفه 372 باب29)
 

 

11- اندیشه در کار خدا :

لوةِ وَ إنِما الْعِبادَةُ کَثْرةَُ التفَکرِ فی أمَْرِ اللّهِ.»: یامِ وَ الص لَیْسَتِ الْعِبادَةُ کَثْرةََ الص»
عبادت کردن به زیادی روزه و نماز نیست، بلکه (حقیقتِ) عبادت، زیاد در کار خدا اندیشیدن است.

(تحف العقول، ص448)

 

 

12- پلیدی خشم :

:«شَر احُ کُلْألَْغَضَبُ مِف»
خشم و غضب، کلید هر گونه شرّ و بدی است.

(تحف العقول، ص‏581، کافى، ج‏2 ص‏303)

 



 

13- وژگی های شیعیان :

«شیعَُنا الْفِئَةُ الناّجِیَةُ وَالْفِرْقَةُ الزاّکِیَةُ صاروُا لَنا رادِئًا وَصَوْناً وَ عَلَی الظلَمَةِ ألََبا وَ عَوْناً سَیَفْجُرُ لَهُمْ یَنابعُ الْحََوانِ
بَعْدَ لَظْیِ مُجْتمََعِ النرانِ أمَامَ الروْضَةِ»:

روان ما، گروه های نجات یابنده و فرقه های پاکی هسند که حافظان (آن) مایند، و ایشان در مقابل
ستمکاران، سر و کمک کار ما (هسند). به زودی چشمه های حیات (منجیِ بشریّت) بعد از گدازه توده های

آتش! یش از ظهور برای آنان خواهد جوشید.
(بحار الانوار، علامه مجلسی، ج75، ص378، ط بروت)

 

 

14- نا آرای کینه توز :

«أقََل الناّسِ راحَةً ألَْحُقُودُ»:
کینه توز ، نا آرامترنِ مردمان است.

(تحف العقول ، ص 519، بحار الانوار، علامه مجلسی، ج75، ص373، ط بروت)

 

 

15- پارساترن مردم :

بْهَةِ، أعَْبَدُ الناّسِ مَنْ أقَامَ عَلَی الْفَرائضِِ أزَْهَدُ الناّسِ مَنْ ترَکََ الْحَرامَ، أشََد الناّسِ أوَْرَعُ الناّسِ مَنْ وَقَفَ عِنْدَ الش»
نوُبَ»: اجْتهَادًا مَنْ ترَکََ الذ

پارساترن مردم کسی است که در هنگام شبهه توقّف کند. عابدترن مردم کسی است که واجبات را انجام دهد.
زاهدترن مردم کسی است که حرام را ترک نماید. کوشننده ترن مردم کسی است که گناهان را رها سازد.

(تحف العقول ، ص 489)
 

 



16- وجود مؤمن :

ةٌ عَلَی الْکافِرِ»: ألَْمُؤْمِنُ بَرکََةٌ عَلَی الْمُؤْمِنِ وَ حُج»
مؤمن برای مؤمن، برکت و بر کافر، اتمام حجّت است.

(تحف العقول، ص489)
 

 

17- محصول اعمال :

«إنِکُمْ فی آجال مَنْقُوصَة وَ أیَّام مَعْدُودَة وَ الْمَوْتُ یَأْتی بَغَْةً، مَنْ َزْرَعْ خَْراً یَحْصِدُ غِبْطَةً وَ مَنْ َزْرَعْ شَرا یَحْصِدُ
رُ لَهُ، مَنْ أعُْطِیَ خَْراً فَاللّهُ أعَْطاهُ، وَ مَنْ هِ، وَ لا یُدْرکُِ حَریصٌ ما لَمْ یُقَدقُ بَطیءٌ بحَِظَْزارِع ما زرََعَ لا یُس ندِامَةً، لکُِل

وُقِیَ شَرا فَاللّهُ وَقاهُ»:
شما عمر کاهنده و روزهای برشمرده ای دارید، و مرگ به ناگهان ی آید، هر کس تخم خری بکارد به خوشی
بدِْروََد، و هر کس تخم شرّی بکارد به پشیمانی بدِْروََد. هر که هر چه بکارد همان برای اوست. کُندکار را بهره از
دست نرود و آزمند آنچه را مقدرشّ نیست در نیابد، هر که به خری رسد خدایش داده، و هر که از شرّی رهد

خدایش رهانده.
(تحف العقول ، ص 519)

 

 

18- شناخت احمق و حکیم :

«قَلْبُ الأحَْمَقِ فی فَمِهِ وَ فَمُ الْحَکیمِ فی قَلْبهِِ»:
قلب احمق در دهان او و دهان حکیم در قلب اوست.

(تحف العقول ، ص 519)
 

 

 -19لاش برای رزق مقدّر :

«لا یَشْغَلْکَ رزِْقٌ مَضْمُونٌ عَنْ عَمَل مَفْروُض»:
رزق و روزیِ ضمانت شده، تو را از کار واجب باز ندارد.

(حدیقة الشّیعة: ج 2، ص 194، وافى: ج 4، ص 177، ح 42.)



 

 

20- عزتِّ حقگرای :

:«لٌ إلاِّ عَزوَلا أخََذَ بهِِ ذَل ، زٌ إلاِّ ذَلعَز ما ترَکََ الْحَق»
هچ عززی حقّ را رها نکند، مگر آن که ذلل گردد و هچ ذلیلی به حقّ نیاوزد، مگر آن که عزز شود.

(تحف العقول ، ص 520)
 

 

21- دوست نادان :

«صَدقُ الْجاهِلِ تعََبٌ»:
دوست نادان، مایه رنج است.

(دانش نامه عقايد اسلاى: ج 2 ص 130 ح )1176
 

 

22- بهترن خصلت :

«خَصْلَانِ لَیْسَ فَوْقَهُما شَیْءٌ: ألاَِْیمانُ باِللّهِ وَ نفَْعُ الاِْخْوانِ»:
دو خصلت است که بهتر و بالاتر از آنها چزی نیست: ایمان به خدا و سود رساندن به برادران.

(تحف العقول ، ص 520)

 

 

23- نتیجه جسارت بر پدر :

«جُرْأةَُ الْوَلَدِ عَلی والدِِهِ فی صِغَرهِِ تدَْعُوا إلَِی الْعُقُوقِ فی کِبَرهِِ»:
جرأت و دلری فرزند بر پدرش در کوچکی، سبب عاقّ و نارضایتی پدر در بزرگی میشود.

(تحف العقول ، ص 520)
 



 

24- بهتر از حیات و بدتر از مرگ :

«خَْرٌ مِنَ الْحَیاةِ ما إذِا فَقَدَْهُ أبَْغَضْتَ الْحَیاةَ وَ شَر مِنَ الْمَوْتِ ما إذِا نزَلََ بکَِ أحَْبَبْتَ الْمَوْتَ»:
بهتر از زندگی چزی است که چون از دستش دهی، از زندگی بدت آید، و بدتر از مرگ چزی است که چون به

سرت آید مرگ را دوست بداری.
(تحف العقول ، ص 520)

 

 

25- وابسگی و خواری :

«ما أقَْبَحَ باِلْمُؤْمِنِ أنَْ َکُونَ لَهُ رغَْبَةٌ تذُِلهُ»:
چه زشت است برای مؤمن، دلبسگی به چزی که او را خوار دارد.

(تحف العقول ، ص 520)

 

 

26- نعمت بلا :

«ما مِنْ بَلیِة إلاِّ وَ للِّهِ فها نعِْمَةٌ تحُیطُ بهِا»:
هچ بلای نیست، مگر ان که در آن از طرف خدا نعمتی است.

(تحف العقول ، ص 520)

 

 

27- اکرام بدون افراط :

«لا ُکْرمِِ الرجُلَ بمِا یَشُق عَلَیْهِ»:
هچ کس را طوری اکرام مکن که بر او سخت گذرد.

(27 همان، ص 489.)



 

 

28- ارزش پند پنهان :

«مَنْ وَعَظَ أخَاهُ سِرا فَقَدْ زانهَُ، وَ مَنْ وَعَظَهُ عَلانیَِةً فَقَدْ شانهَُ»:
هر که در نهان، برادر خود را پند دهد او را آراسه، و هر که آشکارا برادرش را پند دهد او را کاسه.

(تحف العقول ، ص 520)

 

 

29- تواضع و فرونی :

«ألَتواضُعُ نعِْمَةٌ لا یُحْسَدُ عَلَْها»:
تواضع و فرونی، نعمتی است که بر آن حسد نبرند.

(تحف العقول، ص489 ، ص 520، ح 31 )

 

 

30- سختی تربیت نادان :

«رِیاضَةُ الْجاهِلِ وَ ردَ المُعْادِ عَنْ عادَِهِ کَالْمُعْجِزِ»:
رورش دادن نادان و ترک دادن معاد از عادتش، مانند معجزه است.

(تحف العقول ، ص 520)

 

 

31- شادی ی جا :

«لَیْسَ مِنَ الأدََبِ إظِْهارُ الْفَرَحِ عِنْدَ الَْمحْزوُنِ»:
اظهار شادی نزد غمدیده، از ی ادی است.

(تحف العقول، ص489)



 

 

32- جمال ظاهر و باطن :

ورةَِ جَمالُ ظاهر، وَ حُسْنُ الْعَقْلِ جَمالُ باطِن»: حُسْنُ الص»
صورت نیکو، زیبای ظاهری است، و عقل نیکو، زیبای باطنی است.

(بحار الانوار ، ج 78، ص379)

 

 

33- کلید تمام گناهان :

«جُعِلَتِ الْخَبائثُِ فی بَیْت وَ جُعِلَ مِفْاحُهُ الْکَذِبَ»:
تمام پلیدی ها در خانه ای قرار داده شده و کلید آن دروغگوی است.

(بحار الانوار، ج78، ص377)
 

 

34- چشم وشی از لغزش و یادآوری احسان :

«خَْرُ إخِْوانکَِ مَنْ نسَِیَ ذَنْبَکَ وَ ذَکَرَ إحِْسانکََ إلَِیْهِ»:
بهترن برادران تو کسی است که خطایت را نادیده گرد و احسانت را یادآور شود.

(بحارالانوار: ج 71، ص 188، ح 15)

 

 

35- مدح نالاق :

«مَنْ مَدَحَ غَْراَلمُسْتحَِق فَقَدْ قامَ مَقامَ المُتهَمِ»:
هر که نالایقی را نا گوید، خود در موضعِ اتهّام قرار گرد.

(بحار الانوار، ج 74، ص 105.)



 

 

36- راه دوست یای :

َهُ، وَ الْکَرمَُ طَبیعََهُ، وَ الْحِلْمُ خُلَهُ کَثرَُ صَدیقُهُ»: مَنْ کانَ الْورَعُ سَجِی»
کسی که پارسای خوی او، و بخشندگی طبیعت او، و بردباری خصلت او باشد دوسانش بسیار شوند.

(تحف العقول: ص 489، س 17، بحارالأنوار: ج 75، ص 374، ح 24)

 

 

37- انس با خدا :

«مَنْ آنسََ باِللّهِ إسِْتوَْحَشَ مِنَ الناّسِ»:
کسی که با خدا مأنوس باشد، از مردم گرزان گردد. 

(مسند الامام العسکری، ص287)

نکه: شاید برخی از خوانندگان برایشان سؤال (شبهه) یش بیاید که چه طورممکنه کسی با ایمان باشه وازمردم
گرزان ، اگران طوربود یامبر باید مردم گرزترن آدم روی زمن ی شد.

ان سؤال به طور تفصل توسط علامه محمودی در کاب « نهج السعادة فی مستدرک نهج البلاغة» پاسخ داده
شده است. وی در ذل روایت امام عسکری (علیه السلام) که فرمودند «منْ آنسََ باِللّهِ إسِْتوَْحَشَ مِنَ الناّسِ.»:

کسی که با خدا مأنوس باشد، از مردم گرزان گردد.
ی گوید: بحث انزوا و دوری و وحشت از مردم، ناظر به مجالس باطل، صرف اوقات در لهو و لعب، غفلت، جهالت

و غیبت و کارهای حرام دیگر است. ایشان کلای از ابن میثم بحرانی شارح نهج البلاغه در ان باره ی آورد که
سودمند است. (نهج السعادة فی مستدرک نهج البلاغة ج 8 ص 107)

 

 

38- خرای مناره ها و کاخ ها :

«إذِا قامَ الْقائمُِ أمََرَ بهَِدْمِ الْمَنائرِِ وَ الْمَقاصرِ التی فِی الْمَساجِدِ»:
هنگای که قائم (علیه السلام) قیام کند، دستور به خرای مناره ها و کاخ های مساجد دهد.

(الغیبة للشخ الطوسی ، ص 133)



 

 

39- نماز شب، سر شبانه :

«إنِ الْوُصُولَ إلَِی اللّهِ عَزوَجَل سَفَرٌ لا یُدْرکَُ إلاِّ باِمْتطِاءِ اللْلِ»:
وصول به خداوند عزوّجلّ، سفری است که جز با عبادت در شب حاصل نگردد.

(مسند الامام العسکری، ص290)

 

 

40- ادی بسنده :

«کَفاکَ أدََبًا تجََنبُکَ ما َکْرهَُ مِنْ غَْرکَِ»:
در مقام ادب برای تو همن بس که آنچه برای دیگران نی پسندی، خود، از آن دوری کنی.

(مسند الامام العسکری، ص288)

منبع: موسسه تحقیقاتی حضرت ولی عصر(عجل الله تعالی فرجه الشریف)


