
زندگانی امام موسی کاظم (علیه السلام)

<"xml encoding="UTF-8?>

 

 

مقدمه

نام او «موسی»، لقبش «کاظم»، مادرش بانوی با فضیلت به نام «حمیده»، و پدرش یشوای ششم حضرت
صادق (علیه السلام) است. او در سال 128 هجری در سرزمن «ابوأ» (یکی از روساهای اطراف مدینه) چشم به

جهان گشود و در سال 183 (یا 186) به شهادت رسید.

 

 

خلفای معاصر حضرت‏

از سال 148 که امام صادق (علیه السلام) به شهادت رسید، دوران امامت حضرت کاظم آغاز گردید. آن حضرت در
ان دوران با خلفای یاد شده در زر معاصر بود:

1- منصور دوانیقی (158-136).
2- محمد معروف به مهدی (169-158).



3- هادی (170-169).
4- هارون (193-170).

هنگام رحلت امام صادق (علیه السلام) منصور دوانیقی، خلیفه مشهور و ستمگر عباسی، در اوج قدرت و تسلط
بود.

منصور کسی بود که برای پایه ‏های حکومت خود، انسان های فراوانی را به قل رسانید. او در ان راه نه نها
شیعیان، بلکه فقها و شخصیت های بزرگ جهان تسنن را نز که با او مخالفت ی‏ ورزیدند، سخت مورد آزار قرار
ی‏داد، چنانکه‏ «ابوحنیفه» را به جرم اینکه برضد او به پشتیبانی از «ابراهیم» (پسر عبدالله محض، و رهبر قیام

ضدّ عباسی در عراق) فتوا داده بود، شلاق زد، و به زندان افکند! (1)
امام کاظم پس از وفات پدر، در سن بیست سالگی با چنن زمامدار ستمگری روبرو گردید که حاکم بلا منازع قلمرو

اسلای به شمار ی‏رفت. منصور وقتی که توسط «محمد بن سلیمان» (فرماندار مدینه) از درگذشت امام صادق
آگاه شد، طی نامه ‏ای به وی نوشت: اگر جعفر بن محمد شخصی را جانشن خود قرار داده، او را احضار کن و

گردنش را بزن!
طولی نکشید که گزارش فرماندار مدینه به ان مضمون به بغداد رسید: جعفر بن محمد ضمن وصینامه رسی

خود، پنج نفر را به عنوان وصی خود برگزیده که عبارنداز:
1- خلیفه وقت، منصور دوانیقی!

2- محمد بن سلیمان (فرماندار مدینه و خود گزارش دهنده!)
3- عبدالله بن جعفر بن محمد (برادر بزرگ امام کاظم)

4- موسی بن جعفر (علیه السلام).
5- حمیده (همسر آن حضرت!)

فرماندار در ذل نامه کسب کلیف کرده بود که کدام یک از ان افراد باید به قل برساند؟!
منصور که هرگز تصور نی‏کرد با چنن وضعی روبرو شود، فوق‏العاده خشمگن گردید و فریاد زد: اینها را نی‏شود

کشت! البه ان وصینامه امام یک حرکت سیاسی بود؛ زرا حضرت صادق (علیه السلام) قبلاً امام بعدی و
جانشن واقعی خود یعنی حضرت کاظم را به شیعیان خاص و خاندان علوی معرفی کرده بود، ولی از آنجا که از

نقشه‏ های شوم و خطرناک منصور آگاهی داشت، برای حفظ جان یشوای هفتم چنن وصیتی نموده بود.

 

 

پاسدار دانشگاه جعفری‏

بررسی اوضاع و احوال نشان ی‏داد که هرگونه اقدام حاد و برنامه ‏ای که حکومت منصور از آغاز روی آن
حساسیت نشان بدهد صلاح نیست، ازینرو امام کاظم دنباله برنامه علی پدر را گرفت و حوزه ‏ای - ‏نه به وسعت

دانشگاه جعفری- تشکل داد و به تربیت شاگردان بزرگ و رجال علم و فضیلت رداخت.
«سید بن طاووس» ی ‏نویسد: گروه زیادی از یاران و شیعیان خاص امام کاظم (علیه السلام) و رجال خاندان

هاشی در محضر آن حضرت گرد ی‏ آمدند و سخنان گهربار و پاسخ های آن حضرت به رسش های حاضران را



یادداشت‏ ی‏نمودند و هر حکی که در مورد یش‏آمدی صادر ی‏نمود، ضبط ی‏کردند. (2)
«سید امرعلی» ی‏نویسد: در سال 148 امام جعفر صادق (علیه السلام) در شهر مدینه درگذشت، ولی

خوشبخانه مکتب علی او تعطل نشد، بلکه به رهبری جانشن و فرزندش موسی کاظم (علیه السلام)،
شکوفای خود را حفظ کرد. (3)

موسی بن جعفر نه نها از نظر علی تمام دانشمندان و رجال علی آن روز را تحت‏ الشعاع قرار داده بود، بلکه از
نظر فضائل اخلاقی و صفات برجسه انسانی نز زبانزد خاص و عام بود، به طوری که تمام دانشمندانی که با

زندگی رافتخار آن حضرت آشنای دارند در برابر عظمت شخصیت اخلاقی وی سر تعظیم فرود آورده ‏اند.
«ابن حجر هیتی»، دانشمند و محدث مشهور جهان تسنّ، ی‏نویسد: موسی کاظم وارث علوم و دانش های پدر
و دارای فضل و کمال او بود. وی در رتو عفو و گذشت و بردباری فوق‏ العاده ای که (در رفار با مردم نادان) از خود

نشان داد، کاظم لقب یافت، و در زمان او هچ‏کس در معارف‏ الی و دانش و بخشش به پایه او نی‏رسید. (4)

 

 

کارنامه سیاه خلافت، در عصر امام کاظم (علیه السلام)

 

 

1- مهدی عباسی‏

دوران سیاه خلافت منصور که سایه شوم آن در سراسر کشور اسلای سنگینی ی‏کرد، با مرگ وی به پایان رسید و
مردم پس از 22 سال تحمل رنج و فشار، نفس راحتی کشیدند. پس از وی فرزندش محمد مشهور به «مهدی» روی
کار آمد. زمامداری مهدی ابتداً با اسقبال گرم عموم مردم روبرو گردید، زرا وی نخست در باغ سبز به مردم نشان
داد و با اعلان فرمان «عفو عموی» تمام زندانیان سیاسی را (اعم از بنی هاشم و دیگران) آزاد ساخت، و به قل و

کشار و شکنجه و آزار مردم خاتمه بخشید، و تمام اموال منقول و غر منقول مردم را که پدرش منصور مصادره و
ضبط کرده بود، به صاحبان آنها تحول داد و مقدار زیادی از موجودی خزانه بیت ‏المال را در میان مردم قسیم

کرد. (1)
طق نوشه «مسعودی»، مورخ مشهور، مجموع اموالی که منصور بزور از مردم گرفه بود، بالغ بر ششصد میلون
درهم و چهارصد میلون دینار بود!! و ان مبلغ غر از مالیات اراضی و خراج های بود که منصور در زمان خلافت

خود از کشاورزان گرفه بود. (2) و چون به دستور وی تمام ان اموال به عنوان «بیت المال مظالم»! در محل
مخصوصی نگهداری ی‏شد و نام صاحب هر مالی روی آن نوشه شده بود، مهدی همه آنها را تفکیک نموده به

صاحبان اموال و یا وارث آنها تحول داد. (3)
شاید یکی از عوامل اقدام مهدی ان بود که وقتی که او روی کار آمد، جنبش ها و نهضت های ضد استبدادی

علویان به وسیله منصور سرکوب شده و آرامش نسی برقرار شده بود. در هرحال ان آزادی و امنیت و رفاه



اقتصادی موجبات رضایت گروه های مخلف اجتماع را فراهم آورد و خون ازه‏ ای در شریان حیات اجتماعی و
اقتصادی به جریان انداخت. البه اگر ان برنامه ادامه یدا ی‏کرد آار و ناج درخشانی به بار ی‏ آورد، ولی

مأسفانه طولی نکشید که برنامه عوض شد و خلیفه جدید چهره اصلی خود را آشکار ساخت و برنامه ‏های ضد
اسلای خلفای یشن از نو آغاز گردید...

کانون عیاشی و فساد

«مهدی» در آغاز خلافت به روی از «منصور» که مردی خشک و باصلابت بود، خل ندیمان و عناصر آلوده را که
معمولاً در دربار خلفأ بزم‏ آرای ی‏کردند، به دربار راه نداد و از خوشگذرانی و مجالس عیش و نوش دوری جست،
ولی بیش از یک سال نگذشه بود که تغر روش داد و بساط خوشگذرانی و عیاشی را دار کرد و ندیمان را مورد
توجه فوق ‏العاده قرار داد، و هرچه خراندیشان و رجال ی نظر عواقب ناگوار ان کار را گوشزد کردند، ترتیب اثر

نداد و گفت: «آن دم خوش است که در بزم بگذرد و زندگی بدون ندیمان درکام من گوارا نیست»! (4)
وی به ‏قدری در ان راه افراط ی‏کرد که حتی گوش به نصاح و اندرزهای وزر خردمند و بافضیلت خود، «یعقوب
بن داود» نی‏داد. او که هرگز در امور کشوری از نظریات یعقوب عدول نی‏کرد و نقشه ‏ها و برنامه‏ های او را صد

در صد به مورد اجرا ی‏گذاشت، وقتی پای بزم و عیش و نوش به میان ی‏ آمد، به سخنان منطقی و ی‏غرضانه او
ترتیب اثر نی‏داد.

یعقوب که از فساد و آلودگی دربار خلافت و بوالهوسی خلیفه رنج ی‏برد، وقتی مشاهده ی‏کرد که اطرافیان
مهدی در قصر خلافت اسلای! و در حضور وی بساط میگساری گسترده ‏اند، ی‏گفت:«آیا برای همن کارها وزارت

را به عهده من گذاشه و مرا به ان سمت منصوب کرده‏ ای؟ آیا صحح است که بعد از پنج نوبت اقامه نماز
جماعت در مسجد جامع، بر سر سفره شراب بنشینی؟!».

ولی ندیمان خلیفه که عادت کرده بودند با بیت ‏المال مسلمانان، شب و روز به خوشگذرانی بردازند، سخنان
یعقوب را به باد تمسخر گرفه مهدی را به باده ‏گساری تشوق ی‏کردند و گاهی به زبان شعر ی‏گفند:

وَاقَبلِْ عَلی صَهبأَ طَیّبَْ النشّْرِ فَدَع عَنکَ یَعقُوبَ بنَ داوُدَ جانبِاً 

یعقوب و سخنان او را رها کن و با شراب گوارا دمساز باش!(5)
ان روش مهدی موجب گسترش دامنه آلودگی و لاابُالیگری در جامعه اسلای گردید و اشعار و غزل های ی ‏رده

و هوس ‏انگز شُعرای مل «بَشّار» همه جا دهن به دهن گشت و آتش به خرمن عفت و پاکی جامعه زد و
صدای اعتراض بزرگان و افراد غور از هر سو بلند شد. (6)

خلیفه که سرگرم خوشگذرانی های خود بود، از آگاهی به وضع مردم دور ماند و در نتیجه فساد و رشوه خواری
رواج یافت و مأموران مالیات عرصه را بر مردم نگ گرفند. خود وی نز بنای سخگری گذاشت و برای نخستن

بار مالیات های بر بازارهای بغداد بست (7) و زندگانی کشاورزان فوق ‏العاده ریشان گشت و از شدت فشار و
سختی به ستوه آمدند. (8)

سخگری فوق ‏العاده نسبت به علویان‏

طرز رفار مهدی از جهات مخلف با پدرش منصور فرق داشت، ولی روش ان دو، از یک جهت مل هم بود و آن



سخگری و فشار نسبت به علویان بود. مهدی نز مل منصور ازهرگونه سخگری و فشار نسبت به بنی‏ هاشم
فرو گذاری نی‏کرد و حتی گاهی بیش از منصور خشونت نشان ی‏داد. مهدی که فرزندان علی (علیه السلام) را

برای حکومت خود خطرناک ی‏دانست، همواره در صدد کوبیدن هر جنبشی بود که از طرف آنان رهبری ی‏شد. او
با گرایش به سوی تشع و همکاری با رهبران علوی بشدت مبارزه ی‏کرد.

مورخان ی‏نویسند: «قاسم بن مجاشع تمیی» هنگام مرگ خود وصیت نامه ‏ای نوشت و برای امضای مهدی نزد
وی فرساد. مهدی مشغول خواندن وصینامه شد، ولی همن که به جمله ‏ای رسید که قاسم ضمن بیان عقاید

اسلای خود، پس از اقرار به یگانگی خدا و نبوت یامبر اسلام (صلی الله علیه و آله)، علی (علیه السلام) را به
عنوان امام و جانشن یامبر معرفی کرده بود، وصینامه را به زمن رت نمود و آن را ا آخر نخواند! (9)

تحریم شراب در قرآن‏

نمونه دیگر از مخالفت شدید مهدی با مظاهر تشع، گفگوی است که بن او و امام کاظم (علیه‏ السلام) در
مدینه رخ داد. در یکی از سال ها مهدی وارد مدینه شد و پس از زیارت قبر یامبر (صلی الله علیه و آله) با امام
کاظم (علیه السلام) ملاقات کرد و برای آنکه به گمان خود از نظر علی آن حضرت را آزمایش کند! بحث حرمت

«خَمر»(شراب) در قرآن را یش کشید و رسید: آیا شراب در قرآن مجید تحریم شده است؟ آنگاه اضافه کرد: مردم
اغلب ی‏دانند که در قرآن از خوردن شراب نی شده، ولی نی‏دانند که معنای ان نی، حرام بودن آن است!

امام فرمود: بلی حرمت شراب در قرآن مجید صریحاً بیان شده است.
- در کجای قرآن؟

- آنجا که خداوند (خطاب به یامبر) ی‏فرماید: «بگو روردگار من، نها کارهای زشت، چه آشکار و چه پنهان و نز
«اثِْم» (گناه) و ستم بناحق را حرام نموده است...». (10)

آنگاه امام پس از بیان چند موضوع دیگر که در ان آیه تحریم شده، فرمود: مقصود از کلمه «اثم» در ان آیه که
خداوند آن را تحریم نموده، همان شراب است، زرا خدا در آیه دیگری ی‏فرماید: «از تو از شراب و قمار ی‏رسند،

بگو در آن «اثم کبر» (گناهی بزرگ) و سودهای برای مردم هست و گناهش از سودش بزرگتر است». (11)
و اثم که در سوره اعراف صریحاً حرام معرفی شده، در سوره بقره در مورد شراب و قمار به کار رفه است، بنابران

شراب صریحاً در قرآن مجید حرام معرفی شده است.
مهدی سخت تحت أثر استدلال امام قرار گرفت و ی‏ اختیار رو به «علی بن یقطن» (که حضور داشت) کرد و
گفت: به خدا ان فتوا، فتوای هاشی است! علی بن یقطن گفت: «شکر خدا را که ان علم را در شما خاندان

یامبر (صلی الله علیه و آله) قرار داده است». (12)
مهدی از ان پاسخ ناراحت شد و در حالی که خشم خود را به سختی فرو ی‏خورد، گفت:«راست ی‏گوی ای

رافضی»!! (13)

 

 



2- هادی عباسی‏

سال 169 هجری در ارخ اسلام یک سال بحرانی و اریک و ر تشنج و غم ‏انگز بود، زرا در ان سال پس از مرگ
«مهدی عباسی» فرزندش «هادی» که جوانی خوشگذران و مغرور و ناپخه بود، به خلافت رسید و حکومت وی

سرچشمه حوادث لخی گردید که برای جامعه اسلای بسیار گران تمام شد.
البه نشستن هادی به جای پدر، مسئله ازه ‏ای نبود، زرا مدت ها بود که حکومت اسلای به وسیله خلفای

ستمگر، به صورت رژیم موروثی درآمده بود و در میان دودمان اموی و عباسی دست به دست ی‏گشت و انقال
قدرت ها از ان راه که با سکوت لخ و اجباری مردم همراه بود، قریباً یک مسئله عادی شده بود.

چزی که ازگی داشت، سرده شدن سرنوشت مسلمانان به دست جوانی ناپخه، فاقد صلاحیت، بوالهوس و
خوشگذرانی مل هادی بود، زرا هنگای که وی بر مسند خلافت کیه زد، هنوز 25 سال تمام نداشت (14) و از

جهات اخلاقی به هچ وجه شایسگی احراز مقام خطر خلافت و زمامداری جامعه اسلای را نداشت.
او جوانی میگسار، سبکسر و ی ‏بند و بار بود، به طوری که حتی پس از رسیدن به خلافت، اعمال ساق خود را

ترک ننمود، و حتی شئون ظاهری خلافت را حفظ نی‏کرد. (15) علاوه بر ان، او فردی سنگدل، بدخوی، سخگر
و کج رفار بود. (16)

هادی در محیط آلوده دربار عباسی تربیت یافه و از پسان چنن رژیم خود خواه و ستمگر و زورگوی شر خورده
بود. با چنن رورشی، اگر خلافت نصیب وی نی‏شد، در جرگه جوانان زورگو و تی مغزی قرار ی‏گرفت که جز

هوسرانی و خوشگذرانی هدف دیگری ندارد.

بزم های ننگن!

او در زمان خلافت پدر، همراه برادرش هارون، جمعی از خوانندگان را به بزم ‏اشرافی خود که با بیت ‏المال اسلام
برگزار ی‏شد، دعوت ی‏نمود و به میگساری و عیش و طرب ی‏رداخت. او آنچنان در ان کار افراط ی‏کرد که

گاهی پدرش مهدی آن را تحمل نکرده ندیمان و آوازه ‏خوانان مورد علاقه او را نبیه ی‏کرد (17)!
چنانکه یکبار «ابراهیم موصلی»، خواننده مشهور آن زمان را از شرکت در بزم او نی کرد و چون هادی دست ‏بردار

نبود، ابراهیم را به زندان افکند! (18)
هادی که در زمان پدر، گاهی به خاطر رفار زننده خود با مخالفت پدر روبرو ی‏شد، پس از آنکه به خلافت رسید،
آزادانه به عیاشی رداخت و اموال عموی مسلمانان را صرف بزم های شبانه و شب نشینی های آلوده خود کرد.

به گفه مورخان، او«ابراهیم موصلی» را به دربار خلافت دعوت ی‏کرد و ساعت ها به آواز او گوش ی‏داد و به
حدی به او دل بسه بود که اموال و ثروت زیادی به او ی‏بخشید، به طوری که یک روز مبلغ دریافتی او از خلیفه،

به یکصد و پنجاه هزار دینار بالغ گردید! پسر ابراهیم ی‏گفت:«اگر هادی بیش از ان عمر ی‏کرد، ما حتی
دوارهای خانه‏ مان را از طلا و نقره ی‏ساختیم»! (19)

روزی «ابراهیم موصلی» چند آواز برای وی خواند و او را سخت به هیجان درآورد. هادی او را تشوق کرد و مکرر از
وی خواست که مجدداً بخواند. در پایان بزم، به یکی از یشکاران خود دستور داد دست ابراهیم را بگرد و به خزانه

بیت المال ببرد ا او هر قدر خواست (از اموال مسلمن) بردارد، و حتیّ اگر خواست تمام بیت‏ المال را ببرد، او را
آزاد بگذارد! ابراهیم ی‏گوید: «وارد خزانه بیت‏ المال شدم و فقط پنجاه هزار دینار برداشتم»!! (20)



با چنن طرز رفار و روش، یدا بود که او از عهده مسئولیت سنگن اداره امور جامعه اسلای برنخواهد آمد، به
همن دلل، در دروان خلافت او، کشور اسلای که در آغاز نسباً آرام بود و همه ایالات و اسان ها به اصطلاح

مطع حکومت مرکزی بودند، بر اثر رفار زننده و اعمال زشت وی، دستخوش اضطراب و تشنج گردید و از هر سو
موج نارضای عموی پدیدار گشت.

البه علل مخلفی موجب یدایش ان وضع شد ولی عاملی که بیش از هرچز به نارضای و خشم مردم دامن
زد، سخگری هادی نسبت به بنی هاشم و فرزندان علی (علیه السلام) بود. او از آغاز خلافت، سادات و بنی

هاشم را زر فشار طاقت ‏فرسا گذاشت و حق آنها را که از زمان خلافت مهدی از بیت ‏المال رداخت ی‏شد، قطع
کرد و با تعقیبب مداوم آنان، رعب و وحشت شدیدی در میان آنان به وجود آورد و دستور داد آنان را در مناطق

مخلف باز داشت نموده و روانه بغداد کردند. (21)

فاجعه خونن سرزمن فخّ‏

ان فشارها، رجال آزاده و دلر بنی هاشم را به ستوده آورده آنها را به مقاومت در برابر ورش های ی در ی و
خشونت ‏آمز حکومت ستمگر عباسی واداشت و در اثر همن بیدادگری ها، کم کم، نطفه یک نهضت مقاومت در
برابر حکومت عباسی به رهبری یکی از نوادگان امام حسن مجتی (علیه السلام) به نام «حسن صاحب فخ»(22)
منعقد گردید. البه هنوز ان نهضت شکل نگرفه و موعد آن که موسم حج بود، فرا نرسیده بود ولی سخت گری

های طاقت ‏فرسای فرماندار وقت مدینه، باعث شد که آتش ان نهضت زودتر شعله ‏ور شود.
فرماندار مدینه که از مخالفان خاندان یامبر (صلی الله علیه و آله) بود، برای خوش خدمتی به دسگاه خلافت، و

گویا به منظور اثبات لیاقت خود، هر روز به بهانه ‏ای رجال و شخصیت های بزرگ هاشی را اذیت ی‏کرد. از
جمله، آنها را مجبور ی‏ساخت هر روز در فرمانداری حاضر شده خود را معرفی نمایند، او به ان هم اکتفا نکرده،

آنها را ضامن حضور یکدیگر قرار ی‏داد و یکی را به علت غیبت دیگری، مؤاخذه و بازداشت ی‏نمود! (23)
یک روز «حسن صاحب فخ» و«یحی بن عبدالله» را به خاطر غیبت یکی از بزرگان بنی هاشم سخت مؤاخذه کرد

و به عنوان گروگان بازداشت نمود و همن امر مل جرقه ‏ای که به انبار باروتی برسد، موجب انفجار خشم و انزجار
هاشمیان گردیده نهضت آنها را جلو انداخت و آتش جنگ در مدینه شعله ‏ور گردید.

شهید فخّ کیست؟

چنانکه اشاره شد، رهبری ان نهضت را «حسن بن علی» مشهور به شهید فخّ، نواده حضرت مجتی‏، به عهده
داشت. او یکی از رجال برجسه، بافضیلت و شهامت، و عالیقدر هاشی بود. او مردی وراسه و بخشنده و بزرگوار

بود و از نظر صفات عالی انسانی، یک چهره معروف و مماز به شمار ی‏رفت. (24)
او از پدر ومادر با فضیلت و پاکدامنی که در رتو صفات عالی انسانی خود به «زوج صالح» مشهور بودند ، به دنیا

آمده و در خانواده فضیلت و قوی و شهامت رورش یافه بود. پدر و دای و جد و عموی مادری و عده‏ ای دیگر از
خویشان و نزدیکان او، به وسیله «منصور دوانیقی» به شهادت رسیده بودند و ان خانواده بزرگ که چندن نفر از

مردان خود را در راه مبارزه با دشمنان اسلام قربانی داده بود، وسه در غم و اندوه عمیقی فرو رفه بود. (25)
حسن که در چنن خانواده‏ای رورش یافه بود، هرگز خاطره شهادت پدر و بسگان خود را به دست دژخیمان
«منصور» فراموش نی‏کرد و یادآوری شهادت آنان روح رشور و دلر او را که لبرز از احساسات ضد عباسی بود،



سخت آزرده ی‏ساخت، ولی به علت نامساعد بودن اوضاع و شرائط، ناگزر از سکوت درد آلودی بود. او که قبلاً
احساساتش جریحه ‏دار شده بود، بیدادگری های هادی عباسی و مخصوصاً حاکم مدینه، کاسه صبرش را لبرز

نموده او را به سوی قیام بر ضدّ حکومت هادی یش برد.

شکست نهضت‏

به محض آنکه حسن قیام کرد، عده زیادی از هاشیمان و مردم مدینه با او بیعت کرده با نروهای هادی به نبرد
رداخند و پس از آنکه طرفداران هادی را مجبور به عقب ‏نشینی کردند، به فاصله چند روز، تجهز قوا نموده به

سوی مکه حرکت کردند ا با استفاده از اجتماع مسلمانان در ایام حج، شهر مکه را پایگاه قرار داده دامنه نهضت
را توسعه بدهند. گزارش جنگ مدینه و حرکت ان عده به سوی مکه، به اطلاع هادی رسید. هادی سپاهی را به
جنگ آنان فرساد. در سرزمن «فخ» دو سپاه به هم رسیدند و جنگ سختی در گرفت. در جریان جنگ، حسن

وعده‏ ای دیگر از رجال و بزرگان هاشی به شهادت رسیدند و بقیه سپاه او راکنده شدند وعده ‏ای نز اسر شده
پس از انقال به بغداد، به قل رسیدند. مزدوران حکومت هادی به کشتن آنان اکتفا نکرده از دفن اجساد آنان

خودداری نمودند و سرهایشان را از تن جدا کرده ناجوانمردانه برای هادی عباسی به بغداد فرسادند که به گفه
بعضی از مورخان تعداد آنها متجاوز از صد بود. (26)

شکست نهضت شهید فخ فاجعه بسیار لخ و دردآلودی بود که دل همه شیعیان و مخصوصاً خاندان یامبر
(صلی الله علیه و آله) را سخت به دردآورد و خاطره فاجعه جانگداز کربلا را در خاطرها زنده کرد. ان فاجعه به

قدری دلخراش و فجع بود که سالها بعد، امام جواد ی‏فرمود: پس از فاجعه کربلا هچ فاجعه ‏ای برای ما بزرگتر
از فاجعه فخ نبوده است. (27)

یشوای هفتم، و شهید فخّ‏

ان حاده ی ‏ارتباط با روش یشوای هفتم نبود، زرا نه نها آن حضرت از آغاز ا نضج و تشکل نهضت از آن
اطلاع داشت، بلکه با حسن شهید فخ در تماس و ارتباط بود. گرچه یشوای هفتم شکست نهضت را یش بینی
ی‏کرد، لیکن هنگای که احساس کرد حسن در تصمیم خود استوار است، به او فرمود:«گرچه تو شهید خواهی

شد، ولی باز در جهاد و یکار کوشا باش، ان گروه، مردی پلید و بدکارند که اظهار ایمان ی‏کنند ولی در باطن
ایمان و اعقادی ندارند، من در ان راه اجر و پاداش شما را از خدای بزرگ ی‏خواهم». (28)

از طرف دیگر هادی عباسی که ی‏دانست یشوای هفتم بزرگترن شخصیت خاندان یامبر است و سادات و بنی
هاشم از روش او الهام ی‏گرند، پس از حاده فخ، سخت خشمگن شد، زرا اعقاد داشت در پشت رده، از

جهاتی رهبری ان عملیات را آن حضرت به عهده داشه است، به همن جهت امام هفتم را تهدید به قل کرده
گفت: «به خدا سوگند، حسن (صاحب فخ)، به دستور موسی بن جعفر بر ضد من قیام کرده و از او روی نموده

است، زرا امام و یشوای ان خاندان کسی جز موسی بن جعفر نیست. خدا مرا بکشد اگر او را زنده بگذارم»!!
(29)

ان تهدیدها گرچه از طرف یشوای هفتم با خونسردی لقی شد، لکن در میان خاندان یامبر (صلی الله علیه و
آله) و شیعیان و علاقه ‏مندان آن حضرت سخت ایجاد وحشت کرد، ولی یش از آنکه هادی موفق به اجرای

مقاصد پلید خود گردد، طومار عمرش درهم یچیده شد و خبر مرگش موجی از شادی و سرور در مدینه



برانگیخت!

 

 

3- هارون ‏الرشید

زمامداران اموی و عباسی، که چندن قرن به نام اسلام بر جامعه اسلای حکومت کردند، برای استوار ساختن پایه
‏های حکومت خود و به منظور تسلط بیشتر بر مردم، در ی کسب نفوذ معنوی در دل ها، و جلب اعتماد و احترام
مردم بودند ا مسلمانان، زمامداری آنان را از جان و دل پذرفه، اطاعت از آنان را وظیفه واجب دینی خود بدانند!
و از آنجا که اعقاد قلی چزی نیست که با زور و قدرت به وجود آید یا با زور از بن برود، ناگزر از راه عوام فریی

وارد شده با نقشه ‏های مزورانه برای کسب نفوذ معنوی لاش ی‏کردند.
البه در ان زمینه عباسیان برحسب ظاهر، برگ برنده ‏ای در دست داشند که امویان فاقد آن بودند و آن عبارت از

خویشاوندی و قرابت با خاندان یامبر اسلام (صلی الله علیه و آله) بودند. بنی‏ عباس که از نسل عموی یامبر
اسلام (صلی الله علیه و آله) (عباس بن عبدالمطلب) بودند، از انتساب خود به خاندان رسالت بهره ‏برداری

تبلیغاتی نموده خود را وارث خلافت معرفی ی‏کردند. (30) لکن با ان حال، حربه تبلیغاتی آنان در برابر یشوایان
بزرگ شیعه کند بود، زرا اولاً در موضوع خلافت، مسئله وراثت مطرح نیست، بلکه آنچه مهم است شایسگی و

عظمت و پاکی خود رهبر و یشوا است. انیاً بر فرض اینکه وارثت در ان مسئله دخل باشد، باز فرزندان
امرمؤمنان (علیه السلام) بر دیگران مقدم بودند، زرا قرابت نزدیکتری با یامبر (صلی الله علیه و آله) داشند.

یشوایان بزرگ شیعه، که هم شایسگی شخصی و هم انتساب نزدیک به یامبر (صلی الله علیه و آله) داشند،
همواره مورد احترام و توجه مردم بودند و باتمام لاشی که زمامداران اموی و عباسی برای کسب نفوذ معنوی به

عمل ی‏ آوردند، باز عملاً کفه ترازوی محبوبیت عموی، به نفع یشوایان بزرگ دینی سنگینی ی‏کرد.

حکومت بر «دل»ها

ان موضوع در میان خلفای عباسی، بیش از همه، در زمان هارون جلوه‏ گر بود. هارون که با آن همه قدرت و
توسعه منطقه حکومت، احساس ی‏کرد هنوز دل های مردم با یشوای هفتم «موسی بن جعفر» (علیه السلام)
است، از ان امر سخت رنج ی‏برد و با لاش های مذبوحانه ‏ای در صدد خنثی کردن نفوذ معنوی امام بر ی ‏آمد.

برای او قابل تحمل نبود که هر روز گزارش دریافت کند که مردم مالیات اسلای خود را مخفیانه به موسی بن
جعفر ی‏ردازند و با ان عمل خود، در واقع حاکمیت او را به رسمیت شناخه از حکومت عباسی ابراز نفر

ی‏کنند. روی همن اصل بود که روزی هارون، وقتی که یشوای هفتم را کنار «کعبه» دید به او گفت: «تو هستی
که مردم پنهانی با تو بیعت کرده تو را به یشوای بر ی‏گزینند؟»

امام فرمود: «من بر «دل»ها و قلوب مردم حکومت ی‏کنم و تو بر «تن»ها و بدن‏ها!»(31)

فرزند یامبر (صلی الله علیه و آله) کیست؟



چنانکه اشاره شد، هارون آشکارا روی انتساب خود به مقام رسالت کیه نموده در هر فرصتی آن را مطرح ی‏کرد.
وی روزی وارد شهر مدینه شد و رهسپار زیارت قبر مطهر یامبر اسلام (صلی الله علیه و آله) گردید. هنگای که به
حرم یامبر (صلی الله علیه و آله) رسید، انبوه جمعیت از قریش و قبائل دیگر در آنجا گرد آمده بودند. هارون رو به

قبر یامبر نموده گفت:«درود بر تو ای یامبر خدا! درود بر تو ای پسر عمو!» (32). او در میان آن جمعیت زیاد،
نسبت عمو زادگی خود با یامبر اسلام (صلی الله علیه و آله) را به رخ مردم ی‏کشید و عمداً به آن افتخار ی‏نمود

ا مردم بدانند خلیفه پسر عموی یامبر است!
در ان هنگام یشوای هفتم که در آن جمع حاضر بود، از هدف هارون آگاه شده نزدیک قبر یامبر رفت و با

صدای بلند گفت: «درود بر تو ای یامبر خدا! درود بر تو ای پدر!». هارون از ان سخن سخت ناراحت شد، به طوری
که رنگ صورتش تغر یافت و ی‏ اختیار گفت: واقعاً ان افتخار است. (33)

او نه نها کوشش ی‏کرد انتساب خویش به مقام رسالت را به رخ مردم بکشد، بلکه به وسائلی ی‏خواست
یامبر زادگی ان یشوایان بزرگ را نز انکار کند. او روزی به یشوای هفتم چنن گفت:«شما چگونه ادعا ی‏کنید

که فرزند یامبر هستید، درحالی که در حقیقت فرزندان علی هستید، زرا هرکس به جد پدری خود منسوب
ی‏شود نه جد مادری»! امام کاظم (علیه‏ السلام) در پاسخ وی آیه‏ ای را قرأت نمود که خداوند ضمن آن

ی‏فرماید: «...و از نژاد ابراهیم، داود و سلیمان و اوب...و (نز) زکریا و یحی و عیسی و الیاس را که همگی از
نیکان و شایسگانند، هدایت نمودیم». (34)

آنگاه فرمود: در ان آیه، عیسی از فرزندان یامبران بزرگ یشن شمرده شده است در صورتی که او پدر نداشت و
نها از طرق مادرش مریم نسبت به یامبران ی‏رساند، بنابران به حکم آیه، فرزندان دختری نز فرزند محسوب

ی‏شوند. ما نز به‏ واسطه ماردمان «فاطمه»، فرزند یامبر محسوب ی‏شویم (35). هارون در برابر ان استدلال
متن جز سکوت چاره‏ ای نداشت!

در مناظره مشابه و مفصل و مهیجی که امام هفتم (علیه‏ السلام) با هارون داشت، در پاسخ سؤال وی که چرا
شما را فرزندان رسول خدا ی‏نامند، نه فرزندان علی (علیه السلام)؟ فرمود: اگر یامبر (صلی الله علیه و آله) زنده

شود و دختر تو را برای خود خواسگاری کند، آیا دختر خود را به یامبر زوج ی‏کنی؟
- نه نها زوج ی‏کنم، بلکه با ان وصلت به تمام عرب و عجم افتخار کنم!

- ولی ان مطلب در مورد من صادق نیست، نه یامبر (صلی الله علیه و آله) دختر مرا خواسگاری ی‏کند و نه
من دخترم را به او زوج ی‏نمایم.

- چرا؟
- برای اینکه من از نسل او هستم و ان ازدواج حرام است، ولی تو از نسل او نیستی.

- آفرن، کاملاً صحح است! (36)

ان قصر از آن کیست؟

روزی یشوای هفتم وارد یکی از کاخ های بسیار عظیم و باشکوه هارون در بغداد شد. هارون که مست قدرت و
حکومت بود، به قصر خود اشاره کرده با نخوت و کبر رسید: ان قصر از آن کیست؟

نظر وی از ان جمله آن بود که شکوه و قدرت خود را به رخ امام بکشد! حضرت بدون آنکه کوچکترن اهمیتی به
کاخ ر زرق و برق او بدهد، با کمال صراحت فرمود: ان خانه، خانه فاسقان است؛ همان کسانی که خداوند درباره



آنان ی‏فرماید:«بزودی کسانی را که در زمن به ناحق کبر ی‏ورزند، و هرگاه آیات الی را ببینند ایمان نی آورند، و
اگر راه رشد و کمال را ببینند آن را در یش نی‏گرند، ولی هرگاه راه گمراهی را ببینند آن را طی ی‏کنند، از (مطالعه

و درک) آیات خود منصرف خواهم کرد، زرا آنان آیات ما را کذیب نموده از آن غفلت ورزیده ‏اند» (37).
هارون از ان پاسخ، سخت ناراحت شد و در حالی که خشم خود را به سختی پنهان ی‏کرد، با التهاب رسید: پس

ان خانه از آن کیست؟
امام ی‏ درنگ فرمود: (اگر حقیقت را ی‏خواهی) ان خانه از آن شیعیان و روان ما است، ولی دیگران بازور و

قدرت، آن را تصاحب نموده‏ اند.
- اگر ان قصر از آنِ شیعیان است، پس چرا صاحب خانه، آن را باز نی‏ساند؟

- ان خانه در حال عمران و آبادی از صاحب اصلیش گرفه شده است و هر وقت بتواند آن را آباد سازد، پس
خواهد گرفت (38).

هارون؛ مرد چند شخصیتی‏

هر فردی از نظر طرز تفکر و صفات اخلاقی، وضع مشخصی دارد، و خصوصیات اخلاقی و رفار او، مل قیافه
خاص وی، از یک شخصیت معن حکایت ی‏کند، ولی بعضی از افراد، در اثر نارسای های تربیتی یا عوامل دیگر،

دارای یک نوع تضاد روحی و ناهماهنگی در شخصیت و زربنای فکری هسند. ان افراد، از نظر منش و شخصیت
دارای یک شخصیت نیسند، بلکه دو شخصیتی و حتی گاه، چند شخصیتی هسند و به همن دلل اعمال و
رفار متضادی از آنان سر ی‏زند که گاه موجب شگفت ی‏گردد. گرچه در بدو نظر، قبول چنن تضادی قدری

دشوار است، ولی با توجه به خصوصیات بشر روشن ی‏گردد که نه نها چنن چزی ممکن است، بلکه بسیاری از
افراد گرفار آن هسند.

امروز در کتب روانشناسی ی‏خوانیم که «...بشر به سهولت ممکن است دستخوش احساسات دروغن و هوس
های ناپایدار و آتشن خود گردد. یعنی در عن حساسیت، سخت ی‏عاطفه؛ در عن صداقت، دروغگو؛ و در عن

ی‏ ریای و صفا، حتی خویشتن را بفریبد! اینها تضادهای است که نه نها جمع آنها در بشر ممکن است، بلکه از
خصوصیات وجود دو بخش «آگاه» و «ناآگاه» روح انسانی است» (39).

ان گونه افراد، دارای احساسات کاذب و متضاد هسند و به همن جهت رفاری نامتعادل دارند: در عن «تجمل‏
رستی» و اشرافیت، گاه گرایش های «زاهدانه» و صوفیگرانه دارند، نیی از فضای فکری آنان تحت أثر تعالیم

دینی است، و نیم دیگر جولانگاه لذت‏ طلی و ماده ‏رستی. اگر گذارشان به مسجد بیفتد در صف عابدان قرار
ی‏گرند، و هرگاه به میکده گذر کنند لی تری کنند! از یک سو خشونت را از حد ی‏گذرانند و از سوی دیگر اشک
ترحم ی‏رزند! ارخ، نمونه ‏های از ان افراد چند شخصیتی به خاطر دارد که یکی از آنان «هارون‏ الرشید» است.

هارون که در دربار خلافت به دنیا آمده و از کوچکی، با عیش و خوشگذرانی خوگرفه بود، طبعاً کشش نرومندی
به سوی لذت‏ طلی و خوشگذرانی و اشرافیگری داشت، و از سوی دیگر محیط کشور اسلای و موقعیت خود وی،
ایجاب ی‏کرد که یک فرد مسلمانان و پایبند به مقررات آن اسلام باشد، ازینرو، وجود او معجونی از خوب و بد و

زشت و زیبا بود.
او خصوصیات عجیب و متضادی داشت که در کمتر کسی به چشم ی‏خورد. ظلم و عدل، رحم و خشونت، ایمان

و کفر، سازگاری و سخگری، به طرز عجیی در وجود او به هم آمیخه بود. او از یک سو از ظلم و ستم باک



نداشت و خون های پاک افراد ی‏گناه، مخصوصاً فرزندان برومند و آزاده یامبر اسلام (صلی الله علیه و آله) را ی‏
باکانه ی‏ریخت، و از سوی دیگر هنگای که پای وعظ علما و صاحبدلان ی‏نشست و به یاد روز رساخز ی‏افاد،

سخت ی‏گریست!. او هم نماز ی‏خواند و هم به میگساری و عیش و طرب ی‏رداخت. هنگام شنیدن نصاح
دانشمندان، از همه زاهدتر و با ایمان‏تر جلوه ی‏کرد، اما وقتی که بر تخت خلافت ی‏نشست و به رق و فق

امور کشور ی‏رداخت از «نرون» و «چنگز» کمتر نبود!
مورخان ی‏نویسند: روزی هارون به دیدار «فُضَْل بن عیاض»، یکی از مردان وارسه و آراسه و آزاده آن روز، رفت.
فضل با سخنان درشت به انقاد از اعمال ناروای او رداخت و وی را از عذاب الی که در انتظار ستمگران است،

بیم داد. هارون وقتی ان نصاح را شنید به قدری گریست که از هوش رفت! و چون به هوش آمد، از فضل
خواست دوباره او را موعظه نماید. چندن بار نصاح فضل، و به دنبال آن، بهوشی هارون کرار گردید! سپس

هارون هزار دینار به او داد ا در موارد لزوم مصرف نماید.
هارون با ان رفار، نمونه کاملی از دوگانگی و تضاد شخصیت را نمودار ساخه بود، زرا گوی از نظر او کافی بود

که از ترس خدا گریه کند و بهوش شود و بعد هرچه بخواهد بدون واهمه بکند. او دو هزار کنزک داشت که
سیصد نفر از آنان مخصوص آواز و رقص و خنیاگری بودند (40). نقل ی‏کنند که وی یک بار به طرب آمده دستور
داد سه میلون درم بر سرحضار مجلس نار شود!. و بار دیگر که به طرب آمد، دستور داد ا آوازه ‏خوانی را که او را

به طرب آورده بود، فرمانروای مصر کنند!! (41)
هارون کنزکی را به یکصد هزار دینار، و کنزک دیگر را به سی و شش هزار دینار خریداری کرد، اما دوی را فقط

یک شب نگاه داشت و روز دیگر، او را به یکی از درباریان خود بخشید! حالا علت ان بخشش چه بود، خدا
ی‏داند! (42)

بدی است که هارون ان ولخرجی ها را از بیت‏ المال مسلمانان ی‏کرد، زرا جد او، منصور، هنگام رسیدن به
خلافت به اصطلاح در نه آسمان یک ساره نداشت. بنابران آن ول ها محصول عرق جبن و کَدّ یمن کشاورزان

فقر و مردم نگدست و بینوا بود که به ان ترتیب خداپسندانه، به مصرف ی‏رسید (43)؛ اما او با ان همه
خیانت به اموال عموی، اشک تمساح ی‏ریخت و همچون مردان پاک، خود را رهزگار ی‏دانست!

چهره حقیقی هارون‏

«احمد امن» نویسنده معاصر مصری، پس از آنکه دو علت برای گرایش هارون (و مردم زمان او) به عیش و
خوشگذرانی ذکر نموده، اولی را توسعه زندگی و رفاه عموی در دوره وی، و دوی را نفوذ ارانیان (که به گفه وی
از قدیم گرایش به خوشگذرانی داشند) در دربار وی معرفی ی‏کند، ی‏نویسد: علت سوم، مربوط به طرز تربیت و

سرشت خود رشید است. او به عقیده من جوانی دارای احساسات ند بود، ولی نه به طوری که صد در صد تسلیم
احساسات خود شود، بلکه در عن حال اراده‏ ای قوی داشت. او از نظر فطرت و تربیت، دارای روحیه نظای بود، و

بارها به شرق و غرب لشگرکشی کرد، ولی همن ندی احساسات و قدرت اراده و جوشش جوانی، چهره‏ه ای
گوناگونی به او داده بود: هنگام شنیدن و عظ، سخت مأثر ی‏شد و صدا به گریه بلند ی‏کرد، هنگام استماع
موسیقی چنان به طرب ی‏ آمد که سر از پا نی‏شناخت. در بزم او وقتی که «ابراهیم موصلی» آواز ی‏خواند،

«بَرْصوما» ساز ی‏نواخت و «زلَْزلَ» دف ی‏زد، هارون چنان به طرب ی‏ آمد که با طرز جسارت‏ آمزی ی‏گفت: «ای
آدم! اگر امروز ی‏دیدی که از فرزندان تو، چه کسانی در بزم من شرکت دارند، خوشحال ی‏شدی»! (44)



احساسات به اصطلاح دینی در هارون رشد کرد، اما به موازات آن، هوسرانی و علاقه به ساز و آواز و طرب نز
فزونی یافت. در نتیجه، او هم نماز ی‏خواند و هم زیاد به موسیقی و شعر و آواز گوش ی‏کرد و به طرب ی‏ آمد.

احساسات ند او به جهات مخلف متوجه ی‏شد و در هر جهت نز به حد افراط ی‏رسید.
هنگای که از برامکه خرسند بود، فوق‏ العاده به آنان علاقه داشت و آنان را مقربّ دربار قرار داده بود، ولی

هنگای که مورد غضب وی قرار گرفند، و حاسدان، احساسات او را بر ضد برامکه تحریک کردند، آنان را محو و
نابود ساخت.

او از آواز ابراهیم موصلی سخت لذت ی‏برد و او را مل علما و قضات، مقرب دربار قرار ی‏داد، ولی هچ وقت از
خود نی‏رسید که به چه مجوزی بیت ‏المال مسلمانان را به جیب ان گونه افراد ی‏رزد؟

نویسنده کاب «الأغانی» جمله جالی دارد که طی آن، به بهترن وجی عواطف متضاد و شخصیت غر عادی
هارون را ترسیم نموده است:«هارون هنگام شنیدن وعظ از همه بیشتر اشک ی‏ریخت و در هنگام خشم و

ندی، از همه ظالمتر بود»!
ازینرو جای تعجب نبود که او یک فرد دیندار جلوه کند، و نماز زیاد بخواند، ولی روزی خشمگن گردد و بدون

کوچکترن مجوزی، خون ی‏گناهان را برزد، و روز دیگر چنان به طرب آید که از خودبیخود گردد. اینها صفاتی است
که جمع آنها در یک فرد، بسهولت قابل تصور است (45).

از آنچه گفتیم، چهره حقیقی و ماهیت هارون روشن گردید. مأسفانه بعضی از مورخان در بررسی روحیه و طرز
رفار و حکومت او (و امال او) حقاق را کتمان نموده و دانسه یا ندانسه نها نیمرخ به اصطلاح روشن چهره او
را ترسیم نموده‏ اند، اما نیمرخ دیگر را وارونه نشان داده‏ اند، در حالی که لازمه یک بررسی تحقیقی و بیطرفانه ان

است که تمام جوانب شخصیت و رفار فرد مورد بررسی قرار گرد.

نرنگ های هارون و تظاهر او به دینداری‏

چنانکه در چند صفحه یش گفتیم با آنکه زمامداران اموی و عباسی در منحرف ساختن حکومت اسلای از محور
اصلی خود، و جبهه ‏بندی در برابر خاندان یامبر، باهم مشترک بودند، ولی ان تفاوت را داشند که خلفای اموی -

به اسنای معاویه و یکی دو نفر دیگر - چندان ارتباطی با رجال و دانشمندان دینی نداشند و در کار آنان زیاد
مداخله نی‏کردند، بلکه بیشتر به امور مالی کشور و امال اینها ی‏رداخند و علما و دانشمندان اسلای را غالباً

- به حال خود وا ی‏گذاشند، ازینرو حکومت آنان از وجهه دینی بر خور دار نبود.
ولی هنگای که بساط حکومت امویان برچیده شد و عباسیان روی کار آمدند، قضیه برعکس شد: حکومت رنگ

دینی به خود گرفت، کوشش برای بهره ‏برداری از عوامل مذهی به نفع حکومت آغاز گردید، و تظاهر به دینداری و
ارتباط و تماس با رجال و دانشمندان اسلای، مخصوصاً در زمان خلفای نخستن عباسی، رواج یافت.

علت ان امر آن بود که عباسیان نی‏خواسند نها به عنوان زمامدار سیاسی شناخه شوند، بلکه ی‏خواسند در
عن زمامداری، وجهه دینی و رنگ مذهی نز به خود بگرند ا از ان رهگذر، از احترام در افکار عموی بر خور دار

گردند (46).
نمونه ‏های زیادی از تظاهر خلفای عباسی به دینداری و جلب عواطف مذهی مردم در دست است که گویای

کوشش های مزورانه آنان در جهت کسب وجهه دینی ی‏باشد.
«جرجی زیدان» ی‏نویسد: «خلفای عباسی، خلفای فاطی مصر، خلفای اموی اندلس، به علّت برخوداری از رنگ



دینی، در برابر بسیاری از مشکلات پایدار شدند. به همن گونه، دوام حکومت های غرعرب مانند حکومت عثمانی
که جنبه دینی یافه بودند، بیش از سار حکومت ها بوده است...»

اینان برای آنکه در نظر مردم عوام محبوبیت یدا کنند، دائماً مقام خود را بالا برده خود را بنده مقرب درگاه خدا، و
حکومت خود را حکومت مبعوث از جانب خدا معرفی ی‏کردند.

«جرجی زیدان» در زمینه نفوذ تبلیغات فریبنده خلفا در میان عوام و مزان باور مردم به ان سخنان، اضافه
ی‏کند: «...ا آنجا که (مردم) ی‏گفند: خلافت عباسیان ا آمدن مسح از آسمان دوام ی ‏آورد و اگر خلافت
عباسی منقرض شود، آفاب غروب ی‏کند! باران نی‏بارد! و گیاه خشک ی‏شود! (مقصود جرجی زیدان البه

سنیان است، زرا شیعیان از ابتدا خلفای لاث و اموی و عباسی و عثمانی و غره را غاصب خلافت ی‏دانسند و
به آنان عقیده نداشند مترجم).

خلفای عباسی هم ان گزافه ‏ها را به خود پسندیدند، حتی هارون که مرد چز فهی بود و در زمان او فرهنگ
اسلای ترقی کرده بود، از ان تملّق ها خوشش ی ‏آمد...و اگر در دوره ترقی و عظمت اسلام، خلفا آن قدر تملق

پسند باشند، معلوم است که در دوره فساد، موهومات جای حقیقت را ی‏گرد و متملقان و چاپلوسان یش ی
‏آیند و فرمانروایان و پادشاهان، از حرف، بیش از عمل خشنود ی‏شوند. از آنرو است که همن چاپلوسان،

«متوکل» عباسی را سایه خداوند (اعلی حضرت ظل الله) ی‏خواندند و ی‏گفند: ان سایه رحمت، برای نگهداری
مردم از سوزش گرما از طرف آسمان گسترده شده است! و شاعر درباری چاپلوس «ابن هانی»، «المعز» فاطی را

چنن ی‏ساید:«آنچه تو اراده کنی به وقوع ی‏وندد، نه آنچه قضا و قدر اراده کنند، پس فرمان بده و
فرمانروای کن که «واحد قهار» تو هستی»!! (47) (چه فرمان زدان چه فرمان شاه!!)

ولی در میان عباسیان شاید کمتر کسی به اندازه هارون به ان قسمت توجه ی‏کرد و کمتر کسی به اندازه او از
ان تظاهرها بهره‏ برداری ی‏نمود.

هارون اصرار عجیی داشت که به تمام اعمال و رفارش رنگ دینی بدهد. او روی تمام جنایت ها و عیاشی های
خود سروش دینی ی‏گذاشت و همه را با یک سلسله توجهات، مطاق موازن دینی قلمداد ی‏کرد.

ی‏گویند: او در یکی از سال های خلافتش به مکه رفت. در انای انجام مراسم حج برای زشک مسیحی خود،
«جبرل بن بختیشوع»، دعای بسیار ی‏کرد.

بنی هاشم از ان موضوع ناراحت شدند. هارون در برابر اعتراض آنان که: ان مرد، ذّی است و مسلمان نیست و
دعا در حق او جاز نی‏ باشد، گفت: درست است ولی سلامت و ندرستی من در دست او است، و صلاح

مسلمانان در گرو ندرستی من! بنابران خر و صلاح مسلمانان بر طول عمر و خوشی او بسه است و دعا در حق
او اشکالی ندارد!(48)

منطق هارون، منطق عجیی بود. طق منطق او تمام مصالح عالی جامعه اسلای در وجود او خلاصه ی‏شد و
همه چز ی‏ بایست فدای حفظ جان او شود، زرا طق ان استدلال، او نها یک زمامدار نبود، بلکه وجود او برای
جامعه اسلای ضرورت حیاتی داشت! شاید تصور شود که توجیه تمام اعمال و رفار فردی مل هارون، با منطق
دن، کار دشواری است، ولی او با استخدام و خریدن نی چند از قضات و فقهای مزدور و دنیارست آن روز، راه را

برای توجیه اعمال خود، کاملاً هموار کرده بود.

شورای قضائی!



یکی از نمونه‏ های بارز فریبکاری و تظاهر هارون به دینداری، جریان شهادت و قل «یحی بن عبدالله» است.
«یحی بن عبدالله» نواده امام حسن، یکی از بزرگان خاندان هاشی و چهره مماز و برجسه ‏ای به شمار ی‏رفت

و از یاران خاص امام صادق (علیه السلام) و مورد توجه آن حضرت بود (49).
یحی در جریان قیام «حسن شهید فخّ» بر ضد حکومت ستمگر عباسی، در سپاه او شرکت داشت و از سرداران

بزرگ سپاه او محسوب ی‏شد. او پس از شکست و شهادت حسن، با گروهی به «دیلم» رفت و در آنجا به
فعالیت رداخت. مردم آن منطقه به او وسند و نروی قابل توجی تشکل دادند.

هارون «فضل بن یحی برمکی» را به سپاهی به دیلم فرساد. فضل پس از ورود به دیلم، به دستور هارون باب
مراسله را به یحی باز کرده وعده ‏های شرن داد و به و او یشنهاد امان کرد. یحی که بر اثر توطئه ‏های هارون

و فضل نروهای طرفدار خود را در حال تفرق و راکندگی ی‏دید، ناگزر راضی به قبول امان شد. پس از آنکه
هارون امان نامه ‏ای به خط خود به او نوشت و گروهی از بزرگان را شاهد قرار داد، یحی وارد بغداد شد.

هارون ابتداً با مهربانی با او رفار کرد و اموال فراوانی در اختیار او گذاشت، ولی پنهانی نقشه قل او را کشید و او را
متهم ساخت که مخفیانه مردم را دور خود جمع کرده در صدد قیام بر ضد او است، امّا چون امان‏ نامه مؤکّد و

صریحی به او داده بود، قل او به سهولت مقدور نبود، ازینرو تصمیم گرفت برای نقض امان‏نامه، فتوای از فقها
گرفه برای اقدام خود مجوز شرعی درست کند! لذا دستور داد شورای مرکب از فقهأ و قضات با شرکت «محمد

بن حسن شیبانی»، «حسن بن زیاد لؤلؤی»، و «ابوالبَخْترَی»  (50) تشکل گردد ا در مورد صحت یا بطلان
امان‏نامه رأی بدهند (51).

همن که شواری قضائی تشکل شد، ابتداً «محمد بن حسن» که دانشمند نسباً آزاده‏ ای بود و مل اسادش
«ابو وسف» خود را به هارون نفروخه بود (52)، امان نامه را خواند و گفت: امان‏نامه صحح و مؤکدی است و

هچ راهی برای نقض آن وجود ندارد (53).
ابوالبختری آن را گرفت و نگاهی به آن انداخت و گفت: ان امان‏نامه باطل و ی‏ ارزش است! یحی بر ضد خلیفه

قیام کرده و خون عده‏ ای را ریخه است، او را بکشید، خونش به گردن من! هارون از ان فتوا فوق ‏العاده
خوشحال شد و گفت: اگر امان ‏نامه باطل است، خود، آن را پاره کن، ابوالبختری آب دهان در آن انداخت و آن را

پاره کرد!
هارون یک میلون و ششصد هزار (درهم) به او انعام داد و او را به سِمَت قضأ منصوب نمود! (54) ولی «محمد

بن حسن» را به جرم ان رأی، مدت ها از دادن فتوا ممنوع ساخت (55) و به اسناد به اصطلاح ان شورای
قضائی، یحی را به قل رسانید! (56)

فتوای مصلحتی!

چنانکه اشاره شد یکی از قضات خود فروخه «قاضی ابو وسف» بود که از طرف هارون «قاضی القضات» (57)
بود. او همیشه ملازم هارون بود و با قدرت استدلال و نروی توجی عجیب خود، روی اعمال ناروای هارون

سروش دینی گذاشه با یک سلسله توجهات، آنها را منطق با موازن دینی وانمود ی‏کرد. در اینجا به عنوان
شاهد، به دو نمونه اشاره ی‏شود:

1- هارون در اوائل خلافت خود، عاشق یکی از کنزان پدر خود (مهدی) شد. هنگای که به او اظهار عشق کرد،
کنز گفت: از ان کار صرف نظر کن، زرا پدرت با من همبستر شده است (و من زن پدر تو محسوب ی‏شوم).



هارون که شیفه او شده بود و نی‏توانست دست از او بر دارد، ابو وسف را احضار نموده جریان را با او در میان
گذاشت و از او چاره‏ جوی کرد. ابو وسف با خونسردی پاسخ داد: مگر هر ادعای که یک کنز ی‏کند، باید

پذرفه شود؟ گوش به حرف او نکن، زرا او کنز راسگوی نیست! (58)
(در صورتی که بر اساس موازن فقه اسلای در ان گونه موارد، اعتراف خود زن مورد قبول و ملاک عمل است).

فریب وجدان‏

2- روزی هارون از آشز مخصوص خود خواست غذای از گوشت شتر جوان تهیه کند. پس از صرف غذا، «جعفر
برمکی» گفت: هر لقمه خلیفه از ان غذا چهار صد هزار درهم تمام ی‏شود! وقتی هارون از ان مطلب اظهار

تعجب کرد، جعفر برمکی توضح داد که چون مدتی یش، خلیفه چنن غذای خواسه بود و در آن هنگام تهیه
نشده بود، از آن ارخ، هر روز یک شتر جوان برای آبدارخانه دربار خلافت کشه ی‏شود و مجموع بهای آنها ا

کنون، بالغ بر چهار صد هزار درهم است!
هارون که بیت‏ المال مسلمانان را صرف عیاشی ها و تجمل‏ رستی های ی‏ حساب خود ی‏نمود و هرگز از آن

همه اسراف و ریخت و پاش اموال مسلمانان محروم و زحمکش خم به ابرو نی ‏آورد، ان بار در نقش یک فرد
دلسوز و با وجدان! از شنیدن ان مطلب اظهار ناراحتی کرد و دستور داد به اصطلاح برای جبران ان کار، چندن

میلون (درهم) میان فقرا به عنوان صدقه قسیم شود! در حالی که ان مبلغ نز از مال شخصی او نبود، بلکه از
بیت‏ المال مسلمانان بود که ی ‏بایست به طور عادلانه در میان مسلمانان قسیم شود و هرگز عنوان صدقه و

بخشش خلیفه و امال آن، نی‏توانست مجوز چنن عملی باشد.
در هرحال، خبر به گوش ابو وسف رسید. ابو وسف که فلسفه وجودی او در دسگاه هارون، در چنن مواردی

جلوه ‏گر ی‏شد، طرح جالی برای توجیه عمل خلیفه ریخت و به همن منظور نزد هارون رفت و علت ناراحتی او
را رسید.

هارون جریان را تعریف کرد. ابو وسف رو به جعفر نموده رسید: آیا گوشت ان شترها لف ی‏شد یا مردم آن را
صرف ی‏کردند؟ جعفر (که گویا به هدف ابو وسف ی برده بود) پاسخ داد: مردم مصرف ی‏کردند.

ابو وسف با خوشحالی صدا کرد: مژده باد بر خلیفه که به ثواب بزرگی رسیده ‏اند، زرا ان همه گوشتی که در ان
مدت تهیه شده به مصرف مسلمانان رسیده و خداوند وسیله انجام چنن صدقه بزرگ را برای خلیفه فراهم

ساخه است! (59)
آری گوشت شترهای که برای سفره خلیفه کشه ی‏شد، و یش از آنکه گندیده شود، و جلوی سگ های بغداد

برزند، احیاناً به چند نفر گرسنه ی‏دادند، در منطق ابو وسف صدقه محسوب ی‏شد! و آنچه هارون انجام داده
بود، صدقه و عمل نیک بود، نه اسراف و به هدر دادن مال مسلمانان! و خالی کردن بیت ‏المال تحت عنوان

«صدقه» و بخشیدن روغن ریخه به ان و آن! باتوجه به حقایقی که گفه شد، مزان دشواری کار یشوای هفتم
موسی بن جعفر (علیه السلام) به خوی روشن ی‏گردد، زرا آن حضرت با خلیفه فریبکاری مل هارون مواجه بود
که چهره اصلی خود را در ورای یک سلسله تظاهرها، نرنگ ها و ریاها پنهان نموده بود و خود را خلیفه عادل و با

ایمان معرفی ی‏کرد.
یشوای هفتم برای آنکه ان رده‏ های حیله و تظاهر و نرنگ را پاره نموده ماهیت پلید او را به همه نشان بدهد،

ناگزر از لاش و مبارزه یگر و تبلغ ی‏ امان بود و به راستی اگر شخصیت مماز و عظمت انکارناپذر یشوای



هفتم نبود، روزی در چنن مبارزه‏ای مورد تردید ی‏نمود.

 

 

علی بن یقطن؛ کارگزار امام در دربار هارون‏

«علی بن یقطن» یکی از شاگردان برجسه و مماز یشوای هفتم بود. علی، شخصی پاک و گرانقدر بود و در
محضر امام هفتم از موقعیت وژه‏ ای بر خوردار بود. او در جهان تشع دارای احترام و ارزش فوق‏ العاده است

.(60)
علی در سال 124 در اواخر حکومت بنی امیه در «کوفه» چشم به جهان گشود. پدر او یقطن از طرفداران عمده

عباسیان بود، به همن جهت «مروان حمار» (خلیفه وقت اموی) ی‏خواست او را دسگر کند، و او متواری شد.
همسر یقطن در غیاب او، درو فرزند خود «علی» و «عبید» را همراه خویش به مدینه برد. پس از سقوط حکومت

بنی امیه و روی کار آمدن عباسیان، یقطن به کوفه باز گشت و به «ابوالعباس سفاح» وست. همسر او نز
همراه فرزندان به کوفه بر گشت (61).

باری علی بن یقطن در کوفه رورش یافت و در جرگه شاگردان یشوای هفتم قرار گرفت.

مقام علی علی بن یقطن‏

به گواهی دانشمندان علم رجال و مورخان، علی از یاران و شاگردان برجسه یشوای هفتم بوده و از محضر آن
حضرت بهره‏ ها برده و احادیث فراوانی نقل کرده است ولی از امام صادق (علیه السلام) جز یک حدیث نقل

ننموده است (62).
او، هم دارای شهرت و شخصیت اجتماعی بود و هم یکی از دانشمندان رجال علی زمان خود به شمار ی‏رفت و

ألیفاتی به قرار زر داشت:
1- ماسئل عنه الصادق علیه‏ السلام -من الملاحم (63).

2- مناظرْ الشّاک بحضره (64).
3- مسائلی که از محضر امام کاظم علیه‏ السلام - فرا گرفه بود (65).

علی بن یقطن با استفاده از مقام و موقعیت اجتماعی و سیاسی که داشت، منشأ خدمات ارزنده ‏ای برای شیعه
بود و چنانکه خواهیم گفت، پناهگاه استواری برای شیعیان به شمار ی‏رفت.

وزارت علی بن یقطن، چتر حمایتی برای شیعیان‏

در زمان حکومت منصور و هارون، قیام های مسلحانه ی در ی و مناوب علویان و بنی هاشم با شکست روبرو
گردید و با شهادت رهبران ان نهضت ها و شکست نروهای طرفدار آنان، عملاً ابت شد که در آن شرائط، هرگونه

اقدام حادّ و مسلحانه محکوم به شکست است باید مبارزه را از طرق دیگری شروع کرد.
از ان نظر یشوای هفتم از دست زدن به اقدامات حادّ و ند چشم‏ وشیده بود و نها به سازندگی افراد، بیداری



افکار، معرفی ماهیت پلید حکومت عباسی و گسترش هرچه بیشتر افکار تشع در سطوح مخلف جامعه
ی‏اندیشید.

براساس همن برنامه بود که امام با وجود تحریم عموی همکاری با آن حکومت ستمگر، اسناً با اشتغال
مناصب مهم به وسیله رجال شایسه و پاک شیعه مخالفت نی‏کرد، زرا ان کار از یک سو موجب رخنه آنان در

دسگاه حکومت بود، و از سوی دیگر باعث ی‏شد مردم به وژه شیعیان زر چتر حمایت آنان قرار گرند.
به قدرت رسیدن علی بن یقطن در دسگاه حکومت هارون نز جزئی از ان برنامه بود. علی برخلاف پدرش، که از

طرفداران بنی عباس بود و اعقادی به مسئله امامت (رهبری امت از دیدگاه تشع) نداشت، از شیعیان آگاه و
استوار، و بینش او بینش یک شیعه راستن بود (66). به طوری که مسئله «انتظار»، یعنی امید به ظهور حکومت
«حق» و «عدل» که لازمه آن «نفی» مشروعیّت حکومت ستمگر موجود بود، پایگاه فکری او را تشکل ی‏داد. ان

معنا از گفگوهای که روزی میان او و پدرش رخ داد، بخوی روشن ی‏گردد. روزی یقطن به پسرش گفت: چگونه
آنچه یشوایان شما درباره ما (بنی عباس) یشگوی کرده ‏اند، همه عملی شد، ولی آنچه درباره شما (شیعیان و

روزی حکومت موعود شما) گفه شده عملی نگردیده است؟
علی پاسخ داد: آنچه درباره شما و ما گفه شده، از منبع واحدی است، منتها چون حکومت شما در زمان حاضر
است، از ان جهت درباره شما با روشنی و بدون ابهام یشگوی شده است و دیدید که درست از آب درآمد، ولی

چون هنوز وقت حکومت موعود ما نرسیده است، ما امید و آرزوی آن را داریم، و اگر یشوایان ما ی‏گفند:
حکومت خاندان یامبر (صلی الله علیه و آله) ملاً پس از دویست یا سیصد سال خواهد بود، چه بسا دل ها (به

واسطه طولانی بودن ان مدت) سخت ی‏گردید و از ایمان مردم نسبت به آن کاسه ی‏شد ولی (برای اینکه امید
مردم استوار گردد) یشوایان ما (وقت آن را تعن نکرده) گفند: به همن زودی خواهد رسید و از ان رهگذر

مردم را امیدوار ساخه فرج و ظهور امام را نزدیک معرفی نمودند (67). باتوجه به ان سواق، اهمیت به قدرت
رسیدن علی بن یقطن در دسگاه حکومت هارون بخوی روشن ی‏گردد.

موافقت مشروط امام‏

علی بن یقطن با موافقت امام کاظم (علیه السلام) وزارت هارون را پذرفت (68). بعدها نز چندن بارخواست
استعفا نماید، ولی امام او را از ان تصمیم منصرف کرد (69).

هدف امام از تشوق علی به تصدی ان منصب، حفظ جان و مال و حقوق شیعیان و کمک به نهضت سرّی آنان
بود. امام کاظم (علیه‏ السلام) به وی فرمود: یک چز را تضمن کن ا سه چز را برای تو تضمن کنم، علی رسید:

آنها کدامند؟
امام فرمود: سه چزی که برای تو تضمن ی‏کنم ان است که:

1- هرگز با شمشر (و به دست دشمن) کشه نشوی.
2- هرگز تهیدست نگردی.

3- هیچوقت زندانی نشوی.
و اما آنچه تو باید تضمن کنی ان است که هر وقت یکی از شیعیان ما به تو مراجعه کرد، هر کاری و نیازی داشه

باشد، انجام بدهی و برای او عزت و احترام قائل شوی.
پسر یقطن قبول کرد، امام نز شرائط بالا را تضمن نمود (70).



امام ضمن ان گفگوها فرمود: مقام تو، مایه عزت برادران (شیعه) تو است، و امید است خداوند به وسیله تو
شکسگی ها را جبران و آتش فنه مخالفان را خاموش سازد.

باری علی بن یقطن به یمان خود وفادار بود و در تمام مدتی که عهده ‏دار ان سمت بود دژی استوار و
پناهگاهی مطمئن برای شیعیان به شمار ی‏رفت و در آن شرائط دشوار، در أمن اعتبارات لازم برای حفظ حیات

و اسقلال شیعیان، نقشی مؤثر ایفا ی‏کرد.

یک مأموریت سرّی خطرناک‏

علی بن یقطن به طور سرّی «خمس» اموال خود را به حضور یشوای هفتم ی‏فرساد و گاهی در شرائط باریک
و خطرناک، اموالی برای آن حضرت ی‏فرساد. دو نفر از یاران او نقل ی‏کنند که روزی علی بن یقطن ما را احضار
کرد و اموال و نامه‏ های به ما داد و گفت: دو مرکب سواری بخرید و از براهه بروید و ان اموال و نامه ‏ها را به

امام ای الحسن علیه‏ السلام -(حضرت کاظم) برسانید، به طوری که کسی از وضع شما آگاه نشود.
ان دو نفر ی‏گویند: به کوفه آمدیم و مرکب سواری خریدیم و توشه راه تهیه نمودیم و از براهه حرکت کردیم ا

آنکه به سرزمن «بطنُ الرمَّه» رسیدیم و چهارپایان را بستیم و برای آنها علوفه گذاشتیم و برای صرف غذا
نشستیم. در ان هنگام سواره ‏ای همراه شخصی دیگر، نمایان گردید. وقتی نزدیک شد، دیدیم امام کاظم (علیه

السلام) است! از جا برخاسه سلام کردیم و اموال و نامه ‏ها را تحول دادیم، در ان هنگام امام نامه‏ های را
برون آورد و به ما داد و فرمود: اینها جواب نامه ‏های شما است.

گفتیم: غذا و توشه ما تمام شده است، اگر اجازه فرماید به مدینه برویم ا هم یامبر را زیارت کنیم و هم توشه
تهیه نمایم.

فرمود: آنچه از توشه شما باقی مانده بیاورید، توشه را برون آوردیم، آن را با دست زر و رو کرد و فرمود: ان شما
را ا کوفه ی‏رساند.

امام رفتن ما را به مدینه صلاح تشخیص نداد و فرمود: شما (در واقع) یامبر را دیدید، اینک در پناه خدا بر گردید
.(71)

قویت بنیه اقتصادی شیعیان‏

ی‏شک هر جمعیت و گروهی که هدف مشترکی دارند، برای سازماندهی و شکل‏ بندی نروهای خود، جهت
یشبرد هدف های مشترک، نیاز به منابع مالی دارند، چه در صورت قطع عواید مالی هرگونه فعالیت و جنبشی
فلج ی‏گردد. شیعیان نز براساس ان اصل کلی، برای ادامه حیات و تعقیب آرمان های مقدس خود، همواره
نیازمند پشتوانه مالی بودند، ولی در ادوار مخلف ارخ بوژه نروهای مبارز آنان همواره در فشار اقتصادی به

سری‏بردند و حکومت های وقت، به منظور تضعیف نروهای آنان، غالباً آنان را از راه های گوناگون در فشار
اقتصادی قرار ی‏دانند.

در ان زمینه علاوه بر گرفتن «فدک» از فاطمه زهرا (سلام اللّه علها) که انگزه سیاسی داشت و هدف از آن
تضعیف اقتصادی موضع امرمؤمنان (علیه السلام) و بنی هاشم بود، نمونه ‏های فراوانی در ارخ اسلام به
چشم ی‏خورد که یکی از آنها روش معاویه در قبال شیعیان بوژه بنی هاشم، بود. یکی از اکتیک های که

معاویه به منظور اخذ بیعت از «حسن بن علی (علیه السلام)» برای ولیعهدی زید، به آن متوسل شد، خودداری



وی از رداخت هرگونه عطیه به بنی هاشم از بیت‏ المال در جریان سفر وی به مدینه بود ا بدن وسیله او را زر
فشار گذاشه وادار به بیعت کند (72).

نمونه دیگر، فشار اقتصادی «ابو جعفر منصور» (دومن خلیفه عباسی) بود منصور برنامه سیاه تحمل گرسنگی و
فلج سازی اقتصادی را در سطح وسع و گسترده ‏ای به اجرا گذاشت و هدف او ان بود که مردم، نیازمند و گرسنه

و مکی به او باشند و همیشه در فکر سر کردن شکم خود بوده مجال اندیشه در مسائل بزرگ اجتماعی را
نداشه باشند. او روزی در حضور جمعی از خواص درباریان بالحن زننده ‏ای انگزه خود را از گرسنه نگه داشتن

مردم چنن بیان کرد: «عرب های چادر نشن در ضرب‏ المل خود، خوب گفه‏ اند که: سگ خود را گرسنه نگهدار
ا به طمع نان دنبال تو بیاید!!» (73)

در ان فشار اقتصادی سهم شیعیان و علویان بیش از همه بود، زرا آنان همیشه یشگام و یشاهنگ مبارزه با
خلفای ستمگر بودند.

باری دوران خلافت هارون نز از ان برنامه کلی مسنا نبود، زرا او با قبضه بیت‏ المال مسلمانان و صرف آن در
راه هوسرانی ها و بوالهوسی ها و تجمل‏ رستی های خود و اطرافیانش، شیعیان را از حقوق مشروع خود محروم

کرده بود و از ان راه نروهای آنان را تضعیف ی‏کرد.
علی‏ بن ‏یقطن، یار وفادار و صمیی یشوای هفتم که بر رغم کارشکنی های مخالفان شیعه، اعتماد هارون را
جلب نموده و وزارت او را در کشور هناور اسلای به عهده گرفه بود، به ان مطلب بخوی توجه داشت، و با

استفاده از تمام امکانات، از هر کوششی در حمایت و پشتیبانی از شیعیان درغ نی‏ورزید؛ مخصوصاً در قویت
بنیه مالی شیعیان و رساندن «خمس» اموال خود (که جمعاً مبلغ قابل توجی را تشکل ی‏داد و گاهی بالغ بر

صد ا سیصد هزار درهم ی‏شد) (74) به یشوای هفتم کوشش ی‏کرد و ی‏دانیم که خمس، در واقع پشتوانه
مالی حکومت اسلای است.

پسر علی بن یقطن ی‏گوید: امام کاظم (علیه السلام) هرچزی لازم داشت یا هر کار مهی که یش ی‏ آمد، به
پدرم نامه ی‏نوشت که فلان چز را برای من خریداری کن یا فلان کار را انجام بده ولی ان کار را به وسیله «هشام

بن حکم» انجام بده، و قید همکاری هشام، فقط در موارد مهم و حساس بود (75).
در سفری که امام کاظم (علیه السلام) به عراق نمود، علی از وضع خود به امام شکوه نموده گفت: آیا وضع و
حال مرا ی‏بینید (که در چه دسگاهی قرار گرفه و با چه مردی سر و کار دارم؟) امام فرمود: خداوند مردان

محبوی در میان ستمگران دارد که به وسیله آنان از بندگان خوب خود حمایت ی‏کند و تو از آن مردان محبوب
خدای (76).

بار دیگر که علی، در مورد همکاری با بنی عباس، از یشوای هفتم (علیه السلام) کسب کلیف نمود، امام فرمود:
اگر ناگزری ان کار را انجام بدهی مواظب اموال شیعیان باش.

علی‏ بن ‏یقطن فرمان امام را پذرفت، و روی همن اصل، مالیات دولتی را برحسب ظاهر از شیعیان وصول
ی‏کرد، ولی مخفیانه به آنان مسترد ی‏نمود (77) و علت آن ان بود که حکومت هارون یک حکومت اسلای

نبود که رعایت مقررات آن بر مسلمانان واجب باشد. حکومت و ولایت از طرف خدا از آن موسی بن جعفر (علیه‏
السلام) بود که پسر یقطن به دستور او امول شیعیان را مسترد ی‏کرد.

نوُّاب حجّ‏



یکی از افتخارات علی‏ بن ‏یقطن در ارخ، ان است که همه ساله عده‏ ای را به نیابت از طرف خود، به زیارت ‏خانه
خدا ی‏فرساد و به هرکدام ده ا بیست هزار درهم ی‏رداخت (78). تعداد ان عده در سال بالغ بر 150 نفر و

گاهی بالغ بر 250 و یا 300 نفر ی‏شد (79).
ان عمل، باتوجه به اهمیت و فضیلت خاص عمل حج در آن اسلام، ی شک نمودار ایمان و پارسای وژه علی‏

بن ‏یقطن به شمار ی‏رود، ولی با در نظر گرفتن تعداد قابل توجه ان عده، و نز با نگرش به مبالغ هنگفتی که
علی به آنان ی‏رداخه، مسئله، عمق بیشتری یدا ی‏کند.

اگر از گروه نایبان حج و مبلغی که به آنها رداخت ی‏شد، میانگن بگریم و ملاً تعداد آنان را 200 نفر در سال، و
مبلغ رداختی را ده هزار درهم بگریم، جمعاً مبلغی در حدود دو میلون درهم را تشکل ی‏دهد.

از طرف دیگر، ان مبلغ که هر سال رداخت ی‏شد، مسلماً گوشه ‏ای از مخارج سالیانه علی بن یقطن و از مازاد
هزینه ‏های جاری و باقیمانده رداخت حقوق مالی مل زکات و خمس و سار صدقات مستحی و بخششها و

امال اینها بوده است.
با ان حساب قریی، جمع عواید علی بن یقطن چه مقدار ی‏بایست باشد ا کفاف ان مبالغ را بدهد؟

در میان دانشمندان شیعه ظاهراً «مرحوم شخ بهائی» نخستن کسی است که به ان مسئله توجه یدا کرده
است. او نکه لطیف ان مطلب را چنن بیان ی‏کند:

گمان ی‏کنم امام کاظم (علیه السلام) اجازه تصرف در خراج و بیت ‏المال مسلمانان رابه علی بن یقطن داده بود
و علی از ان اموال، به عنوان اجرت حج، به شیعیان ی‏رداخت ا بهانه‏ ای برای اراد و اعتراض به دست

مخالفان ندهد (80). بنابران عمل اعزام نواب حج، در واقع یک برنامه حساب شده و منظم بود و علی، زر
وشش ان کار، بنیه اقتصادی شیعیان را قویت ی‏نمود.

مؤید ان مطلب ان است که در میان نواب حج، شخصیت های بزرگی مل «عبدالرحمن بن حجاج» و «عبدالله
بن یحی کاهلی» (81) به چشم ی‏خوردند که از یاران خاص و مورد علاقه امام بودند و طبعاً مطرود دسگاه

حکومت و محروم ازمزایا! (82)
نکه دیگری که در ان برنامه علی بن یقطن به نظر ی‏رسد، شرکت دادن شیعیان بخصوص بزرگان آنان، در

کنگره بزرگ حج بود ا از ان رهگذر به معرفی چهره شیعه و بحث و مناظره با فرقه‏ های دیگر بردازند و یک موج
فرهنگی شیعی به وجود آورند.

ان لباس را نگهدار!

علی بن یقطن در رتو ان خدمات، همواره مورد أید و حمایت ی ‏درغ امام کاظم (علیه السلام) بود و چندن
بار در اثر تدبر امام از خطر قطعی رهای یافت که یکی از آنها چنن بوده است:

یک سال هارون تعدادی لباس به عنوان خلعت به علی بخشید که در میان آنها یک لباس خز مشکی رنگ زربفت از
نوع لباس وژه خلفا به چشم ی‏خورد. علی اکثر آن لباس ها را که لباس گرانقیمت زربفت نز جز آنها بود، به

امام کاظم (علیه السلام) اهدا کرد و همراه لباس ها اموالی را نز که قبلاً طق معمول به عنوان «خمس» آماده
کرده بود، به محضر امام فرساد.

حضرت همه اموال و لباس ها را پذرفت، ولی آن یک لباس مخصوص را پس فرساد، و طی نامه‏ای نوشت: ان
لباس را نگهدار و از دست مده، زرا در حاده‏ ای که برایت یش ی‏ آید به دردت ی‏خورد.



علی‏ بن ‏یقطن از راز رد آن لباس آگاه نشد، ولی آن را حفظ کرد. اتفاقاً روزی وی یکی از خدمگزاران خاص خود را
به علت کواهی در انجام وظیفه، نبیه و از کار برکنار کرد. آن شخص که از ارتباط علی با امام کاظم (علیه السلام)
و اموال و هدایای که او برای حضرت ی‏فرساد، آگاهی داشت، از علی نزد هارون سعایت کرد و گفت: او معقد

به امامت موسی بن جعفر است و هرساله خمس اموال خود را برای او ی‏فرستد.
آنگاه داسان لباس ها را گواه آورد و گفت: لباس مخصوصی را که خلیفه در فلان ارخ به او اهدا کرده بود، به
موسی بن جعفر داده است. هارون از شنیدن ان خبر سخت خشمگن شد و گفت: حقیقت جریان را باید به

دست بیاورم و اگر ادعای تو راست باشد خون او را خواهم ریخت. آنگاه بلافاصله علی را احضار کرد و از آن لباس
رسش نمود. وی گفت: آن را در یک بقچه گذاشه ‏ام و اکنون محفوظ است.

هارون گفت: فوراً آن را بیاور!
پسر یقطن فورا یکی از خدمگزاران خود را فرساد و گفت: به فلان اطاق خانه ما برو و کلید آن را از صندوقدار

بگر و در اطاق را باز کن و سپس در فلان صندوق را باز کن و بقچه‏ ای را که در داخل آن است با همان مهری که
دارد به اینجا بیاور.

طولی نکشید که غلام، لباس را به همان شکل که قبلاً مهر شده بود آورد و در برابر هارون نهاد. هارون دستور داد
مهر آن را بشکنند و سرآن را باز کنند. وقتی که بقچه را باز کردند دید همان لباس است که عیناً ا شده باقی مانده

است!
خشم هارون فرو نشست و به علی گفت: بعد از ان هرگز سخن هچ سعایت کننده ‏ای را درباره تو باور نخواهم

کرد، و آنگاه دستور داد جازه ارزنده ‏ای به او دادند و شخص سعایت کننده را سخت نبیه کردند! (83)

آرمان تشکل حکومت اسلای‏

هارون ی‏دانست که موسی بن جعفر (علیه‏ السلام) و روانش، وی را غاصب خلافت یامبر و زمامدار ستمگری
ی‏دانند که بازور و قدرت سرنوشت مسلمانان را در دست گرفه است، و اگر روزی قدرت رزم با او را به دست

آوردند، در نابودی حکومت او لحظه ‏ای درنگ نخواهند کرد. گفگوی زر که میان یشوای هفتم و هارون رخ داده
به خوی از اهداف عالی امام در زمینه تشکل حکومت اسلای، و نز از نیات پلید هارون رده بر ی‏دارد.

روزی هارون (شاید به منظور آزمایش و کسب آگاهی از آرمان یشوای هفتم) به آن حضرت اعلام کرد که حاضر
است «فدک» را به او برگرداند. امام فرمود:در صورتی حاضرم فدک را تحول بگرم که آن را با تمام حدود و

مرزهایش پس بدهی!
هارون رسید: حدود و مرزهای آن کدام است؟

امام فرمود: اگر حدود آن را بگویم هرگز پس نخواهی داد.
هارون اصرار کرد و سوگند یاد نمود که ان کار را انجام خواهد داد. امام‏ حدود آن را چنن تعن فرمود:

حد اولش، عدن؛
حد دومش، سمرقند؛
حد سومش، آفریقا؛

و حد چهارم آن نز مناطق ارمنیه و بحر خزر است.
هارون که با شنیدن هر یک از ان حدود، تغر رنگ ی‏داد و به شدت ناراحت ی‏شد، با شنیدن حدود چهارگانه،



نتوانست خود را کنترل کند و با خشم و ناراحتی گفت: با ان ترتیب چزی برای ما باقی نی‏ماند!
امام فرمود: ی‏دانستم که نخواهی پذرفت و به همن دلل از گفتن آن امناع داشتم! (84)

امام با ان پاسخ ی‏خواست به هارون بگوید: فدک رمزی از مجموع قلمرو حکومت اسلای است، و اصحاب
سقیفه که فدک را از دختر و داماد یامبر (علهما السلام) گرفند، ان کار آنان در حقیقت جلوه‏ای از مصادره حق

حاکمیت اهل بیت عصمت و طهارت (سلام‏ اللّه علهم اجمعن) بود، بنابران اگر قرار باشد حق ما را به ما
برگردانی، باید همه قلمرو حکومت اسلای را در اختیار ما بگذاری. ان گفگو، هدف های بزرگ امام را بخوی

نشان ی‏دهد.

جمع ‏آوری بیت ‏المال‏

از طرف دیگر، گرچه حکومت و قدرت ظاهری در دست هارون بود، اما حکومت او فقط بر «تن»ها بود و در
«دل»های مردم جا نداشت، اما حکومت بر «دل»ها و «قلب»ها از آن یشوای هفتم بود و در رتو محبوبیت

گسترده آن حضرت در افکار عموی، مسلمانان مبارز و روشن‏بن، خمس اموال خود، و دیگر اموال متعلق به بیت
‏المال را به محضر آن حضرت ی‏فرسادند و ان معنا بر هارون وشیده نبود، زرا او از طرق جاسوسان خویش
گزارش های دریافت ی‏کرد مبنی بر اینکه از چهار گوشه کشور هناور اسلای، اموال و وجوه اسلای به سوی

امام موسی بن جعفر سرازر ی‏گردد، به طوری که از صندوق بیت ‏المال تشکل داده است (85).

پاورقی ها :

1- عبدالرحمن ‏السبوطی، ارخ‏ الخلفأ، بغداد، مکتبْالمنی، ص .259
2- حاج شخ عباس قی، الأنوارالبیْ، مشهد، مؤسسه منشورات دینی مشهد، ص .170

3- مختصر ارخ‏ العرب، ط 2، تعریب: عفیف ‏البعلبکی، بروت، دارالعلم ‏للملان،1967 م، ص .209
4- الصواعق ‏المحرقهْ، قاهره، مکتبْالقاهره، ص .203

1- ابن واضح، ارخ یعقوی، نجف، منشورات ‏المکتبْالحیدریْ، 1384 ه'.ق، ج 3، ص .132
2- مسعودی، مروج‏ الذهب، بروت، دارالأندلس، ج 3، ص .312

3- سید امر علی، مختصر ارخ‏ العرب، ط 2، تعریب: عفیف ‏البعلبکی، بروت، دارالعلم ‏للملان، 1968 م، ص
213.

4- عبدالرحمن ‏السوطی، ارخ ‏الخلفأ، بغداد، مکتبْ المنی‏، ص .277
5- ابن اثر، الکامل فی‏الارخ، بروت، دار صادر، ج 6، ص 73- ابن طقطقا، الفخری، بروت، دارصادر، ص .185
6- شریف‏ القرشی، باقر، حیات الامام موسی بن جعفر، ط 2، نجف، مطبعْة الآداب، 1389 ه'.ق، ج 1، ص .436

7- ابن واضح، ارخ یعقوی، نجف، منشورات ‏المکتبْالحیدریْ، 1384 ه'.ق، ج 3، ص .137
8- شریف ‏القرشی، همان کاب، ص .442

9- ابن اثر، همان کاب، ج 6، ص .84
10- قُلْ انِمّا حَرمَّ رَّیَ الْفَواحِشَ ما ظَهَرَ مِنْها وَما بَطَنَ و الاْثمَ وَالْبَغْیَ بغَِْرِ الحَقّ...(سوره اعراف: 33).

11- یَسْئَلُونکََ عَنِ الْخَمْرِ وَ الْمَیْسِر قُلْ فهِما اثِْمٌ کَبرٌ وَ مَنافِعُ للِناّسِ وَ ائِْمُهُا اکَْبَرُ مِنْ نفَْعِهِما...(سوره بقره:



.(219
12- گویا مقصود وی ان بود که به حکم قرابتی که میان بنی هاشم هست، علم و دانش امام کاظم برای مهدی

نز موجب افتخار است.
13- کلینی، الفروع من الکافی، تهران، دارالکتب‏ الاسلایْ، ج 6، ص .406

14- مسعودی، همان کاب، ص .324
15- مسعودی، مروج‏ الذهب، بروت، دارالأندلس، ج 3، ص 325.- ابوالفرج ‏الاصفهانی، بروت، دار احیأ التراث

‏العری، ج 5، ص .184
16- عبدالرحمن ‏السوطی، ارخ الخفأ، بغداد، مکتبْالمنی‏، ص .279

17- ابن اثر، الکامل فی الارخ، بروت، دارصادر، ج 6، ص .102
18- ابوالفرج‏ الاصفهانی، همان کاب، ص .160

19- ابوالفرج‏ الاصفهانی، همان کاب، ج 5، ص .163
20- ابوالفرج‏ الاصفهانی، همان کاب، ص .185

21- ابن واضح، ارخ یعقوی، نجف، منشورات‏ المکتبْالحیدریه، 1384 ه'.ق، ج 3، ص .142
22- وی حسن بن علی بن حسن بن علی بن ای طالب است و چون در سرزمینی بنام «فخ» در 6 میلی مکه در

جنگ با سپاهیان خلیفه عباسی به قل رسید، به «صاحب فخ» یا «شهید فخ» مشهور گردید.
23- محمد بن جرر الطبری، ارخ الأمم والملوک، بروت، دارالقاموس الحدیث،ج 10، ص 25- ابوالفرج

الاصفهانی، مقال الطالبن، نجف، منشورات المکتبْ الحیدریْ، 1385 ه'.ق، ص 294-295- ابن اثر، الکامل فی
الارخ، بروت، دارصاد، ج 6، ص .90

24- پس از شهادت حسن بن علی، هنگای که سر بریده او را به مدینه آوردند، یشوای هفتم از مشاهده آن
سخت افسرده شد و با أثر و اندوه عمق فرمود: به خدا سوگند او یک مسلمان نیکوکار بود، او بسیار روزه

ی‏گرفت، فراوان نماز ی‏خواند، با فساد و آلودگی مبارزه ی‏نمود، وظیفه امر به معروف و نی از منکر را انجام
ی‏داد،او در میان خاندان خود ی‏نظر بود (ابوالفرج‏ الاصفهانی، مقال ‏الطالبن، نجف، منشورات‏

المکتبْالحیدریْ، 1385 ه'.ق، ص 302).
25- ابوالفرج ‏الاصفهانی، همان کاب، ص .285

26- ابن اثر، الکامل فی الارخ، بروت، دارصادر، ج 6، ص 93- محمد بن جرر الطبری، ارخ الأمم والملوک،
بروت، دارالقاموس الحدیث، ج 10، ص .28 پس از شکست سپاه حسن صاحب فخ، و شهادت او، «یحی بن

عبدالله»با گروهی به «دیلم» رفت و در آنجا به فعالیت رداخت و مردم آن منطقه به او وسند و نروی قابل
توجی تشکل دادند، ولی هارون بادسائسی او را به بغداد آورد و به طرز فجیعی به قل رسانید. مشروح شهادت

او را در فصل «نرنگهای هارون» خواهیم آورد.
27- مجلسی، بحارالأنوار، تهران، المکتبْالاسلایْ، 1385 ه'.ق، ج 48، ص .165

28- مجلسی، همان کاب، ص 169- کلینی، الأصول من الکافی، تهران، مکتبْالصدوق، 1381 ه'.ق، ج 1، ص
366- ابوالفرج‏ الاصفهانی، مقال الطالبن، نجف، منشورات‏ المکتبْالحیدریْ، 1385 ه'.ق، ص .298

29- مجلسی، همان کاب ج 48، ص .151
30- گرچه بنی‏امیه چنن دساوزی برای تصاحب خلافت در دست نداشند، اما به طرق دیگری در صدد کسب



محبوبیت در افکار عموی بودند. اقدامات مزورانه معاویه در زمینه جعل حدیث به نفع خود، و خریدن محدان
دروغ‏رداز و مزدور، گوشه‏ای از لاشهای رزور حکومت بنی‏امیه به شمار ی‏رود.

31- انا امام القلوب و انت امام الجسوم.(ابن حجر هیتی،الصواعق‏ المحرقه، قاهره، مکتبْالقاهره، ص 204).
32- السلام علیک یا رسول الله، السلام علیک یا ابن عم!

33- السلام علیک یا رسول الله، السلام علیک یا ابْ (شخ مفید، الارشاد، قم، مکتبْ بصرتی، ص 298-ابن اثر
الکامل فی الارخ، بروت، دارصادر، ج 6،ص 164- ابن اثر، البدایْ والنهایْ، ط 2، بروت، مکتبْ المعارف، 1977

م، ج 10، ص 183- ابن حجر هیتی، همان کاب، ص 204).
34- وَ وَهَبْنا لَهُ اسِْحاقَ وَ یَعْقُوبَ کلاّ هَدَیْنا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرّیَِهِ داوُدَ وَ سُلَیْمانَ وَ اَّوبَ وَ ُوسُفَ وَ مُوسی‏ وَ

هاروُنَ وَ کَذالکَِ نجَْزِی الْمُحْسِننَ وَ زکََریّا وَ یَحْی‏ وَ عیسی‏ کُلّ مِنَ الصّالحِن (سوره انعام: 85 و 86).
35- شبلنجی، نورالأبصار، قاهره، مکتبْالمشهد الحسینی، ص 149-ابن صبّاغ مالکی، الفصول ‏المهمة، نجف،

مکتبْ دارالکتب ‏التجاریْ، ص 220-ابن حجر هیتی، همان کاب، ص .203 امام در ان گفگو غر از آیه مزبور با
آیه مباهله نز استدلال کرد که طی آن امام حسن و امام حسن با تعبر «ابنائنا» فرزندان یامبر شمرده شده‏اند.

36- مجلسی، همان کاب، ج 48، ص .127
37- سَاصَْرفُِ عَنْ آیاتیَِ الَذنَ یََکَبّروُنَ فی الأرَْضِ بغَِْرِ الْحَقّ وَ انِْ َروَْا کُلّ آیٍَْ لایُؤمِنُوابهِا وَ انِْ َروَاْ سِبلَ الرشّاد لا

یَتخِّذوُهُ سَبیلاً وَ انِْ َروَْا سَبلَ الْغَیّ یَتخِّذُوهُ سَبیلاً ذلکِ باِنَهُّمْ کَذّبوُا بآِیاِنا وَ کانوُا عَنْها غافِلنَ (سوره اعراف:
.(146

38- مجلسی، همان کاب، ج 48، ص 138 - عیاشی، تفسر عیاشی، قم، المطبعْ العلیْ، ج 2، ص .30
39- دکتر صاحب الزمانی، ناصرالدن، آنسوی چهره‏ ها، تهران، مؤسسه مطبوعاتی عطائی، 1343 ه'.ش، ص .31

40- جرجی زیدان، ارخ تمدن اسلام، ترجمه علی جواهر کلام، تهران، مؤسسه مطبوعاتی امرکبر، 1336 ه'.ش،
ج 5، ص .162

41- جرجی زیدان، همان کاب، ص .173
42- جرجی زیدان، همان کاب، ص .163

43- دکتر الوردی، علی، نقش وعاظ در اسلام، ترجمه محمد علی خلیلی، تهران، انتشارات مجله ماه نو، ص .39
44- احمد امن ان قسمت را از ابوالفرج اصفهانی در کاب الأغانی (ج 5، ص 241) نقل ی‏کند.

45- امن، احمد، ضحی الاسلام، ط 7، قاهره، مکتبْ النهضْ المصریْ، ج 1، ص 112-113، با اندکی لخیص.
46- امن، همان کاب، ج 2، ص 162-.163

47- ماشئت لا ما شأت الأقدارفاحکم فانت الواحد القهار! (جرجی زیدان، ارخ تمدن‏
اسلام، ترجمه علی جواهر کلام، مؤسسه مطبوعاتی امرکبر، 1336 ه'.ش، ج 4، ص 242).

48- دکتر الوردی، علی، نقش وعاظ در اسلام، ترجمه محمد علی خلیلی، تهران، انتشارات مجله ماه نو، ص .55
49- ابوالفرج‏ الاصفهانی، مقال الطالبن، نجف، منشورات‏ المکتبْ الحیدریْ، 1385 ه'.ق، ص .308 مرحوم کلینی

در کاب کافی (ج 1، ص 366) نامه ‏ای از یحی بن عبدالله خطاب به امام موسی بن جعفر (علیه السلام) نقل
ی‏کند که یحی در آن، روش آن حضرت و پدر ارجمندش امام صادق علیه‏ السلام - را مورد انقاد قرار داده و

امام پاسخ ندی به او داده است. مرحوم علامه مامقانی در کاب خود (نقح المقال، تهران، انتشارات جهان، ج
3، ماده یحی) با اشاره به ان نامه ی‏گوید: سند ان روایت غر قابل خدشه است، ولی مضمون ان روایت



مخالف چزی است که درباره یحی اطلاع داریم (یعنی شاید اشتباهی از راویان حدیث باشد). امّا مؤلف کاب
«حیاة الامام موسی بن جعفر» اثبات ی‏کند که ان روایت قابل اعتماد نیست، زرا اولاً مرسل است و انیاً در

سند آن افرادی هسند که ناشناخه‏ اند و در کتب رجال اسی از آنها نیست (حیاة الامام موسی بن جعفر، ط 2،
نجف، مطبعْة الآداب، 1390 ه'.ق، ج 2، ص 99).

50- وی وهب بن وهب ابوالبختری قرشی مدنی است که در بغداد سکونت داشت و در زمان خلافت مهدی
عباسی، از طرف او مدتی قاضی دادرسی ارتش بود و سپس در مدینه به قضأ اشتغال داشت. ابوالبختری فردی
آلوده و منحرف و دروغگو بود و احادیث وی از نظر بزرگان علم حدیث، فاقد ارزش و اعتبار است (شمس‏ الدن

‏الذهی، محمد، مزان الاعتدال فی نقد الرجال، ط 1، قاهره، مطبعْ السعادْ، 1325 ه'.ق، ج 3، ص 278).
51- یحی بن عبدالله قبلاً امان‏نامه را به «مالک بن انس» و برخی دیگر از فقهای آن روز ارائه کرده بود و آنان

صحت و اعتبار آن را أید کرده بودند.
52- امن، احمد، ضحی الاسلام، ط 7، قاهره، مکتبة النهضْة المصریْ، ج 2، ص .203

53- امن، همان کاب، ج 2، ص .204
54- شریف القرشی، باقر، حیاة الامام موسی بن جعفر، ط 2، نجف، مطبعْالآداب، ج 2، ص .100 نز ر.ک به: دکتر

الوردی، نقش و عاظ در اسلام، ترجمه محمد علی خلیلی، تهران، انتشارات مجله ماه نو، ص .52
55- علاوه بر ان، او را از سمت قضأ برکنار کرد(امن، همان کاب، ج 1، ص 204).

56- چگونگی قل یحی مورد اخلاف است (شریف القرشی، همان کاب ج 2، ص 100).
«یعقوی» ی‏نویسد:

یحی از شدت گرسنگی در زندان جان سرد. یکی از کسانی که با یحی زندانی بوده ی‏گوید: ما هر دو در یک
محل زندانی بودیم و سلولهای ما، در کنار هم قرار داشت و گاهی یحی از پشت دوار کواهی که میان ما فاصله
بود، با من گفگو ی‏کرد. روزی گفت: امروز نهُ روز است که به من آب و غذا نداده ‏اند! روز دهم مأمور وژه او وارد

سلول وی شد و سلول را تفتیش کرد، سپس لباسهای او را از نش در آورد و او را تفتیش بدنی کرد، از زر لباسهای
او یک چوبه نی یدا کرد که داخل آن روغن ریخه بودند (که گویا یحی گاهی از شدت گرسنگی مقداری از آن

ی‏مکیده و به ان وسیله سدّ جوع ی‏کرده است). مأمور، نی را از او گرفت، و به دنبال آن یحی ی‏رمق نقش
زمن شد و جان به جان آفرن تسلیم کرد!(ارخ یعقوی، نجف، منشورات‏ المکتبْالحیدریْ، 1384 ه'.ق، ج 3،

ص 145).
 -57ی‏گویند: در آن زمان کسی قاضی‏القضات بود که به تعبر امروز سمت وزارت دادگستری، ریاست دوان عالی

داشت. مدعی العموی دوان کشور، پستهای قضائی ارتش، و محکمه انتظای دوان کیفر را یکجا به عهده
داشت. باتوجه به ان پستهای حساس و مهم، اهمیت قاضی ابو وسف در دسگاه حکومت هارون بخوی روشن

ی‏گردد. یداست ان همه اختیارات و پستها را ی‏جهت به کسی واگذار نی‏کردند!
58- عبدالرحمن السوطی، ارخ الخلفأ، بغداد، مکتبْالمنی‏، ص .291

59- ابن کثر البدایْ و النهایْ، ط 2، بروت، مکتبة المعارف، 1977 م، ج 10، ص .216
60- شخ طوسی، الفهرست، مشهد، دانشکده الهیات و معارف اسلای، ص .234

61- طوسی، همان کاب، ص 234- نجاشی، فهرست اسمأ مصنفی الشعْ، قم، مکتبْالداوری، ص .194
62- نجاشی، همان کاب، ص .195



 -63یشگوهای امام صادق (علیه السلام) از حوادث و فنه‏ های آینده در پاسخ سؤالاتی که در ان زمینه از آن
حضرت شده بود.

64- مناظره با یکی از شکّاکان در حضور امام.
65- طوسی، همان کاب، ص .234

66- ابن ندیم در فهرست خود، یقطن پدر علی را شیعه معرفی نموده و بعضی از دانشمندان بزرگ گذشه و
معاصر شیعه نز سخنان او را، بدون ذکر مأخذ، نقل کرده ‏اند، ولی برخی از محققان معاصر ابت نموده‏ اند که

پدر علی شیعه نبوده است (تستری، محمد قی، قاموس الرجال، تهران، مرکز نشر کاب، ج 7، ص 90).
67- نعمانی، ابن ای زینب، کاب الغیبْ، تهران، مکتبْالصدوق، ص .295 علی بن یقطن ان معنا را از یشوای

هفتم آموخه بود، زرا روزی عن ان سؤال را از آن حضرت رسید، و امام همن پاسخ را داد (نعمانی، همان
کاب، ص 296، پاورقی، به نقل از علل الشراع).

68- طوسی، اختیار معرفْالرجال، تحقق: حسن المصطفوی، مشهد، دانشکده الهیات و معارف اسلای، ص .433
69- مجلسی، بحارالأنوار، تهران، المکتبْ الاسلایْ، 1385 ه'.ق، ج 48، ص .158

70- مجلسی، همان کاب، ص 136-طوسی، همان کاب، ص .433
71- طوسی، همان کاب، ص 436-.437

72- ابن اثر، الکامل فی الارخ، بروت، دارصادر، ج 3، ص 551-ابن قتیبه، الامامْ و السیاسْ، الطبعْ الالثْ،
قاهره، مکتبْ مصطفی البای الحلی، 1382 ه'.ق، ج 1، ص .191

73- در ان زمینه در بخش زندگانی امام صادق (علیه السلام)بحث کرده ‏ایم.
74- طوسی، همان کاب، ص .434
75- طوسی، همان کاب، ص .269
76- طوسی، همان کاب، ص .433

77- مجلسی، همان کاب، ج 48، ص .158
78- طوسی، همان کاب، ص 434.ان مبلغ که کمتر از ان نز نقل شده است، گویا برحسب شخصیت و

موقعیت‏ افراد فرق ی‏کرده است.
79- طوسی، همان کاب، ص 437 و .434

80- مامقانی، نقح المال، تهران، انتشارات جهان، ج 2، ص .317
81- عبدالرحمن بن حجاج که از محضر امام صادق و امام کاظم (علیه السلام) نز بهره‏ ها برده بود، از

شخصیتهای پاک و برجسه و مماز شیعه بود (نجاشی، فهرست اسمأ مصنفی الشعْ، قم، مکتبْ الداوری، ص
65، مامقانی، عبداللّه، نقح المقال تهران، انتشارات جهان، ص 141 امام ششم به او ی‏فرمود:

ای عبدالرحمن با مردم مدینه به گفگو و بحث علی برداز، زرا من دوست دارم در میان رجال شیعه، افرادی
مل تو باشند (اردبیلی، جامع الرواة، منشورات مکتبْ آیة الله العظی المرعشی النجفی، ج 1، ص 447- طوسی،

همان کاب، ص 442).
عبدالله بن یحی کاهلی نز از موقعیّت خاصی در محضر امام کاظم (علیه السلام) بر خوردار بود، به طوری که

امام بارها در مورد او به علی بن یقطن سفارش ی‏نمود، چنانکه روزی به وی فرمود: أمن رفاه کاهلی و خانواده
او را تضمن کن ا بهشت را برای تو تضمن نمایم!(طوسی، همان کاب، ص 402) علی نز طق دستور امام از



هر جهت زندگی کاهلی و افراد خانواده و خویشان او را ا آخر عمر وی أمن کرده او را زر وشش کفل و حمایت
ی‏درغ خویش قرار داده بود (طوسی، همان کاب، ص 448).

82- طوسی، همان کاب، ص .435
83- شخ مفید، الارشاد، قم، مکتبْ بصرتی، ص 293-شبلنجی، نور الأبصار، مکتبْالمشهدالحسینی، ص 150-
ابن صبّاغ مالکی، الفصول المهمْ، نجف، مکتبْ دارالکتب التجاریْ، ص 218-ابن شهراشوب، مناقب آل ای طالب،

قم، مؤسسه انتشارات علامه، ج 4، ص .289
84- سبط ابن الجوزی، تذکرْالخواص، نجف، منشورات المکتبْالحیدریْ، 1382 ه'.ق، ص 350- ابن شهرآشوب،

همان کاب، ص 320-ابوالفرج ‏الاصفهانی، مقال الطالبن، نجف، منشورات المکتبْ الحیدریْ، 1385 ه'.ق، ص
350.

85- مجلسی، همان کاب، ج 48، ص 232- شبلنجی، همان کاب، ص 151- ابن صبّاغ مالکی، همان کاب، ص
220- ابن حجر هیتی، الصواعق المحرقْ، قاهره، مکتبْ القاهره، ص .204 برای آنکه به حجم و جوهی که از

نقاط مخلف به حضور امام ارسال ی‏شد ی ببریم، کافی است به ارقام زر توجه کنیم:
هنگام شهادت امام کاظم (علیه السلام) مبلغ هفاد هزار دینار نزد زیاد بن مروان قندی و مبلغ سی هزار دینار در

تحول علی بن حمزه(دو نفر از نمایندگان آن حضرت) بود.
علاوه بر اینها مبلغ سی هزار دینار نز در تحول عثمان بن عیسی رواسی نماینده امام در مصر بود (مجلسی،

همان کاب، ج 48، ص 253-252).
منبع سره یشوایان ، مهدی یشوای ، ص 413 - 463


