
دن و سياست

<"xml encoding="UTF-8?>

تعريف دن
دن را ي توان به مجموعه به هم وسه اي از باورها و انديشه هاي برگرفه از وحي الي در رابطه با جهان،

انسان، جامعه و جهان پس از مرگ تعريف کرد که هدف آن، هدايت انسان به سوي روش بهتر زيستن و کاملتر
شدن است.

ان تعريف منطق با تفسري است که در برخي از روايات و کابهاي کلاي در مورد ايمان آمده است : (اعقاد
بالجنان عمل بالارکان و اقرار باللسان) که تعاريف جامعه شناسانه از دن که برخي جامعه شناسان ارائه داده اند

نز ي تواند در راساي ان تعريف جامع باشد .
جامعه شناساني چون : نل اسملسر (1) و فلورانس کلاکون (2) و فرد استراديت بک (3) دن را از مقوله جهت

گري ارزشي دانسه اند و آن را عبارت از اصول يچيده و در عن حال کاملا منظم و مرتب شده اي شمرده اند که
به جريان سيال اعمال و انديشه هاي انساني در ارتباط با حل مسائل مشترک انساني، نظم و جهت ي دهد. با

ان توضح که جهت گري ارزشي در دن به صورت چارچوبهاي مافوق طبيعي و مقدس ترسيم ي شود و در
انديشه هاي چون اومانزم به شکلي فاقد قداست ارائه ي گردد.

دو فصل عمده دن؛ يعني عقايد و جهان بيني، مقررات و احکام و اخلاق و سر کامل انسان است.
قرآن بصراحت، شريعت را جزء جدا نشدني دن در همه آينهاي آسماني ي شمارد (4) و اعقاد مجرد را در

صورتي که همراه با عمل به احکام و مقررات وحي نباشد هر چند که درست باشد دينداري لقي ني کند. (5)
شاخص هميشگي و ماهوي دن، انديشه اي نظام يافه در زمينه جهان بيني و شريعت است و هدف غاي آن

چزي جز رشد و تعالي انسان در زندگي ان دنيا و فرجام آن نيست.
ي شک، بخشي از انسان، زندگي جمعي اوست و بخشي از جامعه نز سياست و حکومت است. دن با چنن

تعريف و شاخص و هدفي چگونه ي تواند از ان بخش مهم از زندگي انسان غافل باشد و مدعي هدايت وي به
سرنوشتي بهتر در دنيا و آخرت باشد؟ همه کساني که به نحوي به تعريف دن رداخه اند، به ان حقيقت اذعان

نموده اند که هدف دن، سامان بخشيدن به زندگي انسان است.

تعريف سياست
گرچه ارائه تعريفي جامع و مانع از سياست همچون همزادش دن دشوار و در حقيقت سهل و ممنع است، اما
همان گونه که در جاي ديگر از ان نوشار آورده ايم، سياست به معني مدريت کلان دولت و راهبرد امور عموي
در جهت مصلحت جمعي و انتخاب روشهاي بهتر در اداره شئون کشور، يا علم اداره يک جامعه متشکل، و يا هنر

مشيت امور مردم در رابطه با دولت، همواره در ارتباط با بخشي از زندگي انسان مطرح است و چون به عمل
انسان مربوط ي شود، ناگزر با دن که مکفل بيان شوه هاي زيستن است، تماس يدا ي کند؛ و از ان رو يا

در تضاد با آن و يا هم سوي آن عمل ي کند. در هر دو حال، دن به سياست نظر دارد و سياست نز به نوبه خود



در قلمرو دن عمل ي کند.
اکنون با توجه به مفهوم دن و سياست، بخوي ي توان دريافت که قضيه منطقي «دن از سياست جدا نيست»

از مصادق روشن قاعده منطقي و فلسفي «قضايا قياساتها معها» ي باشد. (6)

ماهيت رابطه دن و سياست در اسلام
صرف نظر از لازم مفهوي دو مقوله دن و سياست، اصولا توجه به سه بخش اصولي تعالي اسلام : ايدئولوژي،

شريعت و اخلاق، خود مبن ان رابطه عمق، اصولي و جداي ناپذر ميان آن دو است و با توجه به محتوا و
مسائل ماهوي دن و سياست، جاي براي ترديد باقي ني ماند که در اسلام رابطه دن و سياست يک رابطه

منطقي و ماهوي است و ان دو، لازم و ملزوم يکديگرند و جداي ناپذر، و به عبارت ديگر ان رابطه به عنوان يک
اصل و يک مبناي کلي و زربناي در تفکر اسلاي غر قابل انکار ي باشد.

صورت مسئله و ماهيت ان رابطه منطقي را ي توان به صورتها و شوه هاي مخلف طرح کرد :
.1 در عرصه سياست و قلمرو دن مشترکاتي وجود دارد که ان دو را در هدف و يک سلسله مسائل مهم زندگي

اجتماعي، به هم مربوط ي سازد. ولي در عن حال، هرکدام از آن دو، ممزات و وژگهاي اختصاصي خود را دارند
و به همن دلل در شرايط خاص ناگزر از يکديگر جدا ي شوند . ملا در شرايط فساد دولت و اقتدار سياسي

حاکم که راه هر نوع اصلاح و دگرگوني بسه ي شود، دن راه انزوا يش ي گرد و روانش را به کناره گري از
ورطه سياست فرا ي خواند، چنانکه سياست و سياستمداران نز در شرايط استبداد ديني و فساد اقتدار دينداران،

ممکن است که دن را از صحنه خارج کنند، گرچه خود ديندار هم باشند.
به همن دلل جمعي در بررسي انديشه هاي سياسي اسلام، رابطه دن و سياست را در حد همان مرز مشترک

دو مقوله پذرا هسند و الزام به ان رابطه را به صورت مشروط ي پذرند و جداي نسي را اجناب ناپذر ي
دانند.

به نظر ي رسد که ان گونه برداشت از ارتباط دن و سياست، از آنجا ناشي ي شود که اينان دن و سياست را
به مفهوم عيني آن دو لحاظ کرده اند، که در ان صورت ي توان فرض کرد که يکي از آن دو يا هردو از مسر و

هدف خود، خارج و دچار تباهي شود. در حالي که يش فرض آن است که در صورت مسئله، دن و سياست به
مفهوم درست آن دو تفسر شود که در ان صورت فرض جداي، امکان پذر نخواهد بود.

.2 بخش عظيي از مسائل دن در قلمرو عملکرد سياسي، است در حالي که مقابلا در عرصه سياست نز
بسياري از مسائل، مربوط به قلمروهاي ديني است. به عبارت ديگر، چه از بعد نظري و چه از بعد اجراي، هر کدام

از آن دو ناگزر به قلمرو ديگري کشيده ي شود و بدن جهت سياست، دن را ي طلبد و دن نز سياست را.
در ان برداشت نز ي توان مناقشه کرد. چه قلمرو دن با جامعيتي که دارد، همواره همه عرصه هاي سياست را
فرا ي گرد و هچ نظر يا عمل سياسي نيست که دن در آن نظر يا عملي را عرضه نکند، حتي در مواردي که نص
شرعي وجود ندارد (يعني در قلمرو مباحات که دن در آنجا الزاي ندارد) دن، انسان را مکلف به عمل به مقتضاي

عقل نموده است و ي توان گفت که ان موارد نز از قلمرو دن جدا نيست.
.3 برخي نز رابطه دن و سياست را ان گونه تفسر ي کنند که در يک جامعه ديني خواه ناخواه همه چز و از
آن جمله سياست نز ديني ي شود، و ان نوع لازم يک امر طبيعي و نوعي جبر است. هنگاي که مردم در يک

جامعه سياسي ديندار هسند، سياست هم ديني ي شود و ان خصيصه، مدام که مردم ملزم به ديانند،



اجناب ناپذر است، و براي جدا کردن سياست از دن، بايد ابتدا مردم را از دن جدا نمود، و آن گاه که جامعه ي
دن شد، سياست هم غر ديني ي شود.

ي گمان چنن تفسري از رابطه دن و سياست، به معني ارتباط ماهوي ميان آن دو ني تواند باشد و ان رابطه
بيشتر به راه و رسم دينداري جامعه، بسگي خواهد داشت ا مقتضاي خود دن، به طوري که اگر فرض کنيم که
جامعه ديندار نخواست دن را در سياست دخالت دهد، سياست در ان صورت غر ديني خواهد شد. همچنن

اگر چنن فرضي امکان پذر باشد که جامعه ي دن بخواهد به دن عمل کند، سياست ديني خواهد بود. به
تعبر روشنتر با چنن تفسري، در حقيقت، ان دن و سياست نيست که ملازمند، بلکه ان اراده مردم است

که جهت سياست را تعن ي کند .
براي توجيه ان نظر و تفسر بايد نکه اي را بر آن افزود که اگر ميان دن و سياست لازم ماهوي وجود نداشت و

دن، سياست را به دنبال ني کشيد، هرگز ديندار بر آن ني شد که سياستش ديني باشد. اگر دينداري جامعه،
سياست را ديني ي کند، به خاطر آن است که دن چنن اقتضاي را دارد و ديندار و جامعه ديني از آن گرزي

ندارد.

اهداف سياسي دن و رسالت انبيا
در ارخ انديشه هاي سياسي، فرازي برجسه و فصلي روشن در رابطه با انديشه سياسي انبيا به چشم ي خورد

که از عوامل مهم و سرنوشت ساز ارخ سياسي جهان محسوب ي شود. چنانکه در ارخ نظامهاي سياسي
جهان نز فراز مربوط به نظامهاي سياسي مبني بر مکتب انبيا و دن، جاي براي أمل و بررسي دارد. گرچه

نويسندگان ارخ انديشه هاي سياسي در غرب، سعي کرده اند که علم سياست و انديشه هاي سياسي را از
انديشه هاي اديان پالايش کنند و بدن لحاظ در ارخ، دست به يک جداسازي خيانت بار زده اند که هرگز نه

بلحاظ دن و نه به لحاظ علم، قابل گذشت نيست.
در ارخ انديشه هاي سياسي، همواره از هومر، سقراط، افلاطون، ارسطو، سيسرون، ا قرن پنجم ميلادي و بعد از

اگوستن ا قرن بيستم سخن گفه ي شود. ولي همان گونه که يشتر گفه شد در هچ کجاي ان ارخ
گسترده سياسي، فصلي به عنوان انديشه هاي سياسي اديان و انبيا ديده ني شود و علي رغم نقش ارخ سازي

که تفکر ديني انبيا داشه است، نه در ارخ نظامهاي سياسي و نه در ارخ انديشه هاي سياسي، ناي از آنان
برده نشده است.

عملکرد حضرت موسي (ع) به عنوان نجات بخش قوي تحت شکنجه، حتي جداي از انديشه و عملکرد يک ني و
يک يامبر و يک فرساده خدا، خود يک عمل سياسي بوده است و پشتوانه آن حرکت عظيم، ي شک يک انديشه

سياسي و يک مکتب عمق بوده است که در ارخ انديشه سياسي غرب، هرگز از آن ناي برده نشده است.
حضرت ابراهيم (ع) بنيانگذار بزرگ مکتب توحيد در سياست، بيست قرن قبل از ميلاد مسح با ايجاد بنيادي

نرومند و مکتي بس عمق در سياست، با جريان و قدرت سياسي حاکم زمان خود درگر شد و در ارخ انديشه
هاي سياسي جهان ورقهاي نوراني و حرکت زاي را به وجود آورد او نه نها بر اساس آن بر قدرت حاکم زمانش

فاق آمد و ملتش را نجات بخشيد، بلکه راه مبارزه توحيدي را به ملتها آموخت و راه نجات را فرا روي آنها گشود.
حضرت موسي (ع) يامبر مبارز و نستوه، بيش از دوازده قرن، قبل از ميلاد مسح، يک بار ديگر مبارزه با يکي از

قدرتمندترن حاکمان ارخ را آغاز نمود و جريان و انديشه سياسي حاکم را سرنگون کرد و ملتش را بر اساس



اصول سياسي مبني بر توحيد رهبري کرد و به روزي رساند و يک بار ديگر انديشه سياسي توحيدي را براي تبن
روزها و شکستها ترسيم کرد .

يامبران بعد از حضرت موسي (ع) ا ظهور حضرت عيسي (ع) راه او را دنبال کردند و انديشه سياسي مبني بر
مکتب توحيدي او، قرنها راهنماي عمل سياسي گشت و پس از ظهور حضرت عيسي (ع) نز ان مبارزه اصولي و

خسگي ناپذر ا به بالاي دار رفتن ان رهبر نستوه الي ادامه يافت. ان توالي اريخي سنت الي ا بعثت يامبر
اسلام (ص) و سپس ا به امروز در طول ان ارخ ممتد، بزرگترن حوادث سياسي ارخ را بوجود آورد و انديشه

سياسي ابناکي را رقم زد.
اما آن هنگام که قلم اريخنگاري به دست غرب ي افتد، نها به آنچه که مربوط به اوست، آن هم در بعد مادي
ارخ بسنده ي کند و ارخ سياسي انبيا و ارخ انديشه هاي توحيدي را از صحنه هاي ارخ سياسي و ارخ

علم ي زدايد و تفکر سکولارزم را که چند صباحي بيش نيست که در غرب پا گرفه است، به همه زمانها و
قرنهاي گذشه تسري ي دهد و همه آار با شکوه ان بعد از ارخ انسانها و انديشه هاي ناشي از آن را به

فراموشي ي سپارد.
در ارخ انديشه سياسي غرب بلکه در ارخ علوم به طور عام، از ارخ انبيا صحبتي به ميان نيامده است. منظور
از ارخ انديشه سياسي غرب، حوزه فکري غرب است، نه جغرافياي مکاني غرب. کنولوژي، حاصل زحمات مردمان

و جمعيت جغرافياي مکاني غرب نيست، بلکه حاصل انديشه بشريت در کل ارخ است : «علم مراث مشترک
بشريت است» .

امروز ناي از افريقا در ارخ برده ني شود، ولي آن به ان دلل نيست که هچ نقشي هم نداشه باشد. علم نه
ملي است نه جغرافياي. زرا تماي زحمات و لاش بشر در تماي مناطق جغرافياي علم را کامل ي بخشد.

بنابران، علم ابع جغرافيا و مليت و قوميت ني تواند باشد. کامل علم، حلقه هاي متصل به هم است. علم با
تماي ان حلقه ها ارتباط تفکيک ناپذر دارد.

منظور از اهداف سياسي انبيا، هدفهاي از يش تعن شده اي است که يامبران بر اساس وحي الي براي
رسيدن به آن اهداف، تماي توان خويش را به کار گرفند و در ان راه از هچ گونه لاش و ايار و فداکاري فرو
گذار ننمودند. ان اهداف در حقيقت، مبن انديشه هاي اديان بزرگ و مطرح در ارخ است که عامل تحولات

وسع در ارخ بوده اند و مباني فکري و عملکردشان در ارخ تمدن و فرهنگ جهان، نقش مؤثري داشه است و
ارخ ساز بوده است .

بررسي اهداف سياسي انبيا، در تجزيه و تحلل مباني انديشه سياسي اسلام، ي تواند از مهمترن مباحث باشد و
همچنن در تبن رابطه دن و سياست نز نتيجه ساز لقي گردد.

اديان الي عمدا داراي سه هدف مهم بوده اند :
اول : اقامه قسط و حق و هدايت جوامع بشري به سمت عدالت.

دوم : دعوت به سوي حق و ايجاد ارتباط سازنده ميان انسان و خدا.
سوم : يشرفت در مسر کامل.

«لقد ارسلنا رسلنا بالبينات و انزلنا معهم الکاب و المزان ليقوم الناس بالقسط.» (7)
«هر آينه يامبرانمان را با حجتهاي روشن فرساديم و با ايشان کاب و ترازو فرو فرساديم ا مردم به داد و انصاف

برخزند.»



هر يک از ان سه هدف والاي دن و انبيا، ارتباط نگانگ با مسائل سياست دارد و بدون يک انديشه سياسي
منسجم و سازمان يافه و فلسفه سياسي روشن قابل تحقق ني باشد. ان سؤال همواره در رابطه با اهداف انبيا
مطرح ي شود که اگر هدف تمام انبيا و اولياي خدا، اقامه قسط و ايجاد عدالت در جامعه است، بنابران چگونه

ممکن است که تفکر و عملکرد انبيا جداي از سياست باشد؟
ي شک اقامه قسط و عدل، قانون ي طلبد و قانون نز به نوبه خود، بدون نظام حقوقي روشن شکل ني گرد و

بدون يک نظام سياسي اجرا ني شود؛ و نز بدون يک انديشه سياسي، دولت و نظام سياسي تحقق ني يابد و
بدون ان سلسله مراتب، دستياي به حق و قسط امکان پذر ني شود.

بارزترن بخش تعاليم انبيا، شريعت است که مبن يک نظام حقوقي مشخص و متماز ي باشد . يک نظام
حقوقي، از يک سو زمينه ساز مجموعه قوانن و مقررات حاکم و از سوي ديگر خواهان يک قدرت سياسي و

حکومتي است که ضمانت اجراي آن قوانن را بر عهده بگرد.
هدف دوم رسالت انبيا، دعوت بشر به سوي خدا و هدايت معنوي انسانها و فراهم کردن راه و زمينه رشد و تعالي

انسانهاست، که جز در چارچوب يک عمل سياسي و يک حکومت بشري امکان پذر نيست. اولن کار حضرت
ابراهيم (ع) دعوت مردم به سوي خداست و اولن برخوردش با نمرود است که سدي آهنن در مقابل او قرار داده

است و اولن اقدامش، يک مبارزه همه جانبه با ان برخورد است. اساس ان مبارزه، يک تفکر سياسي است.
دعوت، نياز به برنامه رزي و تشکل دارد. هر نوع تشکل و شکل دادن و برنامه رزي، يک عمل سياسي است.

هدايت به معناي راهبري، به مفهوم رساندن جمعي به يک ايدئولوژي و اهداف از يش تعن شده است، که
دقيقا يک اصطلاح سياسي است. بنابران هدايت انبيا؛ يعني رهبري، يک عمل سياسي است.

هدف سوم اديان، آزاد سازي انسان از قودي است که او را از کامل باز ي دارد و راههاي رسيدن به قرب الي را
به روي او ي بندد که چنن هدفي ني تواند مجرد از يک عمل و جريان و مبارزه ممتد سياسي براي نل به آزادي

در ابعاد مخلف فردي، اجتماعي و بن المللي باشد .
آزادي در منطق دن عبوديت خدا و رستن از عبوديت غر خدا است :

«و لقد بعنا في کل امة رسولا أن اعبدوا الله و اجنبوا الطاغوت فمنهم من هدي الله و منهم من حقت عليه
الضلالة» . (8)

«بتحقق در ميان هر امتي رسولي از ميانشان برانگيختيم ا (مردم را بخواند به اينکه) روردگار را برسند و از
رستش طاغوت برهزند. از ميان ان مردمان کساني هسند که ره يافند و به هدايت رسيدند، و از ميان اينها

بعضي هسند که به ضلالت و گمراهي کشانده شدند.»
عبوديت در مفهوم ديني، چزي نيست جز به معناي آزادي مطلق از همه عوامل غر خدا و رهاي از همه موانع
رشد و کامل، و نز آزادي از بند اسارت تمايلات نفساني و غر عقلاني. ي شک آزادي با ان مفهوم گسترده، از

يک بينش عمق فلسفي و سياسي برخوردار است که وند دن و سياست را دو چندان ي نماياند.
تعاليم دن در زمينه موضعگري انسان در برابر خدا و شيطان، در حقيقت، ترسيم کننده خط آزادي يا اسارت

انسان است که از يک سو :
«من يطع الرسول فقد اطاع الله» (9)

«کسي که اطاعت رسول را کند، بتحقق روردگار را اطاعت کرده است.»
و از سوي ديگر هرگونه تبعيت و قبول حاکميت غر خداي حرکتي است شيطاني :



«و قالوا ربنا انا اطعنا سادنا و کبرائنا فأضلونا السبيلا» (10)
«و ي گويند : روردگارا بدرستي که ما از بزرگان و رهبران خود اطاعت کرديم، پس به گمراهي رسيديم.»

در منطق دن وابسه بودن به دنيا و تمايلات غر خداي، وابسگي به پايگاه قدرت طاغوت است و فرعونها براي
استيلايشان، نياز به پايگاهي در درون انسانهاي در بند دارند و ان پايگاه در ميان همان نيازها و وابسگهاي

مردم دربند و اسر شهوات است.
فرعونها خود از درون وابسه به دنيا و دربند عطش قدرند و به همن دلل، نابود شدني هسند. اما از سوي
ديگر مکي به پايگاهي پايدارند که جا در درون انسانهاي دربند دارد، و به همن دلل است که ي مانند و بر

مزان قدرت و سلطه شان نز ي افزايند.
امروز مهمترن پايگاه قدرت شيطاني امريکا، همان وابسگهاي مهار نشده ملتهاي مستضعف به نيازهاي مادي و

تمايلات پست و زيانبار و رفاه زدگي است. و نها راه رهاي و تخريب پايگاه استبداد داخلي و اسکبار خارجي
دستياي به آزادي به مفهوي است که در هدف دن و رسالت انبيا نهفه است. ي گمان ارائه راه مبارزه با
استبداد و اسکبار، يک انديشه سياسي است، هرچند که نفي استبداد و ضديت با اسکبار، در حقيقت يک

خصلت اخلاقي ناشي از خود سازي است و طبعا ي تواند يک حرکت اخلاقي لقي شود، اما ان خاصيت ذاتي
دن است که مسائل زندگي را از يکديگر جدا ني کند و همه را به همديگر وند ي زند و از حاصل آن در مسر

کامل انسان سود ي برد.
از ان رو است که بخش قابل توجي از مسائل و انديشه هاي ناب سياسي اسلام، در لابلاي مباحث اخلاقي

مطرح شده اند و بيشترن رهبران نهضتها و حرکتهاي انقلاي ما در ارخ اسلام همان عرفا بوده اند.
علماي اخلاق، ايجاد رعب و ترس در ديگران را از صفات رذيله و در زمره گناهان کبره ياد کرده اند و به اسناد

روايات گفه اند : کسي که ي گناهي را بترساند، گناهش در حدي است که به هنگام حشر بر يشاني وي نوشه
ي شود : آيس من رحمة الله؛ يعني «مأوس از رحمت الي» . مفاد ان حديث و ان گفار اخلاقي نها يک

مسئله کاملا سياسي است که اهميت و موقعيت امنيت را در جامعه به وضوح بيان کرده است.
يشواي آزادگان، امام حسن (ع) نز ي فرمايد : «اگر معقد به دن نيستيد و بر اساس دن عمل ني کنيد،

شوه آزادگان را داشه باشيد» ؛ يعني اگر دن نداريد، راه آزادگان را برويد؛ يعني عاقلانه انديشيدن و آزاد فکر
کردن؛ يعني بر اساس عقل انديشيدن و حرکت کردن .

سياست از ديدگاه دن هدف است يا وسيله
زماني در مقابل شعار مارکسيستها که اقتصاد را زر بنا ي ناميدند و مقوله هاي ديگر را رو بنا، نويسندگان
اسلاي بر آن بودند که اقتصاد را از ديدگاه اسلام، امري رو بناي معرفي نمايند و منظور آنان از رو بنا بودن

اقتصاد، آن بود که اصل در اسلام، انديشه توحيدي است و انديشه اقتصادي از انديشه توحيدي نشأت ي گرد.
و معني و مفهوم ان اصل آن نبود که از أثر اقتصاد به عنوان يک عامل نرومند اجتماعي که در بيشترن

مسائل جامعه، نقش تعن کننده دارد، چزي بکاهند.
مشابه ان بحث را ي توان در مورد سياست از ديدگاه اسلام نز مطرح کرد و آن اينکه آيا سياست از ديدگاه دن

يک وسيله است يا هدف؟ ، اصل است يا فرع؟ ، زر بناست يا رو بنا؟ يکي از بارزترن نمودهاي سياست، قدرت
است؛ آيا قدرت، هدف است يا وسيله؟



بسياري از انديشمندان، معقدند که در تفکر ديني، قدرت سياسي نها يک وسيله براي اسقرار حق و اجراي
عدالت است. قدرت بدان جهت مطلوب است که در خدمت به خلق به کار آيد و گرنه قدرت طلي خود ضد ارزش

است. نهج البلاغه آکنده از تعبرات مخلفي در ان زمينه است که بخشي از آن را در فصل مربوط به انديشه
سياسي در نهج البلاغه خواهيم خواند.

برخي از متفکران اسلاي قدرت را هدف دانسه اند و اسقرار حاکميت دن را منوط به تحصل آن کرده اند و در
نتيجه آن را از واجبات ديني شمرده اند. قدرت به عنوان يک صفت الي و مقدس، از اصول اعقادي اسلام است

و قدرتمند بودن يک ارزش است از ان رو مشاهده ي کنيم که گاه در روايات، از انسان ضعيف هر چند که مؤمن
هم باشد شديدا انقاد و نکوهش شده است. (11)

اما اينکه امام (ع) در نهج البلاغه، يک جا از ي اعتباري دولت و ي ارزشي قدرت، سخن ي گويد : «و الله
لاسلمنه ما سلمت امور المسلمن» ، و در جاي ديگر از تفويض قدرت به معارضان حکومتش؛ يعني قاسطن،

ناکثن و مارقن سخت خودداري ي کند و بشدت در مقابل آنها ي ايستد، بدان خاطر است که گاه مورد سوء
استفاده قرار ي گرد و در جهت منفي به کار گرفه ي شود، و روشن است که امکان ان نوع سوء استفاده،

هرگز دلل بر منفي بودن ارزش قدرت نيست. چرا که همه ارزشهاي والا حتي علم، حيات و ديگر فضال، در
معرض سوء استفاده هسند.

چنن به نظر ي رسد که هر دو سخن قابل توجه اند و از نظر منطق دن، پذرفه شده ي باشند . ان مطلب
در مورد اقتصاد هم صادق است. بعلاوه حتي بنابر فرض اول نز ي توان گفت که وسيله بودن سياست از

ديدگاه شريعت، چزي از اهميت سياست از ديدگاه ديني ني کاهد، و چنن نيست که هرچه وسيله لقي شد،
فرع است و کم اعتبار، بلکه ان وسيله ها هسند که نخستن اهداف هر امري را تشکل ي دهند.

بنابران، سياست به عنوان يک عنصر اصلي در زندگي، و شأني هميشه همراه با انسان بوده است و همچنن
عمل سياسي و پالايش صحنه هاي سياست، همواره از اهداف مهم دن بوده اند . ان اصل را ي توان با

مطالعه اهداف انبيا، بروشني به دست آورد.

--------------------------------------------
ي نوشت ها :

Neil jsmelser .1
2. Felorance Kluckhon

3. Fred stroditbeck
4. شرع لکم من الدن ما وصي به نوحا و الذي اوحينا اليک... سوره اعراف آيه 173 خداوند بر شما انسانها از

دن، شريعتي که آن بهتر زيستن را به شما ارائه ي دهد مقرر فرمود به آن گونه که به نوح و ...
5. «انما المؤمنون الذن آمنوا بالله و رسوله و اذا کانوا معه علي امر جامع لم يذهبوا حتي يسأذنوه» . (سوره نور
آيه 62) مومنان راستن آنها هسند که بخدا و رسول او ايمان آورده اند و هر گاه که در کنار يامبر در رابطه با امر

عموي قرار دارند موقعيتشان را ترک ني کنند مگر آنکه از يامبر استجازه نمايند.
6. ان اصطلاح در جاي به کار برده ي شود که توجه و تصور دو موضوع در قبول ملازمه و ارتباط منطقي ميان

آن دو باشد. مال رياضي ان قاعده را ي توان چنن بيان نمود که : کسي که بدرستي بداند که عدد 10 چه



عددي است و نز عدد 20 را بشناسد، ديگر براي ي بردن به اينکه عدد 10 کوچکتر از عدد 20 است، نياز به
استدلال و توضح بيشتر ندارد. و قاعده رياضي کل بزرگتر از جزء است نز اينچنن است.

7. حديد/ .25
8. نحل/ .36
9. نساء/ .80

10. احزاب/ .67
11. مانند حديث نبوي که فرمود : «ان الله لا يحب المؤمن الضعيف. و قل : من هو المؤمن الضعيف؟ قال :

الذي لا يأمر بالمعروف و لا يني عن المنکر.»


