
زن در مسيحيت

<"xml encoding="UTF-8?>
آن روتسان اوليه

ني توان گفت که نهضت اصلاح ديني، به طور کل، أثري رهاي بخش بر زنان داشه است. آن روتسان عام
(مذهب لوتري، کالوني و جامعه وابسه به کليساي انگليس) در ابتداي دوران جديد (يعني از قرن پانزدهم و

هفدهم) وارث گرايشاتي به هر دو ابعيّت کليساي و اجتماعي سياسي زنان گرديد. در ان دوران شاهد از دست
رفتن برخي از حقوق اقتصادي و سياسي اي هستيم که آنها تحت نظام فئودالي دارا بودند يعني زماني که به زنان

بعضا امتيازاتي مربوط به زمن داري داده شده بود با کامل دولت ملي، ان حقوق فئودالي به خاطر مفهوي
شهروندي که زنان را اسناء ي کرد از بن رفند، روندهاي اقتصادي نز زنان را از عضويت در گروه مسقل يا

فرقه هاي که قبلاً به واسطه کارآموزي يا دانش قوي ياد گرفه بودند (مل دانش زشکي، مامائي و داروشناسي)
بر کنار کرده، و آنها را به عنوان زن خانه دار، بيشتر و بيشتر به اقتصاد مرد محور وابسه ي کردند.

جريان عمده نهضت اصلاح ديني، تجرد و رهبانيت مسيحي را که کيه گاه اصلي خدمت مسقل زنان در کليساي
اوليه و قرون وسطاي بود برانداخت. اما ان جريان، ورود ازه زنان به [سلک] روحانيت روتسان مأهل را

دستخوش تغر ننمود. در عوض، اصلاحگران قرائت پدرسالار از سنت ولسي را پذرفند که سکوت و ابعيت را
به عنوان يشه زنان، هم در سلسله مراتب خلقت و هم به عنوان مجازات گناه حوّا، توجيه ي کرد. لوتر از سنتّ

رهباني، اعقاد به تساوي اوليه حواء و آدم در بهشت را برگرفت. اما وي ان آموزه تساويِ اوليه را نها بدن منظور
استفاده ي کرد ا براساس گناه حوا که باعث هبوط شد، بر ابعيّت آنان أکيد ورزد. زرا او به عل يشي گرفتن

در گناه، تساويِ اوليه اش با مرد را از دست داده و تحت انقياد فرامن شوهر درآمده است. ممکن است زن در
مقابل ان درد و رنج ها شکايت کند، اما بايد بياموزد که ان درد و رنج ها را فقط به عنوان مجازاتي که از طرف

خدا به او رسيده، بپذرد:
... فرمان از آن شوهر است و زن به امر خدا مجبور به اطاعت است. مرد بر خانه و دولت حکم ي راند، جنگ ي

کند، از متملکات خود دفاع ي نمايد، کشت و زرع ي کند، ي سازد، ي کارد و... زن از سوي ديگر همچون
مسيحي است که بر دوار کوبيده شده است، او خانه نشن ي گردد...

همسر بايد در خانه مانده از امور خانه مواظب کند همانند کسي که از توان اداره امور برون خانه و مربوط به
دولت محروم است. بدن سان حوا مجازات ي شود.»

در مقابل، سنتّ کالوني خط سر آگوستن را ادامه داد که ابعيّت زن را مجبور به ابعيت بود، هر چند وضعيت
وي اکنون [بعد از هبوط]، به عنوان مجازات گناه بايد دو برابر تشديد گردد. اما مذهب کالوني در نسبت دادن ان
ابعيت به پستي کويني [ژنتيکي]، از سنت مدرسي قرون وسطي تبعيت نکرد، بلکه بر ان مطلب أکيد نمود که
زنان و تماي اشخاص با هر شأن و منزلت اجتماعي به لحاظ معنوي در قبال خداوند مساوي هسند. همگي از

توان يا ناتواني يکساني براي قدس يافه برخوردارند. گرينش خدا، بدون توجه به جنسيت يا منزلت اجتماعي
صورت ي پذرد.

اما مذهب کالوني عميقا ان درجه بندر معنويِ گزينش و لطف را از نظامِ اجتماعر مخلوق متماز کرد. نظام
اجتماعي به عنوان سلسله مراتي از مردانِ فوق زنان، والدن فوق فرزندان و اربابان فوق بردگان تعريف شد و از



نظام هاي خانوادگي عهد جديد استخراج شد. ان نظام اجتماعي کاري با برتري يا فرودستي طبيعي يا معنوي
نداشت. بلکه يک نظام مثبت و مورد أيد خدا بود که گناه را مهار ي کرد و نظم را حفظ ي نمود. در ان نظام
مقررّ، هر شخص، بنده يا مولا، شوهر يا همسر، پدر يا فرزند، از جايگاه مقررّ خويش برخوردار بود. ان نظام براي

بدگان و همسران به معناي نوعي حالتِ ابعيتِ ابت از آمران خانواده، تسليم و رضايت داشتن به ان حالت
موهوب الي بود و چنن حالتي نه نها در موقعي که آمران مهربان بودند بلکه حتي زماني که خشن و مستبدّ

بودند برقرار بود. شوهر و ارباب [نز] به نوبه خود به مهرباني و بخشندگي سفارش شده بودند، هر چند حق آنان
در حکم راني به هچ وجه به ان فضائل وابسه نبود.

در اواخر قرن شانزدهم، و قرن هفدهم آئن وريتن انگليسي، ان ديدگاه در باره مناسبات مرد و زن را در
مقالاتي رامون ازدواج و خانواده يا «تدبر منزل»(124) به تفصل شرح داد. در ان مقالات، به شوهر سفارش

ي شود که حاکم بخشايشگري باشد و رفاه جسي و روحي وابسگاه خود را مد نظر داشه باشد. همسران [نز]
به نوبه خود دعوت ي شوند ا نسبت به شوهران در همه چز، شريکي مطع باشند. ان نقش شريکِ زندگي
بودن، هم به لحاظ روحي و هم به لحاظ روحي و هم به لحاظ اجتماعي ملاحظه ي شود. همسر به عنوان سر
يکي مطع در امر اقتصاد خانواده تصور ي گردد، درست به همان نحو که در سفر روحي [به سوي [نجات، و در

تدبر بارسايانه خانواده شريک مطيعي نسبت به شوهر لقي ي گردد. همسر نز همراهب ا شوهر، اما همواره
مطع وي، امور خانواده را اداره کرده، ايجاد پارساي در فرزندان و بردگان، مساعدت ي نمايد. آئن وريتن در

ان دوره هنوز زنان را پارساتر از مردان يا به عنوان نخستن معلمان خانواده ني داند. شوهر «کشيش
کوچک»(125) بود و خانواده «کليساي کوچکي» که به وسيله وي اداره ي گشت هر چند مقرر بود که او نز به

نوبه خود تسليم اقتدار بالاتر کليساي و دولتي باشد. اما زن نقش معنوي اي به عنوان يار و همراه شوهرش را بر
عهده داشت و ان در حالي بود که محاطانه او را به پارساي ترغيب ي نمود و در نقش آموزشي شوهر به

بندگان و فرزندان دخالت ي کرد.
جنبه اريک ان تفسر ورني از هماهنگي خانوادگي که بر پذرش نقش منصوب شخص در سلسله مراتب

اجتماعي مبني بود در بدگماني و سوء ظن هميشگي آن که ي گفت زنان (و بردگان)، متمردان مخفيانه اي عليه
اقتدار به ثبيت شده(126) هسند قرار دارد. لذا وليام رکينز،(127) نخستن الهيدان وريتن، اولن اثر خود را
[با عنوان] «تدبر منزل»(128) [1590] همراه با مقاله اي در سال 1596 با عنوان «هنر جهنّي جادوگري»(129)

کمل کرد. اگرچه ا ز نظر او امکان دارد که در هر دو جنس [مرد و زن] جادوگر يافت شود، معقد است که در
ميان زنان غالب تر است. زرا زن در رازداري ضعيف تر(130) است، چنان که ان واقعيت که شيطان در آغاز آسان

تر بر او غالب آمد و با توسل به زن به عنوان قرباني آسان تر اغواء و فريب ادامه ي دهد، نشان دهندهئ چنن
مطلي است. رکينز توضح ي دهد که يکي از دلال عمده و اساسي که زنان به آساني تسليم وسوسه هاي
شيطان ي گردند ان است که آنها ذاا نافرمان هسند و آرزو دارند ا از ابعيت مردان، که از جانب خدا مقرر

گرديده است، سرباز زنند. ان روح عدم ابعيت آنها را هدف آساني براي شيطان قرار ي دهد.
بدن ترتيب آن وريتن مبناي را براي برابر دانستن جادوگري و عدم تبعيت زنان از اقتدار پدرسالارانه خانواده،

کليسا يا دولت، أسيس کرد. اثرات ان وحدت به وژه در مبارزات آن وريتن نوانگلند(131) در قرن شانزدهم
(17001630) مشهود است. اگرچه آن وريتن، در نظام اجتماعي خانواده وريني، کليسا و دولت، ابعيت

محض را براي زنان توصيه کرد، ان آن با حمايت از وجدان عوام(132) که شامل وجدان زن عاي نز ي شد در



مبارزه بن انجمن غررسي عليه يک دولت رسي(133) (يا کاتوليک روي) ان نقش را نقض نمود. زن ي تواند
در مقابل شوهر، کشيش يا حاکم طغيان نمايد [البه] در صورتي که آن سلطه ارتدادي باشد و پارساي نهضت

اصلاح ديني را نپذرد.
ي ترديد ان حمايت از وجدان عوام در مبارزه بن کليساي، نقش زن را در بسياري از گروه هاي ارتدادي [و بدعت

گذار]، در جريان جنگ داخلي، وريني قويت نمود. بسياري از ان گروه ها، عمدا به وسيله زناني که نقش
رهبري را در سامان دهي ان گروه ها و تهيه مقدماتِ دعوت وعاظ رداخت [وجه] به آنها (که ان موعظه گرانِ
وريتن از سيستم رسي کليساي انگلسان که پشتوانه حقوقي داشت خارج بودند) عهده دار بودند، گرد هم

آمدند. حتي برخي از گروه هاي وريتن افراطي تر نظر بپتسهت ها و سلطنت طلبان پنجم، از حق زنان براي
موعظه در طي مبارزات ديني قرن هفدهم، حمايت کردند. ان بدعت گذار، با جاذبه هاي الي(134) [کارزماتيک]،

ديدگاه مسيحيت اوليه را در باب همانندي وعظ و موهبت نبوّت که به مردان وز نان به يکسان عطا شده بود
مورد أکيد دوباره قرار دادند. ان همانندي به هر شخص مرد يا زن که داراي چنن موهبتي بود اجازه موعظه ي

داد.
جان راجرز(135) واعظ سلطنت طلب پنجم،(136) در طي جنگ داخلي وريني، رساله اي نگاشت که در آن از

تساوي زنان با مردان در تماي امور کشيشي و اداره کليسا، حمايت کرد. وي ان ديدگاه را بر آزادي معنوي و
تساوي در مسح که به همه اشخاص عطا شده بود، مبني ساخت. و ان در حدي بود که از متن غلاطيان

(28:3)، به عنوان متن اصلي خود، بهره ي جست. با آنکه در نظام مدني، تفاوت مقام ها امکان پذر است وي
در انجمن معنوي، همه تفاوت هاي مرتبه اي، نژلادي يا جنسي از بن ي روند. زن و مرد به نحو مساوي از نجات

بهره مندند. ان تساوي به ان معني است که در اداره معنوي کليسا، زنان بايد به طور مساوي، مردان تمام حقوق
و امتيازات کشيشي را هم در سازمان تعليي و هم در اداره امور کليسا اجرا کنند. در حالي که در نشست هاي

کليساي(137) [با مردان] حق رأي، انقاد و يشنهاد دارند.
آن کواکرها يا انجمن دوسان بود که گرايشات کارزماتيک و [گرايشات [تساوي خواهانه آن وريتن افراطي
انگليسي دوران جنگ داخلي را ترکيب نمود. ان ترکيب ا اندازه زيادي مدون أثر مارگارت فل(138) که رورده

جورج فاکس(139) بود و در آخر همسر وي گرديد بود. که نه نها به لحاظ مادي از انجمن دوسان يشن
حمايت کرد بلکه شخصي بود که الهيات قائل به تساوي زن و مرد در مسح مربوط به انجمن دوسان را بسط و
توسعه بخشيد. وي در مقاله اش با عنوان «ادعاي زنان که به واسطه کاب مقدس موجّه، اثبات و مجاز دانسه

شده است»(140) (1667م)، متون سنتي الهيات قال به ساوي را توسعه ي بخشد، زن يا مرد در داشتن
صورت خدا با هم مساوي آفريده شده اند و بنابران، برد در يک انسانيت برابر، عظمت و ارزش مشترک است.

مطاق با نظر فل، ابعيت زن از مرد، نتيجه هبوط است اما حتي در کاب مقدس هوديان، زن به اجراي امر نبوّت
ادامه ي د هد. او از وغ بندگي آزاد شده است و به وسيله مسح که خواست ا خبر خويش رساخز را اولن
بار بر زنان آشکار سازد به آزادي با شکوه فرزندان خدا باز ي گردد. بنابران حق زنان براي موعظه انجل مبني بر
حق آنان در قدم شهادت آنان به خود رساخز است. مردها بدون پذرفتن وعظ زنان ني توانسند از همهان

ابتدا به اخبار نيکو برسند. مارگارت فل ادامه ي دهد ا نشان دهد که چگونه کشيشي زنان در کليساي اوليه
استمرار يافت. و ان در حالي است که به ذکر بسياري از متون که [ما] قبلاً در همن مقاله راجع به قنش زن در

کشيشي هاي ولسي ذکر کرديم ي ردازد. آنهاکه حق وعظ زنان را ني پذرند، با خود هچ در جنگ و سخنگوي



نروهاي ظلمت يا شيطان هسند.
تساوي زنان در آن کواکرها به صورت مجاز دانست زنان براي مشارکت در تبلغ انجل گرايانه(141) درآمده

بسياري از کواکرها از هر دو جنس در سراسر انگليس به موعظه رداخند و به نحو روزافزوني يام خود را به دينيا
جديد آمريکا، [جزار] کاريبن(142) و خاورميانه، منقل کردند. ان يام همچنن شکل جلسات زنانه به خود

گرفت که به وسيله آن زنان به عنوان يک گروه سازمان ي يافند ا در اداره و تدبر انجمن هاي دوسان شرکت
کنند و با صرف بودجه هاي خود در مقاصد خرخواهانه خاص مشارکت کنند و هم در خطاهاي معنوي اشخاص
به وژه در موضوعات ازدواج و زندگي خانوادگي شرکت جويند. انجمن دوسان در قرن هفدهم به تدرج نوشه
هاي زنانه رداخت چرا که از هر جلسه زنان انتظار ي رفت ا گزارش دقيقي و نز نصايحي براي جلسات ديگر

فراهم آورد. حداقل هفاد و پنج زن کواکر در دفاع از اعقادشان مقالات قابل انتشاري را در قرن هفدهم به
نگارش درآوردند. بسياري از ان مقالات در بردارنده دفاعيه خاصي از تساوي زنان در انجمن رهاي بخش بود. ان
نوشه ها در کابخانه [انجمن] دوسان در انگلسان نگهداري ي شوند اما امروزه حتي در بن [اعضاي] انجمن

دوسان خوانا و مفهوم نيسند.
نزاع بن آن وريتن تساوي خواه افراطي(143) پدرسالار به وژه در مستعمرات نوانگلند و در طي سال هاي
(17001630)، در حال از بن رفتن بود. نزاع بن ان دو قرائت از آن وريتن به سه گونه صورت گرفت: الف)

نزاع عليه شريعت ستزي(144) و افراطون کليساي آزاد(145) ب) نزاعي عليه آن کواتر، و ج) عليه آزار و اذيت
جادوگر.(146) بسياري از زنان قوي و داراي انديشه مسقل که مهارت خود را در بحث الهياتي تعمق بخشيده

بودند و احساس اسقلال معنوي شان را از طرق رهبري اعضاي فرقه بدعت گذار عليه سلطه کليساي رسي و
دولت وسعت داده بودند، از انگلسان به مستعمرات وريتن نوانگلند آمده بودند. ان زنان وقتي به آمريکا

رسيدند، به سادگي خود را ابع انديشه وريني در باب خانواده و دولت سلطنتي قرار ندادند. نزاع بر سر شريعت
ستزي و ديدگاه هاي کليساي آزاد که در دهه 1640 فرو نشست، بايد به عنوان ناج لاش جهت وفق دادن

فرقه بدعت گذار با نظريات وريني از جامعه اصلاح شده رسي(147) نگريسه شود.
نام آنه هاچينسون،(148) در بن رهبران جنبش شريعت ستزي، بيش از همه مشهور است اما بايد دانست که

او نها در بن بسياري از وريتن هاي نوانگلند که معقد بودند حيات معنوي و تعليم مختص کشيشان
منصوب(149) نيست بلکه ترجيحا ي تواند به وسيله مسيحيان داراي تفکر معنوي و به طور عام هم مرد و هم
زن، اجرا گردد برجسه ترن است. آنه هاچينسون، براي دعا و هدايت معنوي، گروهي را در خانه خود گرد آورد و

ان گروه به نحو روزافزوني صورت يک جمعيت بدعت گذار، که زن و مرد را شامل ي شد، به خود گرفت.
بهانه رسي باري اتهام او به بدعت گذاري، بحث نسبا فني اي در باب ارتباط ميال لطف و مياق اعمال(150)

بود. هاچينسون ادعا کرد که مياق لطف، مشخص مسيحي را از مياق اعمال فارغ کرده است. از آنجا که مياق
اعمال با نظام اجتماعي پدرسالار و جايگاه زن در آن نظام مرتبط بود و ان در حالي بود که مياق لطف به عنوان

امري که برتر از ان نظام اجتماعي است و وحي را مسقيما، بدون وساطت کليساي مردان، به روح القدس
محوّل ي کند نگريسه ي شد موضع هاچينسون سريعا هم به عنوان موضوع عوامانه و هم طغيان زنان عليه
پدرسالاري کليساي لقّي شد. و از آن جهت که ان گروه وريتن حاکم، نظام پدرسالار را به عنوان [نظاي که] از

جانب خدا أسيس و جعل شده، ملاحظه ي نمود، چنن لاش هاي براي الغاء آن، از طرق لطف تجات بخش،
انکار بدعت آمزِ اراده متجلّي خدا محسوب ي شد. مشهور است که ان مطلب موضوع اصلي رونده محاکمه



آنه هاچينسون بوده است.که در ان رونده دائما از پذرش ابعيت زنان و وظيفه او نسبت به حفظ سکوت و
عدم تعليم از او سؤال ي شود.

در ميان روان آنه هاچينسون که در سال 1638، مستعمره ماساچوست تي(151) را در ي محکوميت شان ترک
گفند، شخصي به نام اري دار(152) بود که بعد از محکوميت با شهورش به جزره روَْد(153) عزيمت نمود. ماري
دار در دهه 1650 به انجمن دوسان وست و به همن جرم، در بازگشتش از انگلسان زنداني گشت. در سال

1659، ماري دار به ماساچوست بازگشت ا جنگ و مبارزه خودش را عليه دسگاه وريتن نوانگلند ي گرد.
دستور داده شد که وي را به دار آوزند، اما در دقاق آخر، مجازاتش به تعوق افاد و دوباره تبعيد گشت. هرچند
دو يار کواکر او که مرد بودند، بر چوبه دار، جان دادند. اما ماري دار دوباره به ماساچوست بازگشت ا با حکومت
وريتن،(154) به مبارزه برخزد. و ان بار در شهر بستون کامون(155) به دار آويخه شد. بدن روي دار نه نها

جنگ وريني تساوي خواه افراطي، عليه آن وريتن پدرسالار را در نوانگلند به تصور ي کشد، بلکه
همچنن به نهاي ارتباط بن ان مبارزه کويکري وريني و جدال هاي شريعت ستزي يشن در سال هاي

401537، را تصدق ي کند.
ارتباط بن ان مبارزات که بر سر اسقلال و تساوي مردان و زنان بود و آزار و اذيت هاي جادوگران که در دهه هاي

آخر قرن هفدهم در نوانگلند از بن رفت، کمتر روشن است. مع الوصف در اينجا نز استمرار وجود دارد. قابل
ذکر است که موقعي که ماري فيشر(156) و يارانش يعني دو زن واعظ فرقه کواکر در ماساچوست و در سال
1656، در طرق بارابادوس،(157) بر عرشه کشتي دسگر شدند، نه نها به کواکر بودن متهم گشند بلکه

همانند جادوگران زخي شده مورد بازجوي قرار گرفند. از نظر آن وريتن رسي، زني که از سلطه کليساي
مردان خارج شده، نه نها مرتدّ بود بلکه به احتمال زياد جادوگر نز بود. چرا که نها وسوسه هاي شيطان قادر

بود ا زن ضعيف را چنان قدرت ببخشد که بدينگونه در مقابل سلطه مرد قرار گرد.
قبلاً ديديم که ويليام رکينز در 1596، [عمل] جادوگري در زنان را با عدم تبعيت آنان از مردان در خانواده، کليسا و

دولت، مساوي دانست. ان ارتباط در محاکمات جادوگري در نوانگلند آشکار شد يعني جاي که يکي از اتهامات
اوليه عليه زنان جادوگر، اتهام عدم ابعيت بود. لذا آن هيبنز(158) در ابتدا کفر شد و بعدا به خاطر جادوگري

در سال 1656 و اساسا به خاطر اتهاماتي که از مشاجره وي با مراجع قدرت شهري بر سر قراردادهاي درودگري
ريشه ي گرفت اعلام شد. دادگاه کوشيد ا اثبات کندن که وي در مشاجراتش [با مراجع قدرت شهري]، عدم
ابعيت خود را از سلطه شوهرش نز اثبات کرده است. مطالعات جمعيت شناسي اخر راجع به جادوگري در

نوانگلند نشان داده که زناني که بيشتر احتمال داشت ا متهم گشه سرانجام اعدام شوند، بن  40ا 60 سال
سن داشه اند [يعني] بوه هاي متمکّن يا زناني که به نحوي در اداره اموراتشان مسقل بوده اند و روح اسقلال

و عدم وابسگي به سلطه را ابراز داشه اند حال خواه به واسطه شوهر نداشتن يا تظاهر به حکمراني بر شوهران
به جاي اينکه محکوم شوهران باشند. ان زنان قادر بودند سلطه مردان ملاکّ و رهبران کليسا را به تمسخر گرند.
به عبارت ديگر زني که احتمال داشت به جادوگري متهم شود، زني بود که با نظريه وريني راجع به ابعيت زن در

«تدبر منزلِ»(159) جامعه دن سالار و پدرسالار، موافق نبود.
هر چند مذهب روتسان بدعت گذار، در ماساچوست، در پايان قرن هفدهم از بن رفت [اما] در جاي ديگري سر
برآورد. در نهضت هاي اصلاحي زهد باورِ(160) آلمان و انگلسان قرن هفده و هجده، فرقه هاي عرفاني و هوادار

زندگي اشتراکي(161) جديدي به وجود آمدند که اغلب روايت هاي اوليه انسان شناسيِ گنوسيِ از مسح



دوجنسيتي را پذرفه بودند. منبع مهم ان ديدگاه عرفاني جديد، عارف روتسان ژاکوب بوهم(162)
(16241575) بود. بوهم بر آن بود که آدم اوليه دوجنسيتي بوده است. با هبوط است که قسيم به جنس ها [ي

نر و ماده]، و همراه با آن نياز به وصلت مادي،(163) توليد مل،(164) گناه و مرگ ظاهر ي گردد. با نجات در
مسح، آدم دوجنسيتي به حال اول بري گردد. فرد رها شده،(165) جنسيّت و ازدواج را ترک گفه، به حالت اوليّه

ي جنسي معنوي بازگشت ي کند. فرقه هاي عرفاني اي نظر ريت ها(166) با هارمونيست ها،(167) تجردّ و
شوه زندگي اشتراکي را پذرفند و از آلمان به آمريکا مهاجرت نمودند ا فضاي آزادي براي رويت خود از «اورشليم

جديد» (168)يدا کنند. زنان همراه با مردان به عنوان اشخاصي که در ان انسانيّت نجات يافه و دو جنسي
شريک هسند ديده شدند. فرقه هاي که ملهم از بوهم بودند نز بر اتحاد عرفاني با حکمت الوهي(169) يا جنبه

زنانگي خدا أکيد ورزيدند.
از منظر رهبري زنانه، مهم ترن فرقه در ان سنتِ عرفان روتساني، فرقه شيکرهاي آنگلو آمريکاي يا انجمن
متحد معقدن به ظهور دوم مسح(170) شيکرها، که در دهه 1770 در انگلسان و تحت رهبري مادر «آن

لي»(171) گسترش يافند و در سال 1774 به آمريکا مهاجرت نمودند، موضوعات الهيات هاي عرفاني و رسولي
قائل به برابري را از کاب مقدس و ارخ مسيحي جمع آوري کرده آنها را به يک قرر واضح و روشن تبدل کردند.

از نظر شيکرها الهيات [قائل به] برابري از خدا آغاز ي گردد. خدا دوجنبشي است و داراي دو جنبه مرد و زني
است. خلقت انسان به صورت خدا هم مرد و هم زن بيانگر ان ذات الوهي دوجنسيتي است. گناه همراه با

هبوط انسانيت به جنسيت مادي ظاهر ي گردد. مسح ي آيد ا ما را از ان گناه ماديّت برهاند. اما رسگار
ماداي که خداند نها به صورت مردانه آشکار شود ناقص است. لازم است که يک مسح زن يعني ظهور وجهه
مادري يا حکمت الي ظهور کند ا وحي الي و رسگاري انسانيّت را کمل گرداند. ان وحي، به اعقاد شيکرها

در مادر «آن لي» به ظهور وسه است. از طرق وي انسانيّت مسيحاي فراهم گرديده است.
ان انسانيّت نجات يافه، با وانهادن جنسيت، وحدت معنوي اش بري گردد، بعلاوه ذات دوجنسيتي خدا و

نجات بايد با رهبري ديني نظام هاي دوگانه مردان و زنان، بيان گردد.
زنان و مردان شيکري در جامعه معنوي زيست ي کردند اما در بخش هاي متماز خانواده، و هر کدام با رهبري

مرد يا زن خودشان راهنماي ي شدند. تماي مراتب رهبري مردان در جامعه ذکور، با مراتب مشابه رهبري زنان
در جامعه اناث شيکرها در يک رديف بود. آن شيکر آشکارترن لاش مسيحيت عرفاني بود که به واسطه آموزه

خدا، انسان شناسي، مسح شناسي اداره کليسا و در چهارچوب مفروضات سنتي که راجع به برتري غايت شناختي
پدرسالاري نظام خلقت (هبوط يافه) داشت، الهيات تعادل را به وجود آورد.

مسيحيت جديد غري (172)
همانگونه که ديديم معضلي که مراث مسيحيت ولسي براي مسيحيت به ارث گذاشت، در دوگانه انگاري

مفروض(173) بن نظام پدرسالارانه خلقت که با ازدواج و زاد آوري قرن بود و الهيات [قائل به] تساوي [مرد و زن]
در مسح که با برتري خلقت از طرق ترک ازدواج و جنسيت وند داشت قرار دارد. هر دو گروه مسيحي پدرسالار
و افراطي، به ان دوگانه انگاري اساسي هر چند به شوه هاي گوناگون رضايت دادند. از نظر مسيحيت پدرسالار،

نظام پدرسالار، بايد نظام جامعه مسيحي را درست همانند جامعه اريخي اداره نمايد. برابري در بهشت حاصل ي
گردد. از نظر مسيحيان افراطي، تساوي، بر روي زمن آغاز ي گردد اما نها در ضمن جامعه نجات يافه ابع



گورهي رسولي(174) که معمولاً با تجردّ همراه است [تحقق ي يابد]. ان [تساوي]، به تساوي زنان [با مردان] در
نظام مدني، منجر ني شود.

ان دوگانه انگاري بن نظام پدرسالارانه خلقت و نظام تساوي خواه رسگاري نها در نهضت هاي مسيحي قن
نوزدهم که کليد [حل مسأله] نظام خلقت را از نهضت روشنگري گرفند، از بن رفت نهضت روشنگري از ان جهت
مهم لقي ي شود، زرا ان هضت ارتباط بن الهيات ناظر به خلقت و پدرسالاري را از بن برد. در تفکر روشنگري،
نظام اوليه خلقت، با صورت خدا، مرتبط است. در آن نظام تماي انسان ها به طور مساوي به صورت خدا آفريده
ي شوند و هيچکدام بر ديگران برتري و حاکميت ندارند. همه انسان ها به نحو مساوي و مشترکا حاکم بر خلقت

هسند و همه از ماهيت انساني يکساني که نهضت روشنگري آن را عقل و اراده آزاد ي داند بهره مندند.
همچنن نهضت رونشگري، از جهت اينکه تساوي اوليه را متعالي، معنوي و دوجنسيتي که مقدم بر قسيم

ماديّت زن و مرد است، ني دانست، مذهب گنوسي باطني(175) را ترک گفت. بلکه ان تساوي اوليه همانا نظام
جسماني و مخلوق طبيعت است. نظريه ساق راجع به ماديّت و قسيم جنسي، به عنوان افادن در گناه و
ابعيت، حذف ي گردد. گناه حاکميّت و قسيم، نه از جسمانيّت بلکه از ورود به سلسله مراتب اجتماعي

شهروندي بري خزد که ان ترتيب اجتماعي، نظام اوليه طبيعت را به سوي نظام پدرسالار بندگي و اسارت تحريف
ي کند.

با قرار گرفتن گناه بشريّت در نظام اجتماعي پدرسالار، از تفکر نهضت روشنگري ان نتيجه به دست ي آيد که
خود جامعه براي بازگشت به نظام طبيعي و تساوي خواهانه اوليه قابل اصلاح است. با روزي عقل انساني،

قرارداد اجتماعي جديدي قابل نگارش است که به نهادهاي اجتماعي توصيه ي کند ا با نظام تساوي خواهانه
طبيعت هماهنگ باشند. از نظر متفکران ليبرال، از آنجا که تماي افراد از ماهيت انساني يکساني برخوردارند،
همگي بايد از حقوق انساني يکساني بهره مند باشند، يک نظام اجتماعر درست، نظاي است که ساخارهاي
حقوقي و اجتماعي اي را پديد آورد که به واسطه آنها ان تساوي در طبيعت و حقوق، در ساخارهاي سياسي

اصلاح شده تجسّم يابد.
بنابران، تفکّر نهضت روشنگري، براي اولن بار به مسيحيت جديد اجازه داد ا ديدگاه مسيحي در باب رسگاري و
تساوي در مسح را با اصلاح نظام اجتماعي در راساي عدالت تساوي خواهانه حقوق و موقعيت ها، متحد کند.
رسگاري، ديگر آن جهاني نيست به گونه اي که نها در بهشت قابل نل باشد، همچنن با جامعه بدعت گذار و

ناجي(176) که نظام غايت شناختي را با ترفع نظام مدني و خانوادگي يش بيني ي کند، مرتبط نيست. بلکه
رسگاري هم اکنون ي تواند به عنوان اصلاح نظام شهري و حتي خانوادگي تصور گردد. به طوري که تساوي

تماي اشخاص را با دسترسي مساوي به قدرت هاي سياسي و موقعيت هاي اقتصادي و فرهنگي براي شکوفاي
خود، مورد حمايت قرار دهد. ان تغر در ارتباط الهيّات ناظر به خلقت و رسگاري، براي تماي الهيدانان جديد

ليبرال، از جمله الهيات فمنيستي، مهم و اساسي است.
نخستن کساني که آشکارا الهيات فمينيستي ليبرال را شکل دادند، نسل فمينيست هاي آمريکاي بودند که در
دهه هاي 1830 و 1840، در ضمن جنبش ضد بردگي(177) سربرآوردند؛ شخصيت هاي چون: سارا و آنجلينا
گريمک،(178) لاکرتياموت،(179) الزابت کدي اسنتون(180) و سوسن ي. آنتوني.(181) همگيِ ان رهبران
فمنيست قرن نوزدهم بايد مفسّران ا لهيات فمنيسم مسيحي قلمداد شوند. ديدگاه آنان از اصلاح فمنيستيِ

تماي نهادهاي اجتماعيِ دولت، جامعه، خانواده و کليسا مبني بر فهم فهمنيستي ليبرال از خلقت و رسگاري



بود که در بالا ذکر شد.
سارا گريمک فهم خود را به منزله مبناي کاب مقدس تساوي زنان در اثرش [با عنوان] «رساله هاي درباره تساوي

جنس ها و وضعيت زنان»(182) (18371836) عرضه داشت. ان رساله ها در پاسخ به اعلاميه اي رسي از طرف
روحانيت جماعت گراي ماساچوست، که خواهران [راهبه] را به خاطر نطق عموي در کليساها در حمايت از برده

ستزي، محکوم ي کرد، به نگارش درآمدند. ان روحانيت مدّعي بود که وابسگي زنان به مردان ترتيب طبيعي
اشياء است و زنان با نطق عموي، طبيعت و مشيّت خدا را نقض ي نمايند.

گريمک، در پاسخ، با تفسري تساوي خواهانه از طبيعت اوليه، که مبني بر سفر يدايش (2726:1) بود، به دفاع
رداخت. در طرح اوليه خلقت، مردان و زنان مساوي آفريده شده اند و از طبيعت انساني مشابي بهره مند

گرديده اند. هر دو، در حاکميّت بر طبيعت شريکند، اما هچ کدام بر ديگري حاکميت ندارد. ان زنان نبودند بلکه
حاکميت مردان بود که با واژگون ساختن تساوي جنس ها که از سوي خداوند ترتيب يافه بود، طبيعت [اوليه] را

نقض کرد:
مل به سله يافتن(183) احتمالاً نخستن عارضه هبوط بود و از آنجا که موجود ذي شعور ديگري در هستي نبود

ا ان سلطه بر او اعِمال گردد، زن اولن قرباني ان مل نامقدس گرديد.
... تمام ارخ گواهي ي دهد که مرد، زن را ابع خواستِ خود قرار داده است، از وي براي بالا بردن التذاد شخصي

خود استفاده نموده، وي را براي لذّت حسّي خود به خدمت گرفه و او را ابزاري براي راحتي بيشتر خود قرار داده
است. ولي هچ گاه متمال نبوده که زن را ا آن مرتبه اي که مقدّر بوده در آن قرار گرد، بالا برد. او تمام آنچه را

که در توانش بود انجام داده ا خود زن را نزلّ مقام داده، انديشه اش را به اسارت درآورد. و اکنون فاتحانه بر
ورانه اي که به وجود آورده ي نگرد و ي گويد موجودي که وي عميقا بدان صدمه زده، دون مرتبه تر از اوست.

از نظر گريمک، نمود فرودستي زنان به لحاظ عقلي يا توان مدريتي، محصول اجتماعي شدن(184) تحريف شده، و
نه طبيعت، است. زنان هنگاي که از ان اسارت ناروا رهاي يا بند و از حقوق و موقعيت هاي مساوي بهره مند

گردند، قادر خواهند بود ا به تساوي با مردان که [وضعيت] واقعا بالقوّه زنان محسوب ي گردد برسند:
من براي جنس خود نفعي طلب ني کنم، [و] ادّعايمان درباره تساوي از دست ني دهم. همه آنچه که من از

برادرانم ي خواهم ان است که پايشان را از گردن هاي ما بردارند و به ما اجازه دهند ا بر زميني که خداوند مقدّر
نموده آن را به تصرف آوريم راست قامت بايستيم.

در سال 1848 ان رهبران اوليه حقوق زنان در «سنکا فالزِ»(185) نوورک به هم رسيدند ا براساس بيانيه
اسقلال آمريکا «بيانيه اي در باب حقوق زنان» طرح رزي کنند. ان زنان آموزه ليبراليِ طبيعت اوليه را اقتباس

کردند و آن را جهت ادّعاي تساوي زنان و مردان در حقوق، بسط دادند و ان در حالي بود که عليه هزاره هاي ظلم
مردان و غضب حقوق زنان معترض بودند. ان بيانيه با تصميم نهاي اي که به «انحلال سرع امتياز انحصاري

مردان نسبت به سکوي وعظ و خطابه» دعوت ي کند، پايان ي يابد. بنابران مکتب فمنيسم اوليه، نهاد کليسا
را هماند ديگر نهادهاي اجتماعي ملاحظه ي کرد که بايد اصلاح گردد ا زمان را در حقوق طبيعي شان نسبت به

تحصل، اعتراف و تصميم گري، وارد کند.
در سال 1853، ان قاضاي موقعيت هاي مساوي در کليسا، اولن بار با انتصاب يک زن در [منصب [کشيشي

جماعت گرا، جامه تحقق وشيد. ان زن آنتونيت براون(186) فارغ التحصل کالج ابُرلن(187) نخستن مدرسه
علوم ديني که زنان را ي پذرفت بود. خطابه اي که در آن موقعيت به وسيله «لوترلي»(188) واعظ عضو کليساي



انجيلي روتسان اراد شد، مشخص کننده ترکيب ليبراليسم و مذهب روتسان افراطي، در مسيحيت تساوي
خواه قرن نوزدهم بود. لي آيه 28:3 از غلاطيان را به عنوان متن [سخنراني] خود انتخاب کرد: «در مسح زن و

مردي وجود ندارد»، اما وي همچنن شديدا به موضوعات روايت عيد پنجاهه از کاب اعمال رسولان باب 2 نزديک
ي شود، از نظر لي، وعظ اساسا رسالتي نبوي است. و چون از عهد جديد بري آيد که وظيفه نبوّت را خود مسح
به زنان، برابر با مردان، اعطا کرده است، همواره کليسا در انکار وظيفه متعدّد(189) زنان بر خطا بوده است. لي در
انتصاب آنتونت براون تصرح کرد که ما آن ازه اي رواج نداده ايم بلکه در واقع به انديشه اصلي مسح بازگشه

ايم.
اما در قرن نوزدهم، ان مسيحيت تساوي خواه، با جنبشي مخالف که بر طباع متفاوت و مکمل(190) مردان و

زنان أکيد ي کرد، در هم آميخت. براساس ان انسان شناسي، زنان فرودست تر از مردان نبودند. در حقيقت زنان
از بسياري جهات، برتر اما متفاوت از مردان لقّي ي شدند. زنانگي هم رديف با عشق، نوع دوستي، معنويت و

پارساي بود و در قابل با عقلانيت و قدرت بود از ان ديدگاه فضيلت زنانه قريبا معادل با فضيلت مسيحي بود و
هر دو در محدوده شخصي و خانوادگي، جداي از حيات عموي، قرار داشند. ان ديدگاه منعکس کننده خانه دار
شدن(191) روز افزون زنان طبقه متوسط، عرفي شدن(192) جامعه و از رسميّت انداختن(193) و خصوصي کردن

دن بود.
محافظه کاران مسيحي و سکولار(194) از نوع دوستي و پارساي زنانه به منزله استدلالاتي به نفع نامناسب بودن

زنان براي قدرت عام و فراگر(195) بهره بردند. زن، همانند دن، بايد در خانه نگهداري شود. اما زنان مسيحي از
ان نفوذ رو به رشدِ زن در دن استفاده بردند ا انجمن هاي خرخواهانه اختياري و انجمن هاي تبليغي خانگي و
غرخانگي زنانه اي أسيس کنند و بدن ترتيب نهادهاي کليساي زنانه اي را شکل دادند که به وسيله آن نسبت

به نقش هاي عام در کليسا و اجتماع اظهار حق نمايند. ان فمنيست هاي اصلاح گر به جاي پذرش ان ديدگاه
محافظه کارانه که طبيعتِ معنوي تر زنان آنها را براي زندگي عموي نامناسب کرده است، استدلال ي کردند که
فضال زنانه دقيقا همان چزي هسند که نظام عموي بدان نيازمند است زنان بايد در ي به دست آوردن حق
رأي باشند و در تماي عرصه هاي رهبريِ عموي ماعي کسب کند، ا نظام اجتماعي را از فسق و فساد رايش

نموده، آن را به معيارهاي بالاتري از فضيلت زنانه ارقاء بخشند.
اتحاديه زنان مسيحي طرفدار منع نهضت خويشتن داري،(196) تحت رهبري فرانسز ويلارد،(197) در اواخر قرن
نوزدهم نمونه سنتي کاربرد انديشه برتري اخلاقي زن، به عنوان مبناي يک نهضت، نه فقط براي منع نوشابه هاي
الکلي بلکه براي تجهز کامل اصلاحات اجتماعي که در پايان جنگ به اوج خود ي رسيد بود. اکثر فمنيست هاي

فاتح به ان باور که مسيحيت، حکم به تساوي زنان ي کند، به طور سينه اي ادامه دادند. آنها متمال بودند،
براساس تساوي زنان، به عنوان اشخاص انساني، و برتري اخلاقي آنان، به عنوان مؤنث بودن، بر حق زنان استدلال

کنند.
اگرچه قليلي از فرق مسيحي (نظر اعضاي کليساهاي جماعت گرا،(198) توحيد باوران،(199) قائلن به نظريه

رسگاري عام(200) و روتسان هاي متوديست)(201) در قرن نوزدهم، به انتصاب زنان، به مقام کشيشي قائل
شدند [ولي] در جريان اصلي روتسانتزم؛ [يعني [(متوديست ها،(202) کليساهاي مشايخي(203) [رو کاومن]

و لوتري ها(204))، از ان کار سرباز زدند. مقامات روحاني زنان و نقش آنان در خانه و عمل رسالتي بروني، بدان
جهت مورد استفاده قرار ي گرفند ا خرخواهي زنان را به بندگي و عبادت مسيحي انقال دهند. در سال 1956



موقعي که کليساي متودليست (ترکيي از روتسان هاي متودليست و کليساي اسقفي متوديست) به انتصاب
زنان [در پست هاي کليساي] رأي داد. ان انکار اريخي عکس شد. کليساي مشايخي نز در همان سال با انتصاب

زنان موافقت نمود. در طي يک و نيم دهه بعد، اکثر کليساهاي روتسانِ آمريکا و سراسر جهان همن کار را
انجام دادند. و همراه با کليساي اسقفي به انتصاب آنان در سلا 1975 رأي دادند. نها گروه هاي روتسان

بنيادگراي محافظه کار(205) و سنت هاي اريخي ارتدوکس شرقي و مذهب کاتوليک روي هنوز به سنت طرد
زنان از کشيشي منصوب(206) چسبيده اند.

بن سال هاي 1968 و 1983، ان چرخش اريخي، در افزايش تعداد زنان در مدارس الهياتي انعکاس يافت. در
مدارس ديني روتساني که زنان را کشيش تربيت ي کردند، دانشجويان زن سريعا به تعدادي مساوي با مردان

رسيدند. حتي مدارس ديني اي که محافظه کارتر بودند، شاهد افزايش قابل توجه دانشجويان ديني زن بودند، ان
افزايش به زودي، افزايش زنان در تعاليم الهياتي و رشد انقاد فمنيستي از تحصيلات الهياتي و سنت کليساي را

به دنبال داشت. تماي شاخه هاي مسيحيت امروزي، خود را از ناحيه زنان تحت فشار روزافزون ي بينند ا
تساوي کامل در تماي سطوح اداره کليسا را بپذرند و بدناي الهياتي راجع به زنان را از تعاليم و زبان خود پاک

نمايند.
اما ان جنبش فمنيستيِ رو به رشد، در کليساهاي مسيحي، بدون مقاومت به وقوع نوسه است. در دهه

گذشه، جنبش هاي ارتجاعي(207) در همه جاها آشکار بوده اند. بنيادگرايان روتسان،(208) استدلالات اريخي
ناظر به برتري مردان، به عنوان [امري ناشي از] نظام خلقت، و فرودستي زنان، به منزله ماهيت و مجازاتشان به
خاطر گناه حوا، را دوباره زنده کرده اند. الهيدانان کاتوليک و ارتدوکس، قارر جديدي از استدلالات سنتي را، به
نفع روحانيت مرد، به نگارش درآورده اند که مبني بر مردانگي مسح است. روتسان هاي ليبرال امروزه اغلب

موضعي ميانه دارند [يعني از سوي]، اقتضائات روزافزون براي ورود زنان [به منصب کشيشي] و [نياز به] زبان
الهياتي عامّ(209) [که مرد محور نباشد] را ي پذرند و از سوي ديگر براي ا تحّاد جهاني(210) با سنت هاي

کاتوليک و روتسان، متمايلند ا هر چه بيشتر با الگوهاي اريخي کشيشي پدرسالار همنواي داشه باشند. ي
ترديد روشن است که منافع فمنيسم در کليسا ادامه خواهد يافت و با جنبش جهاني کردن کليساها که مرد محور

و مبني بر الگوهاي اريخي پدرسالار در باب کشيشي است، مورد خدشه قرار نخواهد گرفت.
بنابران کليساي مسيحي، امروزه در قاطع بن سنتّ ناظر به نظام پدرسالاري که سنّا زنان را فرودست قرار داده

و آنها را از [مناصب[ کشيشي خارج ساخه است و بازنگري نظام مند و کاملي از يام و مأموريت مسيحيت که
مبني بر الهيات [قائل به [تساوي است واقع است.

Rueter, Rosemary Radford, "Christianity", from : ن استن مقاله چنمشخصات مأخذشناختي ا
"Women in World religions", edited by Arvind Sharma, published by state university of New York

.1987, pp. 207-234

--------------------------------------------
ي نوشت ها :

Rosemary Radford Rueter .1



2. Western christian developement
3. the Church

4. Simplification
5. theological understanaling

6. Subordination
7. equivalence

8. "Subordination and equivalence: the nature and Role of women in Agusting and Thomas
Aquinas"

9. Kari Borreson
10. equivalence

11. equality
12. symbols of paternal authority

13. female symboles
14. equivalent images for God

15. paternal authority
16. lectionary

17. National Council of churches
18. prayerful suffering

19. theology of equivalence
20. minority movements

21. normative
22. copartners

23. stewards of creation
24. redemption

25. ethnocentrism
26. sinful

27. divinely intended punishment
28. the pentecost text of Acts

29. risen christ
30. ministry

31. post Poulin patriarchalizing christianity
32. carlier egalitarian christianity

33. the Law
34. Learned seribal



35. priestly Jewish male
36. The ritually unclean

37. socially outcast
38. "faithful remonant"

39. historicity
40. Mary and Martha

41. prophecy
42. four prophet daughters of philip

43. Eucharist
44. charisma

45. office
46. traveling evangelists

47. Euodia
48. Syntyche

49. Junia
50. apostle
51. priscilla
52. Aquilla
53. phoebe
54. deacon

55. prostasis
56. Coming eschatological order in christ

57. dualism
58. charismatic prophetic christianity

59. ascetic form
60. gnostic

61. Radical christian conuersion
62. chastity

63. mart yrdom
64. paul and tecla

65. pastoral Epistle
66. prophets
67. teachers
68. bishops



69. presbyters
70. deacons

71. spritual gifts
72. teaching

73. silence
74. servitude

75. D.R.MacDonald
76. The Legend and the Apostle

77. oral christianity
78. Patriarchal paulinism

79. the New Testament canon
80. Victorian patriarchal doutero - paulinism

81. theolog of inclusion
82. sectarian or heretical forms

83. monastic movements
84. womens' monasticism

85. Prophetic popular morements
86. mystical and gnostic

87. Prophetic version
88. Last times

89. Montanists
90. Maximilla

91. Priscilla
92. prophetic revealers
93. New dispes sation

94. redeemed humanity
95. Proplhetic apocalyptic christianity
96. Literatwre of Popular christianity

97. Acts of Martyrs of Lyons and vienna
98. Blandia

99. deaconesses
100. Popuar asceticism

101. Gnosticism
102. androgynous



103. material embodiment
104. female assetic

105. mysticism
106. monasticism

107. ascetic women
108. Biology

109. male semen
110. femaleness

111. misbegotten male
112. Beguine houses

113. Waldensians
114. spritual Fransiscans

115. Monastic reform morements
116. Joachim of Fiore

117. third age of theSpirit
118. Clerical church

119. monastic
120. evangelistic
121. female - led

122. new dispensation of the spirit
123. hierarchical church
124. domestic economy

125. Little minister
126. constituted authority

127. William Perkins
128. Domestical oeconomie

129. The Damned Art of Witchcraft
130. weaker vessel
131. New England

132. Lay conscience
133. established Anglian state

134. charismatic gifts
135. John Rogers

136. fifth monarchist preacher



137. church clssemblie
138. margaret fell
139. George Fox

140. "women's speaking Justified Proued and Allowed of by the Scriptures"
141. evangelistic ministry

142. Caribbean
143. radical egalitarian Puritanism

144. antinomianism
145. free chured radicals

146. witchcraft persecutions
147. established reformed society

148. Anne Hutchinson
149. ordained ministers
150. Covenant of works

151. Mssachussetts Bay colong
152. Mary Dyer

153. Rhode Island
154. Puritan theocracy
155. Boston common

156. Mary Fisher
157. Barabaolos

158. Ann Hibbens
159. domestic economy

160. Piestist reform movements
161. Communitarian
162. Jacob Boehme

163. Carnal union
164. reproduction

165. The redeemed
166. Reppites

167. Harmonists
168. New Jerusalem

169. divine wisdom
170. united society of Believers in christs' second Appearing



171. Ann Lee
172. Modern western christianity

173. assumed
174. prophetic witness

175. mystical gnosticism
176. sectarian redemptive community

177. abotitionist
178. Angelina and sara Grimke

179. Lucretia mott
180. Elizabeth cady stanton

181. Susan B. Anthony
182. Letters on the equality of the sexes and the condition of women

183. Lust of domination
184. Socialization
185. Seneca Falls

186. Antoinette Brown
187. oberlin college

188. Luther Lee
189. ordained ministry

190. Complementary
191. domestication
192. Secularization

193. Disestablishment
194. christian and secular conservatives

195. public power
196. The women's christian temperance union.

197. Frances willard
198. congregationalists

199. the unitarians
200. the univer salist

201. methodist protestants
202. Methodists

203. presbyterians
204. Lutherans



205. Conservative fundamentalist protestant groups
206. ordained ministry

207. reactionary movements
208. protestant fundementalists

209. inclusive theological language
210. ecumenical alliance

در ان مقاله دوره هاي عمده مسيحيت غري، (2) و نحوه مناسبات مرد و زن در جامعه مسيحي (3) را، از منظر
الهيات بررسي ي شود. ان [موضوع].  ،(1)ارخ بسيار يچيده اي دارد که تماي بيست قرن [گذشه]، فرهنگ

هاي مخلف و نهضت هاي ديني را در بر گرفه است. قصد آن ندارم که درباره سنتّ هاي کاتوليک و ارتدوکس
شرقي که اصلاً قصد ورود به ان گفتمان را نداشه اند يا تحقيقات اريخي اي راجع به ان موضوع انجام نداده
اند داوري کنم. [چرا که] محدود ساختن ان تحقق به مسيحيّت غري، کاتوليک روي و روتسان به قدر کافي
يچيده است. ان مقاله ضرورا ساده سازي (4) در بردارد. من خطوط اصلي [مسيحيت] را حول موضوع تعارض

بن دو فهم الهياتي (5) از مناسبات مرد و زن [يعني [فرودستي (6) و تعادل، (7) ترسيم ي کنيم.
تعارض بن ان دو موضوع، قبلاً در يکي از نخستن کاب هاي مربوط به انقادات فمينيستي از الهيات مسيحي
[با عنوان] «فرودستي و تعادل : ماهيت و نقش زنان از ديدگاه آگوستن و توماس آکوئيناس» (8) از کري بوريسو

(9)، که نخستن باد به سال 1968 م در فرانسه به چاپ رسيد، مورد بررسي و کاوش قرار گرفه است. بورسون
واژه «تعادل» (10) را بر «تساوي» (11) ترجح ي دهد، زرا «تساوي» به تشابه اشاره دارد، در حالي که در

«تعادل» [با اينکه] تفاوت هاي فزيکي و روانشناختي لحاظ ي شود، ولي ان تصور که چنن تفاوت هاي به
سلسله مراتي قابل تفسراند، انکار ي شود. دو زن هر چند از جنبه هاي متعدد تفاوت دارند، با ان حال، هر دو

انسان اند و داراي ارزش مساوي.
تعارض بن ان دو ديدگاه که يکي تعادل مرد و زن را به عنوان انسان تصدق ي کند و ديگري زنان را به لحاظ

اجتماعي و حتي هستي شناختي نسبت به مردان ابع و فرودست معرفي حلال ي نمايد ريشه در کل ارخ
مسيحيت دارد. ناهمخواني ان دو ديدگاه، ريشه در کاب مقدس مسيحي يا عهد جديد دارد. آن چه که من در

ان مقاله در صدد انجامش هستم، تعريف ان دو ديدگاه اساسي فرودستي و تعادل و سپس ردياي تعارض ان
دو ديدگاهِ مربوط به مناسبات مرد و زن، در دوران هاي متعاقبِ ارخِ کليساي مسيحيت غري است [يعني] : 1.
دوره عهد جديد 2. دوره آباء و قرون وسطي 3. نهضت اصلاح ديني و مذهب روتسان اوليه و 4. دوران جديد که

از قرن نوزدهم آغاز ي گردد.
اساس الهيات [قائل به] فرودستي، انديشه رياست و برتري مردان نظام آفرينش است. ان انديشه اساسا نظام
اجتماعي پدرسالار را با نظام طبيعي يا نظام الي آفرينش يکي ي داند. بنابران برتري مذکّر، ذاتيِ اشياء است و

اراده اراده خدا نز بدان تعلق گرفه است. هر گونه لاشي جهت واژگوني ان نظام خواه با اعطاي اسقلال به
زنان يا دادن حقوق مساوي به آنان طغيان و شورش عليه خدا محسوب گشه، آشوب هاي اجتماعي اخلاقي را در



اجتماع انساني به دنبال خواهد آورد. ان انديشه که برتري مردان، [ذاتي] نظام خلقت است معمولاً ان فرض
مضمر يا مصرّح را با خود دارد که خدا مذکّر است يا لااقل با نمادهاي ناظر به سلطه پدرسالارانه (12) به نحو

مناسب نشان داده ي شود. بنابران، نمادهاي زنانه، (13) به هچ وجه ني توانند به عنوان تصاور معادل، براي
خدا (14) لحاظ گردند. اقتدارِ پدرانه، (15) به عنوان نروي واجد قدرت و حکومت بر ديگران، بيانگر ذات و ماهيت

خداست. بدون شک، ان فرض، نخستن دللِ اساسي خصومتي است نسبت به خواندنامه اي (16) که زباني
عام دارد [يعني خاص مردها نيست] و اخرا توسط شوراي ملي کليساها (17) مجاز دانسه شده است.

چنن ديدگاهي نظام اجتماعي، اقتدار مطلق مردان را به عنوان شوهران و پدران، بر زنان به مابه همسران و
فرزندان ايجاب ي کند. ارتباط مناسب بن جنس ها [يعني زن و مرد]، ارتباطي است از نوع فرمان و اطاعت است
هر چند چنن ارتباطي ي تواند با عشق و محبت، شرن و ملايم گردد. زنان نبايد در انديشه ها و رفار خود به

گونه اي مسقل عمل کنند بلکه اساسا بايد همچون مقلّدن ابع مردان باشند. اوامر مردان را اطاعت کنند و
واسطه آنها (در آوردن) فرزندان (و بردگان يا نوکران) باشند. حتي زماني که مرد، قدرت خود را به نحو طغيانگر،

دلبخواهي يا مجرمانه اعمال ي کند، سريچي و زندگي مسقل براي زن، موجّه قلمداد ني گردد، بلکه با سکوت
و [تحمل] رنج سپاس آمز، (18) به نظام اجتماعي خدمت کرده، از خدا اطاعت کند و لاش کند ا با اجابت کردن

و روي شايسه شوهر را [به وضعيت] بهتر [رهنمون] کند.
الهيات قائل به فرودستي، با اشارات متعددي به اينکه زن، واقعا به لحاظ اخلاقي، هستي شناختي و عقلي، پان

تر از مرد است، از ديدگاه برتري مردان به عنوان [امري که ذاتي] نظام خلقت [است]، حمايت ي کند. فرودست
بودن زن صرفا مربوط به منزلت اجتماعي وي نيست بلکه مربوط به فرودستي واقعي وي ي باشد. زن از تماي

جنبه ها نسبت به مرد کمتر تواناي زندگي مسقل را داراست. علاوه بر ان، به جهت فرودست بودن، اگر مسقل
عمل کند گناه کرده است. بنابران يک موضوع اصلي در الهيات قائل به تبعيت ان است که زن قرباني منشأ گناه

است. زن، با مسقل عمل کردن، باعث هبوط بشريّت شد.
ان انديشه، ا تبعيت زن را، نه صرفا با قرار دادن آن به عنوان يک خويشاوند اختياري بلکه به عنوان خويشاوند

اجباري اي که زن بايد به عنوان مجازات گناه و مانعي براي گناه بيشتر متحمّل گردد، قويت ي کند.
بنابران منزلتِ اخلاقي زن در الهيات قائل به فرودستي کاملاً دو وجي است. از يک سو، زن، به نوعي اخلاق

قهرمانانه تواضع و رنج، عفّت و از خودگذشگي، دعوت ي شود که [چنن اخلاقي] در ان جد بر مردان الزاي
نيست، اما به آرمان مسيحي مسح بيسار شبيه است. از سوي ديگر به زن به عنوان [موجودي] که اخلاقا پست
تر از مرد است نگريسه ي شود : خود سرولجباز، فاقد تسلط نفس بر احساسات و خواهش ها، فريبنده مرد و

لذا نيازمند به اينکه براي صلاح خودش و براي جلوگري از اينکه ظرفيت ها و توانمندي هاي برترِ عقلانيت و
فضيلت مردانه را از بن ببرد، کنترل شود. ان تصور از تصور دو وجي زن در مسيحيت آنجا بيان شده که مريم،

مادري پاکدامن و مطع خدا، و حوا زن متمردّي که گناه او باعث هبوط به ان جهان شد. در حد بسيار افراطي،
جادوگر به عنوان کارگزار شيطان، در مقابل مريمِ کارگزار روردگار، ديدگاه منفي نسبت به زن را به تصور ي کشد.
صورت بندي مطالب بدن نحو، که با الهيات قائل به فرودستي وند خورده است، هر چند در اکثر ارخ مسيحي

ديدگاهي حاکم و رسي درباره زن بوده، ولي هرگز نها ديدگاه موجود در مسيحيت نبوده است. الهيات قائل به
تعادل (19) نز (2) اگر چه عموما نهضت هاي کوچک از آن دفاع ي کردند کليساهاي آزادانديش (20) راج و
حاکم شده است. الهيات قائل به برابري، داسان خلقت از سفر يدايش (27/1) را که بنابر آن مرد و زن طق



صورت خدا آفريده ي شوند به عنوان اصل هنجارن، (21) براي ديدگاه خود درباره مناسبات مرد و زن اتخاذ ي
کند. هم مرد و هم زن، به عنوان انسان، به طور مساوي از صورت خدا بهره مندند. و هر دو بر مخلوقاتِ پست تر،

حاکميت دارند. هيچکدام بر ديگري سيطره ندارد. آنها در مقابل خدا همانند دو رقيب (22) هسند و کارگزارِ
خلقت، (23) محسوب ي شوند.

مشاهده ي شود که چنن فهي از انسانيتِ مشترک در صورت خدا، در مسح بازگردانده ي شود. غلاطيان
(28 :3) که در آن تعميد يافتن به مسح متحد شدن تمام انسانيّت؛ مرد و زن، هودي و مسيحي، برده و آزاد

لقي ي شود مشخصه الهيات مسيحي قائل به برابري است که در [مفهوم] نجات، (24) بازگردانده ي شود. به
سبب مسح، سلطه و برتري مردانه و تماي اشکال نژادرستي، (25) گناه آمز (26) محسوب ي شود. نفرن
شدن حوا که بايد فرزنداني را به زحمت به دنيا آورد و تحت سيطره شوهرش باشد به عنوان مجازاتِ الي، (27)

خوانده ني شود بلکه همچون گزاره اي اريخي در باب شأن هبوط يافه بشريت که اشتراک حقيقي زن و مرد را
بد جلوه داده خوانده ي شود. ان برابري که در مسح برگردانده شده است با متن عيد پنجاهه (28) اعمالِ

رسولان 2: 17 (وئل28 :2) بسط بيشتري ي يابد. که ضمن آن روح نبوت، توسط عيساي برخاسه از مردگان
(29) فرساده ي شود ا با جامعه مسيحي همراه باشد، به «هر دو کنزان و خدمکارانِ زن و مرد» عطا ي شود

ان سه متن، سنگ بناهاي الهيات قائل به برابري را شکل ي دهد و شخص ي تواند آنها را قرن هاي ي دري
در نهضت هاي بيايد که در صددند ا تساوي زنان با مردان در انسانيت و به همان نحو دعوت زنان به کشيشي

(30) را تصدق نمايند.

عهد جديد
هر چند از منظر مسيحيت مردسالار از درزمان، عهد جديد اساس الهيات قائل به فرودستي داشه شده، به نظر

ي رسد که مبناي چنن الهياتي، اولاً و بالذّات در متونِ از عهد جديد قرار دارد؛ که پس از ولس تدون گشه
است؛ [يعني] در مراحل اوليه رشد مسيحي الهيات قائل به تعادل، حضور دارد، اظهارات شديد و با حرارتي که

فرودستي زنان را موجّه جلوه ي دهند، امروزه بايد به عنوان بياناتي دانست که مربوط به مسيحيت آباي پس از
ولس (31) است.

تعارض با واران مسيحيت برابري خواه (32) در دوران اوليه است. الهيات قائل به تعادل، در داسان هاي انجل
به صورت لويحي بيان شده نه تصريحي. قابل توجه ان است که چون در انجل هچ مني وجود ندارد که

فرودستي زنان را موجه جلوه دهد، دن [مسيحيت] آبائي به نحو شاخصي بر اسناجاتي مبني گشه که بيشتر
از کاب اول عهد عتق (33) و نظام خلقت آنگونه که در داسان دوم خلقت از سفر يدايش 32 مورد اشاره قرار

گرفه است استخراج گشه، نه از تعاليم دومينيکي.
به هر حال، واضح است که مسيحيت اوليه اساسا از خود چنن قرائتي نداشه است، بلکه بيشتر به نجاتي نظر
داشه که عيسي مسح آن را به عنوان امري که نظام هاي تبعيض اجتماعي را بر ي اندازد و تماي اشخاص،

مرد و زن، هودي، سامري يا غر هودي، تعليم يافه يا تعميد نيافه را به منزلت و شأن ازه اي در قبال خداوند
سوق ي دهد، اعلام کرده بود. هسه يام مسيحاي عيسي، «اخبار نيکو به مستمندان» لقي ي شد، که دقيقا
به معناي براندازي نگرش هاي بود که مردان نسخه آموخه (34) يا کاهن هودي (35) را بهره مند از حق وژه و
لطف خدا ي دانست. در مقابل ان ديدگاه سنتي در باب لطف الي به برگزيدگان پارسا، يام عيسي خطاب به



مکاني بود که از ان نظام انحصاري [تبعيض آمز] برون مانده بودند، [يعني] فقراء، آنان که به لحاظ آئيني ناپاک
بودند، (36) مطرودن اجتماعي (37) و مردم تماي ملت ها.

داسان هاي انجل غالبا چنن اخبار نيکوي را، با توصيف ان گروه هاي مطرود از طرق نمايندگان مؤنث، نقل
ي کنند : زن مبلا به خونرزي، بوه، زن سامري و زن فنيقي.

ان داسان ها، اساس وجود سلسله مراتب امتياز ديني را، همانند زنانِ چنن گروه هاي مطرودي، پايه رزي ي
کنند. ان مطرودن، دقيقا کساني هسند که قرار است «در پادشاهي خدا اولويّت داشت باشند» آنها کساني

هسند که يامِ يام آور خدا را «با رضايت» ي شنوند و ان در حالي است که نمايندگانِ نظام رسي که از امتياز
ديني برخوردارند [يعني] کاهنان، کاتبان و فريسيان آن را کذيب ي کنند. لذا محور ديدگاه انجل، ياي است
مربوط به عموي سنت شکنانه در نظام اجتماعي و ديني موجود در عصر مسح؛ [در نتيجه ان تغر [آخرن،

اولن و اولن، آخرن خواهد بود.
ان ديدگاه انجل، به طور آگاهانه فمينيستي نيست؛ بدن معني که زنان را به عنوان يک گرون مسأله سازِ وژه،
مجزاّ ني کند، بلکه تصدق ي کند که زنان زرمجموعه اي از گروه هاي اجتماعي اي هسند که از سوء استفاده

هاي خاص مضاعف رنج ي برند. چنن ديدگاهي، نمونه هاي از ان زنان را ذکر ي کند ا ديدگاه اساسي خود
درباره اخبار نيکوي که «بالانشينان را از عرش به فرش ي آورد و زمينيان را برفراز ي نشاند» (لوقا52 :1) به

تصور کشد.
ان برداشت، نه نها در داسان هاي خاصي که در آن زنانِ مطرود به عنوان شنوندگانِ انجل ترسيم گشه اند به
چشم ي خورد، بلکه در مسر رواي هر چهار انجل يافت ي شود. تماي اناجل شکل نمايشنامه اي دارند که
در آنها مسح به عنوان يامبر مسيحاي خدا، وسه به وسيله خانواده اش، وطن، رهبران ديني، جمعيت هاي

ملوّن و ي ثبات که [فقط] گاهي به او گوش فرا ي دهند و سرانجام به وسيله شاگردان مذکرش خيانتي که با
تذکيب پطرس حواري به اوج خود رسيد کذيب ي گردد. بنابران روان مؤنث او «باقي ماندگان مؤمن» «بقيّه

المؤمنن»  (38)لقّي ي گردند که ا پاي صليب با او باقي ي مانند و ا ولن کساني هسند که بر سر قبر او
رساخز وي را گواهي ي دهند و اخبار نيکو را براي شاگردان مذکر نگران، در ااق بالاي بردند.

هر چند اکثر محققان جديد ممکن است اريخي بودن (39) دقق ان نمونه را به وژه داسان قبر خالي مورد
ترديد قرار دهند، مهم آگاهي مسيحيت نخستن است که مواد اناجل را به ان شکل داساني درآوردند و سپس

در کل حيات و مرگ غم انگز عيسي مسح، ان يام اساسي را که «آخرن، اولن خواهد بود» به تصور
کشيدند. آنان که هچ افتخاري ندارند و از چنان ارزشي برخوردار نيسند که در نظام دينيِ حاکم، مشهود لقّي

گردند، باقي ماندگان مؤمن و اولن شهود رساخز هسند.
همچنن واضح است که ان آگاهي اوليه مسيحي نسبت به اينکه از نظام ساق به نظام جديدي از نجات

فراخوانده شده اند، در الگوهاي کشيشي اي که زنان را [نز] شامل ي شد، آشکار بود. برخلاف الگوهاي راجِ در
کنيه ها، کليساي اوليه مسيحي، زنان را در اجتماع تعليي داخل کرد. زنان همرديف با مردان دعوت شده بودند ا

تورات جديد عيسي مسح را مطالعه کرده، بياموزند و موعظه نمايند. شاهد بر ان تساوي، فقره مريم و مارا
(40) از انجل لوقا (4238 :10) است. که آنجا حق مريم در يادگري همراه با شاگردان مرد برگرد عيساي ري و بر

خلاف نقش سنتّي زن در هوديت، که با پخت و ز و خدمت کاري، مردان را براي مطالعه آزاد ي گذارد موجه
دانسه ي شود. اگر چه ان متن در مسيحيت بسيار بد تفسر شده است [اما] محتمل است که سياق اصلي



آن، نوعي توجيه براي ورود زنان به اجتماع تعليي مسيحيت باشد. همچنن حضور زنان در اجتماع تعليم و
تعلّم، احتمالاً در الگوي حکايت هاي دواي که در اناجل به چشم ي خورد، منعکس شده است، که در آنها

همن انديشه با نمونه هاي مرد و زن به تصور کشيده ي شود براي مال زني که در جست وجوي سکّه گمشده
است قرن با چوپاني که به دنبال گوسفند گمشده است آورده ي شود و زني که مايه خمر را در آرد ي رزد با

زارعي که دانه را در مزرعه ي کارد قرن هم ي گردند.
روايت عيد پنجاهه از اعمال رسولان (17 :2)، که قبلاً بدان اشاره کردم، منعکس کننده ان برداشت اوليه است

که موهبت (41) نبوت به نحو يکسان به مرد و زن عطا شده است. با رجوع به چهار دختر داراي نبوت اهل فيليپ
(42)، در ي يابيم که مسيحيان اوليه زنان را به عنوان ني چهار تصدق ي کردند. وقتي معلوم شود که خود

ولس، در سلسله عطاياي معنوي، انبياء را پس از رسولان قرار ي دهد و [مشخص شود] که بسياري از
مسيحيان قرن دوم ميلادي به ني به عنوان فردي که آئن عشاء رباني (43) را ا داره ي کند و هداياي روح

القدس را بر هدايا[يِ ديگر[ ي گذارد، ي نگريسند، در آن صورت ورود زنان به [حيطه] نبوّت، موضوع کوچکي
نخواهد بود. از طرق انبياء به وژه شهدا بود که حضور زنده [و دائي] مسح در جامعه مسيحي تحقق ي

يافت. تساوي زنان در هر دو نقش [يعني نبوت و شهادت] مورد أيد بود و در حقيقت، مسيحيت آباي کليساي،
هرگز آن را انکار نکرد هر چند ان دو نقش به تدرج از [حرفه] کشيشي به عنوان يک سازمان رسي مشخص،

متفاوت و متماز گرديد. مسيحيت اوليه که شامل مسيحيت ولسي ي شود بن موهبت الي (44) [نبوت و
شهادت] و مقام (45) [کليساي] چنن تمازي را قائل نبود، اما به کشيشي به عنوان هديه اعطاي روح القدس

ي نگريست.
به طور کلي فرض بر ان است که ولس پديد آورنده مسيحيتي است که قائل به فرودستي زنان است. اما با

مطالعات بيشتري که اخرا صورت گرفه، نشان داده شده است که ولس اريخي در حقيقت استمرار بخش
بسياري از فرضيات و اعمال مسيحيت داراي جاذبه الي و عام اوليه بوده است. در واقع اغلب شواهد عهد جديد
بر اينکه که زنان به عنوان رهبران محلي و به همان شايسگي مبشّرن خانه به دوش (46) عمل کرده اند، در نامه
هاي ولس يافت ي شود. زناني که ولس در درودهايش بر اعضاي کليسا، طي نامه به روميان 16، مخاطب قرار

ي دهد، قريبا مساوي تعداد مردان است. (شانزده زن و هيجده مرد). او در فيليان (32 :4)، از دو زن اوديا
(47) و سينتيکه (48) به عنوان زناني که همراه با رناباس و ولس، انجل را موعظه کرده اند، نام ي برد. ولس از

زني به نام «جونيا» (49) با عنوان «رسول» (50) نام ي برد و به طور مدام به يک زن و شوهر [به نام هاي
[ريسيليا (51) و آکوئيلا، (52) به عنوان اعضاء کليسا اشاره ي کند، در حالي که معمولاً نام ريسيليا را ابتدا ذکر
ي نمايد. وي همچنن از زن برجسه اي [به نام] فوي (53) با عنوان «خادمه کليسا» (54) و «روسايس» (55)

عضو جامعه [کليساي [خودش، نام ي برد.
ولس از کليساي اوليه، هم شوه عمل زنان نامبرده را در مسئوليت هاي تعليم ديني، نبوت، رهبري کليساي

محلي و تبلغ در سفر (که ولس ان نقش را نقش رسولان ي دانست) دريافت کرد و هم الهيات تعميدي ناظر
به تساوي مرد و زن در مسح را چنانکه در غلاطيان (28 :3) انعکاس يافه است. اصل ان اعقاد از ولس نبود

بلکه وي آن را به عنوان امري که متخذ از سنتّ مسيحيت اوليه است، ذکر ي کند. متن تعميدي غلاطيان، ديدگاه
مسيحيت اوليه را در باب انسانيّت جديد در عيسي مسح، بيان ي دارد. ان ديدگاه به طور آگاهانه و در مقابل

سنت هاي دينداري خاخاي، که از فلسفه وناني اقتباس شده بودند و در آنها مرد هودي خدا را شکر ي کند که



مرد زاده شده و نه زن، آزاد و نه برده، و هودي و نه غر هودي، شکل گرفه است. مسيحيت اوليه با تصرح به
ان که ان تفاوت ها تمازها در مسح، مغلوب گشه و همه گروه ها واحد ي گردند، ذات هويت جديد خود را

ثبيت کرد، هويتي که برابري تماي انسان ها در صورت خدا، بازگردانده شده بود.
اگرچه ولس الهيات قائل به تساوي مرد و زن در نجات، و فعاليت زنان نامبرده را در [مسئوليت] کشيشي پذرفت،

درباره مبناي الهياتي چنن موضعي مردّد بود. وي از طرق يش زمينه هاي خاخاي به الهياتي دست يافت که
ناظر به مراتب خلقت بود و ابعيت و فرودستي زنان و بردگان را به عنوان نظام مخلوق [و طبيعي] در نظر ي
گرفت. ان نظام سلسله مراتي از جهان، در قرنتيان اول (32) به چشم ي خورد که در آن برتري مرد بر زن،

همرديف برتري عيسي بر انسان و برتري خدا بر عيسي قرار ي گرد. ولس راجع به شأن ان نظام جهاني
پدرسالار مردد است. به يک معنا وي ان نظام را کامل و ي عيب ي داند و به معناي ديگر ملاحظه ي کند که

به واسطه نظام فرجام شناختي آتي در مسح (56) نسي شده است.
ولس در قرنتيان اول (4017 :7)، ازدواج نکردن يا قطع ازدواج به علت فوت شوهر را رهاي از بردگي مساوي ي
داند. زنان بردگان، ماداي که صاحبان آنان بر آنها مسلطند، تحت سيطره پدرسالارانه آنها هسند. در مورد بردگان
با آزادي و در مورد زنان با مرگ چنن سلطه اي از بن ي رود. ان موازي قرار دادن زوجه و برده، نشان ي دهد
که ولس ابعيت زوجه در زناشوي و ابعيت برده در بردگي را نشانه گذران ان جهان ي داند. ان بردگي و در
قيد بودن، ماداي که ان نظام مخلوق کنوني استمرار دارد دست نخورده باقي ي ماند، اما به نظ جهاني تعلق

دارد که گذرا و موقتي است و ولس اميدوار است که پايان آن زود فرا رسد.
ولس ان واقعيت را پذرفت که ان برابري فرجامن جديد افراد، در تعميد و وظيفه کشيش بيان گرديده است،

ا ما وي اکراه داشت که به زنان و بردگان اجازه دهد که با جست وجوي آزاد يا رهاي از شوهران، ان برابري را
تبدل به لاش هاي براي تغر نظام اجتماعي کند. خود ولس درباره ارتباط ميان الهيات مبني بر خلقت قائل

به تبعيت و الهيات فرجام شناختي قائل به برابري مردّد باقي ماند. اظهارات دوهلوي وي در قرنتيان اول (122
:11) نشان ي دهد که نسبت به اعقاداتش در ان باره، ناراضي و در زحمت بود، اگرچه خود ولس ان شکاف را
سامان نداد [اما] مراث ولسي بر نوعي نويت  (57)أکيد ورزيد که ا به امروز با مسيحيت مأخر سر و کار دارد :
[يعني] دوگانگي بن الهيات مبني بر خلقت و قال به تبعيت قائل به فرودستي و الهيات فرجام شناختي قائل به

تعادل.
مسيحيت پساولسي که مدعي مراث بردن از ولس بود نها به سوي مسيحيتي آشکارا پدرسالار گام برنداشت
بلکه بايد مسيحيت شبه ولسي را که مربوط به سال هاي (13585م) بود، به عنوان مسيحيتي که به دو شاخه

مخالف سر کرد و هر دو نز ادعاي روي از ولس را داشند، بنگريم. از يک طرف مسيحيت مبني بر جاذبه الي
يامبري، (58) اعقاد به تساوي مرد و زن در مسح، بهره مندي برابر آنها از عطاياي يامبري دعوت هر دو به

موعظه و حتي تعميد دادن را استمرار بخشيد. ان مسيحيت به نحو روزافزوني خودش را به شکل زاهدانه (59) و
نه ضرورا غنوسي (60) ظاهر ساخت. تغر اساسي مسيحي (61)، امري بود که با دعوت به سوي پاکدامني (62)
و شهادت (63) آشکار شده بود. براي زنان، پاکدامني، تبعيت آنان از مردان را حال چه پدر، شوهران آينده يا سلطه
دولت باشد نفي ي کرد. زنان در حالي که به واسطه مسح از سلطه پدرسالارانه رهاي يافه بودند، ازدواج را ترک
گفه، اقتضائات خانوادگي را به تمسخر گرفه، خانه را رها کرده بودند ا موعظه کنند و غسل تعميد دهند و حتي

انکار شأن زنانه خويش را با وشيدن لباس هاي مردانه ابراز ي نمودند. داسان قديي که ان نوع مسيحيت



ولسي را بيان ي کند کاب اعمال رسولان ولس و کلا  (64)ي باشد که حدودا در نيمه قرن دوم ميلادي به
نگارش درآمده است اما احتمالاً به سنن شفاهي اواخر قرن اول بري گردد.

نوع دوم مسيحت ولسي در رساله هاي شباني (65) خلاصه شده است. ان نوع مسيحيت از کشيشيِ داراي
جاذبه الي ولس اريخي، از رسولان، انبياء (66) و معلمان (67) به سوي کشيشي رسي اسقفها (68)

ربسيتري ها (69) وو شماسها، (70) رفه بود. ان نوع مسيحيت نز زنان را در نظام شماسها وارد کرد اما
احتمالاً ان مقام شماسي مؤنث را به کشيشي براي زنان : نظر کمک به تعميد زنان، اجراي عشاي ربان براي آنها
و تعليم ديني آنان، محدود ساختن. تصور ان نوع مسيحيت از کليسا، از خانواده پدر سالار الگو گرفه بود شرط
ابتداي براي يک اسقف ربيستري يا شماس ان بود که بايد پدر قانوني يک خانواده و شوهر يک زن باشد. ان

شأن پدرانه بر تماي مواهب معنوي (71) اولويت داشت.
همانند سنت هودي بعد از شکل گري اش، نقش اوليه اسقف و شبان در رسالات شباني، تعليم است. (72)

زنان آشکارا از ان مسئوليت تعليي منع ي شوند. مبناي چنن منعي، نوعي تفسر پدرسالارانه از سفريدايش
است که جايگاه فرعي زنان در خلقت و قدم آنان در گناه را مبن وضعيت اريخي سکوت (73) و بردگي  (74)ي
داند. در رساله هاي شباني و ديگر رساله ها مل پطرس اول از همان عصر نظام هاي خانوادگي اي را ي يابيم که

شأن فرودستي و ابعيت زنان، اطفال و بردگان را نسبت به سلطه پدرانه مردان به عنوان شوهر، پدر و ارباب
تصرح ي کنند. تصرح و کرار ان احکام در چنن سطحي از عهد جديد، به مسيحيتي اشاره ي کند که خود را

در معرض خطر ديدگاه معارضي ي ديد که معقد بود انسانيت جديد در مسح به گونه اي ان سلطه
پدرسالارانه نفي ي کند.

تحقق اخري که محقق عهد جديد، دي.آر.مکدونالد (75) با عنوان «افسانه [ولس] و رسول» (76) انجام داده
نشان ي دهد که افسانه ولس و کلا قبلاً در زماني که رساله هاي شباني نوشه شدندت در مسيحيت شفاهي،
(77) راج بوده است. نويسنده رسال هاي شباني. آگاهانه و براي انکار ان روايت اصلي از سنتّ ولسي و تصدق
مذهب پدرسالار ولسي به عنوان سنت ولسي معتبر آنها را نگاشه است. لذا وي به نام ولس و با شکلي شبيه
نامه هاي ولس ي نگاشه است. بعلاوه ان مذهب پدرسالار شبه ولسيِ، به شک نه نها مسئول جمع آوريِ

نامه هاي ولس بلکه مسئول نشر و نظيم آنها نز بوده است، و نشان داده شده که ان نشر و نظيم، ضمائي را
در نامه هاي يشن وارد کرده است، مل قرنتيان اول (3634 :14) که امر به زنان براي حفظ سکوت وارد متن

يشن، که حقيقا زنان را مشمول سخن گفتن و نبوت در اجتماع مسيحي ي کرده، شده است.
چنن تحقق معاصري در باره رساله هاي شباني، در رتو منابع غر ديني هم عصري نظر کاب اعمال رسولان

ولس و کلا، به ما اجازه ي دهد ا اعتبار رساله هاي شباني را نسي دانسه و بدانيم که سنت معارض و
متفاوتي در باره ولس وجود داشه که ادعاي مشابي نسبت به مراث ولسي داشه است. با ان حال، اهميت

اريخي رساله هاي ولسي را ني توان دست کم گرفت. در نتيجه، ان مذهب پدرسالار ولسي نشان دهنده آن
چزي است که قبلاً ا نيمه قرن دوم مسيحيت فاتحي بوده که از طرق جانشيني اسقفي خود را به عنوان مسر

«درست» تعاليم رسولي معرفي نموده است. اگرچه مذهب ولسي اصل که مبني بر کاب اعمال رسولان ولس
و کلا بود، هرگز خود را به عنوان مذهب بدعت گذار ندانست، و همواره در قرون وسطي مورد سايش و احترام
بود، [اما] جانشينان آن به نحو روزافزوني به کنار زده شدند و به عنوان بدعت گذار مورد لعن و نفرن قرار گرفند.

بنابران مذهب پدرسالار  (78)ولسي نه نها به لحاظ اريخي غالب آمد بلکه موفق شد ا لايه هاي از عهد



جديد (79) قانوني را بنماياند که فراهم آورنده ديدگاه هاي است که از طرق آن ها تمام عهد جديد بعدا قرائت
شد. يعني نه نها خود ولس بلکه عيسي مسح و نخستن رسولان با آن ديدگاه ها تفسر شدند. کسي ني

تواند اعتبار رسال هاي شباني را، به عنوان [منبعي براي] قرائت معتبر از ولس، به چالش فراخواند، بدون اينکه ا
اندازه اي نسبت به حجيّت قوانن و احکاي که ان مذهب پدرسالار شبه ولسي و فاتح (80) وضع کرده ترديد
روا دارد. ممکن است از منابع غر معتبري نظر کاب اعمال رسولان ولس و کلا، براي نقد و نسي نشان دادن

رساله هاي شباني بنابه گزارش ما از تعاليم درست رسولي استفاده شود. [البه] نها در صورتي که محيط شبه
ولسي عهد جديد به عنوان مسر تعن کننده آموزه هاي رسولي ترديد واقع شوند.

دوران آباء کليسا و قرون وسطي
الهيات شمول گرا، (81) در کليساي آبائي و قرون وسطي از بن نرفت، بلکه عمدا با صور فرقه اي يا بدعت گذار

(82) مسيحيت متحد گرديد. روايت ناقصي از ان الهيات در نهضت هاي رهباني (83) و به وژه در نهضت
رهبانيت زنان، (84) باقي ماند. در ان نهضت ها، تساوي مرد و زن در مسح، با انسانيت مربوط به آخرت و نظام

آسماني اي که برتر از خلقت بود، وند خورده بود.
ان تساوي آخرتي در طي ارخ با ترک ازدواج امور جنسي، و شوه اي از زندگي مجردّانه و رياضت مندانه تجسّم

يدا ي کرد. چنن تصوّري از تساوي آخرتي در نهضت هاي يشگويانه مردي، (85) يا نهضت هاي عرفاني و
غنوصي  (86)ي توانست ظاهر گردد. روايت يشگويانه (87) به اصول قديي مسيحيت نزديک ي گشت که

کليسا را نوعي اجتماع مسيحاي مربوط به «آخرالزمّان»  (88)ي دانست که ضمن آن روح نبوت بر تماي ابدان
مردان و زناني که از قواي نبوي بهره مند بودند، نازل ي شد.

نهضت هاي متعدد مردي مسيحيت اوليه، ان سنتّ يشگويانه را استمرار ص216 بخشيدند. روان مونتن
(89) اواخر قرن دوم، قابل ذکرترن نمونه هسند. آنها دو زن [به نام هاي] ماکسي ميليا (90) و ريسيليا، (91)

آشکار کنندگان يشگوي (92) نهضت دانسند. روح مسح به عنوان امري که از طرق يشگري مرد يا زن ارتباط
گفاري با کليسا را استمرار ي داد. لقي ي شد. يک يشگوي که از ريسيلا باقي مانده، ظهور مسح بر وي را

به صورت زني درخشان به تصور ي کشد. بدن ترتيتب، مذهب مونني از نهضت هاي اواخر قرون وسطي که در
آنها احياي يشگوي موهبت جديدي (93) از روح القدس که از طرق عيسي مسح، وحي را کمل ي کند،

لقي ي شد يشي ي گرد.
ان انديشه که روح القدس به عنوان يک موجود مؤنث، نمايان خواهد، اغلب در ان نهضت ها به چشم ي
خورد. و ان احساس را منعکس ي کند که تمل زنان در مسح و در روح القدس، از مسيحيت پدرسالار جدا

شده است و موهبت ازه اي لازم است ا وحي الي و ايجاد انسانيتي نجات يافه (94) را کمل کند.
ان نوع مسيحيت يشگويانه مکاشفه اي، (95) در اکثر ادبيات مسيحيت مردي. (96) طنن هاي ايجاد کرده
[و [هرگز به عنوان [مسيحيت[ فرقه اي يا بدعت گذار مورد لعن و نفرن واقع نگرديد. ادبيات شهادت، با ان نوع

مسيحيت وند وثيقي دارد، و زنان در ميان قهرمانان آن، شخصيت برجسه اي دارند از آنجا که شهيد مسحِ دوم
لقي ي شود [چرا] که براي اجتماعِ مسيحي قليد و رويِ نهاي از مسح را نمايش ي دهد ادبيات شهادت ي

مل نبود ا اظهار دارد که زنان شهيد نز، نمايانگر مسح هسند لذا در «کاب اعمال شهداي لونز ون» (97)
شهيد بلَِنديا (98) به عنوان الهام بخش ديگر شهيدان در استواري و صبر بر سختي ها است، «زرا آنها در نبرد



خود، با چشمان ظاهري به شمال خواهرشان يعني کسي که به خاطر آنان بر صليب رفه بود ي نگريسند».
کاب مشهور اعمال رسولان، همانند کاب اعمال ولس و کلا و همچون بسياري ديگر از ان نوع اعمال، غالبا

يک يا چند زن را به عنوان شخصيت محوري در بر دارد. ان زنان کساني هسند که توسط يک رسول تغر کيش
داده اند. آنها ازدواج را ترک ي گويند، تعلق به خانواده ندارند، و در طرق موعظه کردن و گواهي دادن قدم بري
دارند. اينان غالبا زناني هسند که تحت ظلم خانواده و دولت بوده اند و [در عن حال] از ان رنج مبارزه فاتحانه

برون آمده اند. در آخر مقام کيشي آنان مورد تصدق رسول قرار گرفه است. در کاب اخري درباره ان کاب
هاي مشهور اعمال بيان شده که اساسا ان نوشه اي است که به وسيله زنان مسيحي و براي آنان پديد آمده

است و احتمالاً مؤلفان آن زنان شماس (99) و بوه هاي بوده اند که پديد آورنده نظام تعليي مخصوص زنان
بوده اند. ان ادبيات براي زنان تساوي جديدي را در مسح، و نوعي آئن قهرماني را که از طرق نفي سلطه

خانواده و دولت و پذرش تجردّ قابل نل بود به وجود آورد.
اگرچه آئن گنوسي مسيحي، عناصر مشترکي با ان آئن زهدورزي (100) عاميانه داشت [ولي در عن حال] در

استفاده اش از نظريّات أملي عرفاني و جهان شناختي، با آن متفاوت بود.
آئن گنوسي، (101) به طور کلي بر نوعي نويت خلقت استوار بود که خود جهان مادي را به عنوان جهاني که از

طرق نزول از [جهان] وحدت معنوي برتر به هستي آمده است، لقي ي کرد.
انسانيّت در ابتدا دوجنسيتي (102) و معنوي بود. تفکيک بيان زن و مرد به عنوان امري که با هبوط به تجسّد

مادي (103) رخ ي دهد، نگريسه ي شد. مسح نمايانگر انسانيت دوجنسيتي و معنوي اوليه ي باشد. آئن
گنوسي در صدد است ا با ترک ازدواج و جنسيت و بدينوسيله بازگشت به وحدت دوجنسيتي و معنوي، از مسح

تبعيّت کند.
آئن گنوسي از تساوي زنان در انسانيّتِ نجات يافه حمايت ي کند، اما زن فقط به واسطه تعالي از زنانگي

مخصوصش، نجات ي يابد. به ان تعالي غالبا به عنوان «مرد شدن» اشاره ي شود (مردانگي با معنوي بودن
معادل است). ان انديشه که زن راهبه، (104) خصت هاي زنانه اش را به دور انداخه، مرد ي گردد، در عرفان

(105) و رهبانيت (106) مسيحيت ارتدوکس نز يافت ي شود. اما تفاوت بن عرفان و رهبانيت رسي ان
است که به زنان زاهده (107) همانند مردان پست هاي رهبري محوّل ي شود. مسيحيت پدرسالار، در قرن سوم

و چهارم نها با کنار نهادن زهدگراي به عنوان يک دعوت خاص، و تماز ان دعوت به قديس که براي مرد و زن
قابل نل بود از مقام کليسائي که [تصدي آن] مخصوص مردان بود خود را با زهدگراي تطبق داد.

مسيحيت آبائي هرگز اعقاد به برابري مرد و زن در مسح را نفي نکرد، اگرچه چنن تعادلي را با مرتبه معنوي و
فرجام شناختي که نها در بهشت قابل تحقق است، متحّد گردانيد. ان مسيحيت، تجسّد مؤنث و مذکر را با نوعي

ا خلاف داراي سلسله مراتب متحد کرد. هر چند زنان ممکن است بالقوه به لحاظ روحي و قالبيّت قدس با
مردان برابر باشند، به لحاظ جسماني، نمايانگر نفس ضعيف داراي تمايلات حواني و وجود مادي و فسادپذري

ي باشند. اينگونه تصور از مرد و زن به عنوان نمادي از برتري روح بر بدن، شاخصه اکثر آباء کليساست. ان امر
به وژه در آگوستن واضح است که معقد بود زن حتي در بهشت نز ابع مرد بوده است. آگوستن در بحث

خود رامون ليث حتي اظهار ي دارد که زن ذاا فاقد صورت خداست، چرا که زن صورت بدن است. زن صورت
خدا را فقط زماني که با مرد که سرور وي است همراه باشد، دارا خواهد بود. و ان در حالي است که مرد صورت

خدا را سرفنظر از ارتباطش با زن داراست، بنابران به وضوح در آگوستن نوعي انسان شناسي الهيّاتي ي يابيم که



مرد را صورت انسانيت حقيقي، و زن را «ديگر»، يعني پان تر و غرکامل ي داند.
ان سنتّ در الهيات مدرسيِ الهيدانان قرون وسطاي نظر توماس آکوئيناس بيشتر واظح تر و شبه علي ي

گردد. آکوئيناس زيست شناسي (108) ارسطوي را اخد کرد که تصرح ي کند نسل انساني فقط از نطفه (109)
مرد حاصل ي آيد، زن نها در بدن مادي اي که با نطفه مرد شکل ي گرد اشتراک دارد. زنانگي (110) از طرق
نقصي که به خاطر آن، ان فرآيند شکل گري به طور کامل انجام ني پذرد، پديد ي آيد و نتيجه اش مرد «بد

تولّد يافه» (111) يا زن ي باشد. بنابران زن به عنوان [موجودي] که طبيعت ذاتي بولوژيکي و رواني اش پست
تر از مرد است تعريف ي گردد. او به لحاظ جسماني ضعيف تر، فاقد کنترلي اخلاقي بر خود، و از نظر قواي عقلي
پائن تر است. لذا طبيعا شايسه ارتباطي برده وار و وابسه، با مرد است. اينکه چگونه چنن ديدگاهي در باره

زن که نه نها به لحاظ جسماني بلکه به لحاظ اخلاقي و ذهني وي را پان تر ي داند ي توانست با قول به
نجات يافتن و قابليّت قدس يافتن يکسان زنان، سازگار باشد، محل بحث است. با ان حال الهيات قرون وسطي

به ان اعقاد ادامه داد که زنان از استعداد يکساني براي رهزگاري برخوردارند و مطاق با آن در بهشت يعني
جاي که سلسله مراتب جنسيتي از بن ي رود پاداش خواهند يافت.

اما، مسيحيت پدرسالار ان فرض را پذرفت که زن نها به واسطه ازخودگذشگي، و تبعيت کامل از حاکميت
مردان به وژه حاکميت کليساي مردان که اجازه داشت هنگام قبول دعوت زن به زندگي رهباني، سلطه پدرانه

خانواده بر زنان را فسخ نمايد ي تواند به چنن قدسي نائل آيد. بدن ترتيب ان انديشه اوليه مسيحي که
گرايش به مسح، به زن زاهده اجازه ي دهد ا عليه سلطه خانواده قيام کند، در رهبانيّت قرون وسطاي نها به

صورتي بسيار قلل يافه باقي ماند. زن مقدس غالبا شخصي است که از ابتداي طفوليت رسالت زندگي مجرد و
مقابله با لاش هاي والدينش براي ازدواجِ او، دارد. اما مبارزه و درگري زن مقدس در مقابل والدن به شکل قبول

رنج آمز تماي خواست هاي آنان جز خواسه آنان براي ازدواج وي در ي آيد. و سرانجام، ان مبارزه با قبول
دعوت زن به وسيله اسقف، پاداش داده ي شد که به زن اجازه ي دهد ا خانواده اش را ترک نموده به صومعه

درآيد. لازم به ذکر نيست که صومعه از نظر مسيحيت اسقفي مکاني است که قطعا مردان کليساي آن را ايجاد
کرده اند.

واضح است که شکل مسقل تري از رهبانيت زنان ا قرن دوازدهم ادامه يافت «نظام هاي ربهاني زنانه در اوال
قرون وسطي غالبا توسط زنان بلند پايه، و در موقومه هاي که به نحو مسقلي وقف گشه بودند و در تملک ان

زنان بود بنا نهاده شدند. صومعه زنان، به دنياي زنانه خودگرداني تبدل شد که در ضمن آن صومعه داران زن،
بسياري از حقوق و عناون والقاب اشرافيت زمن دار را از آن خود کردند : [ان حقوق عبارت بودند از :] حق

حکمراني بر مستعمرات (روساها و شهرها)، ضرب سکّه، تجهز و تهيه لشکر و حتي در برخي از موارد نمايندگي در
مجلس. صومعه داران زن، همچنن برخي از امتيازات وژه اسقف ها، نظر اج و عصاي اسقفي حق أيد

کشيشان که در قلمرو آنان عمل ي کنند، از آن خود کردند. ان صومعه هاي بزرگ همراه با مدارس و کابخانه
ها، مراکز تعليي مسقلي محسوب ي شدند. حجم زيادي از آار مکتوب، به قلم ان زنان دانشمند پديد آمد :

[که عبارت بود از :] رساله هاي درباره عرفان، همچنن نمايشنامه ها، شعر و رساله هاي رامون تعاليم انسان
دوسانه و علم زشکي.

به تدرج، در اواخر قرون وسطي، اسقلال رهبانيّت زنان، مقهور سلطه کليساي مردانه گرديد. با انقال آموزش از
مدارس و کابخانه هاي رهباني به دانشگاه ها که تحصل زنان در آنها ممنوع بود آموزش رهباني زنانه کمرنگ



گرديد. احکام و قوانن شديدِ صومعه نشيني براي نظام هاي زنانه، به کار گرفه شد و نظام هاي جديد ديني، در
تجوز شاخه هاي زنانه ي مل بودند. حق انتصاب کيشي اعتراف گر مرد، به جاي زن راهبه و يک ناظر کليساي
[مرد] جهت ا داره امور مالي و اداره [امور] داخلي صومعه مورد حمايت قرار گرفت. لازم بود احکام و قوانن نظام
هاي زنانه، نزد اسقف يا در نهايت [اسقف] رم فرساده شود ا معلوم شود که آيا شرايط ابعيت زنان از «سلطه
کليساي» مردانه داشه [يا خر]. برخلاف نهضت اصلاح ديني، قانون کليساي کاتولکي روي، در لاش هايش

براي نظم بخشيدن به رهبانيّت زنانه غالب آمد.
در نتيجه ان محدوديت ها، اجتماعات ديني زنانه جديدي در اواخر قرون وسطي پديد آمد. ان زنان اغلب به

طبقات تجّار شهر يا [طبقات] کارگر تعلّق داشند. آنها بدون محدود شدن به صومعه نشيني، عهد و يماني ساده
بسند غالبا از طرق کارهاي دستي زندگي ي کردند. از آنجا که انجمن هاي بگيني (112) دائما به عنوان مراکز

ارتداد و زندقه مورد شک و سوء ظن کليسا بودند، اغلب، براي جلب حمايت و أيد، با وستن به سلسله هاي
مردانه اي مل دومينيکن ها، از بن ي رفند. انجمن هاي بگيني را ي توان آغاز درگري بن زنان کاتوليک و

مردان کليساي دانست که ا به امروز ادامه داشه است. در ان درگري غالبا زنان سلسله هاي جديدي را
أسيس ي کردند که برخي از محدوديت هاي نوع قديي صومعه را ني پذرفند و ا نتظار داشند که آزادي
هاي بيشتري براي آموزش کشيشي در جامعه به آنها داده شود. اما ان لاشِ ابتداي جهت به وجود آوردن

اجتماع آزادتر اغلب تعدل ي شد و سرانجام در قلاّ براي جلب رضايت کليسا براي ايمن ماندن از لعن و نفرن،
از بن ي رفت.

اواخر قرون وسطي شاهد يدايش بسياري از نهضت هاي اصلاح طلب مردي بود که در ي مسيحيتي آزادتر و
رسولتي تر بازگشت نمايند. برخي از ان نهضت ها مل روان والدن (113) در قرن بيستم، شکل نهضت هاي

موضعه گراي مردي که در صدد بودند ا به شوه زندگي ساده و تي دسانه برگردند به خود گرفند. ان گروه ها
با روي از سنتّ قديم مسيحت که طق آن زنان همانند مردان از روح نبوت بهره مند بودند، اغلب زنان را به طور

مساوي [با مردان] در موعظه و تبلغ مسيحيت داخل ي کردند. از نظر سلسله مراتب کليساي رسيِ مردان، زن
واعظ علامت نهضت ارتدادي بود.

در بن فرانسيسکن هاي معنوي (114) و ديگر نهضت هاي رهباني اصلاح طلبِ (115) اواخر قرون وسطي، ان
اعقاد که به وسيله راهبه قرن بيستم واخيم اهل فور (116) بسط يافت که دوره سوم از روح القدس (117) بر

دوران کنوني کليسا، که توسط کليسائيان اداره ي شود چره خواهد شد، به نحو رو به زايدي تبدل به زبان
اخلاف عليه سلسله مراتب کليساي گرديد. پاپ ها و اسقف ها به عنوان کساني که از فقر و سادگيِ اسقفي

خارج شده اند و خود را بري از فساد و تباهي دانسه اند تصور ي شدند. به کليساي کشيشي (118) به عنوان
[کليساي که به نهادي [ضد مسح تبدل شده بود نگريسه ي شد. کليساي حقيقي، کليساي اصلاح گرايان

رهباني (119) يا انجل گرا (120) بود که توسط کليساي فاسدِ کنوني، مورد آزار و اذيّت قرار ي گرفت. برخي از
گروه هاي زنْ رهبر، (121) ان نکه را مطرح کردند و حتي توصيه کردند که در نظام ديني جديد روح القدسي،
(122) روح القدس به صورت زن آشکار خواهد شد و زنان در مراتب روحانون و اسقف ها داخل خواهند شد.

بنابران مسيحيت قرون وسطي، به سوي ستزه و جدال فرقه اي روزافزون بن کليساي سلسله مراتي (123) که
همواره به نحو سرکوبگرتري رشد کرده بود و نهضت هاي رهباني اصلاح طلب و مردي که همواره به نحو

مهجورتري نضج يافه بودند حرکت کرد. که هر يک ديگري را به عنوان مرتدّ محکوم ي نمود، ان ستزه و جدال



فرقه اي در اواخر قرون وسطي، صحنه را براي فرقه گراي کامل و تمام عيار بن خطوط ملي و فرقه اي در کليساي
لاتن قرون وسطي و در نهضت اصلاح ديني روتسان قرن شانزدهم مهيّا کرد.


