
حدیث لوح حضرت فاطمه (سلام الله علها)

<"xml encoding="UTF-8?>

 

مقدمه

در کاب کمال الدن و تمام النعمة (باب 28) از محدث جلل القدر «ابو جعفر محمد بن علی بن حسن بن بابویه
قی» مشهور به شخ صدوق (م.381هـ) روایاتی درباره لوح حضرت زهرا (سلام الله علها) آمده است که در آن
لوح به نام و تعداد امامان (علهم السّلام) اشاره شده است. (1) در ان مقاله سه حدیث را یادآور ی شویم و

سپس به توضح حدیث لوح ی ردازیم.

 

حدیث اوّل

در روایت اوّل بر اساس نقل ابو بصر چنن گزارش شده است:
«امام صادق (علیه السلام) فرمود: پدرم محمد بن علی الباقر(علیه السلام) روزی به جابر بن عبدالله انصاری

گفت: جابر! سخنی با تو داشتم چه موقع فارغ بال ی شوی ا درباره موضوعی با تو سخن گویم؟ جابر به حضرت
عرض کرد: هر وقت شما اراده کنید.»

فرصتی یش آمد و امام با جابر خلوت نمود و به گفگو رداخند. در ان گفگو امام از جابر خواست ا آنچه را که
در جریان مشاهده لوحی که در دست جده اش حضرت فاطمه (سلام الله علها) دیده بود برای او بازگو کند و او را

از آنچه حضرت فاطمه (سلام الله علها) از مطالب مکتوب در لوح به او خبر داده، آگاه کند.
جابر پاسخ داد: «شهادت ی دهم که روزی در ایام حیات رسول الله (صلی الله علیه واله) مادرت فاطمه (سلام



الله علها) را ملاقت کردم ا ولادت حسن {بن علی علیه السلام} را به او تبریک بگویم که در دسان آن بانوی
بزرگ، لوح سبزینه را دیدم که گمان کردم زمردّ است؛ در آن لوح، کاب سفیدی را که به درخشندگی خورشید بود

مشاهده کردم. به آن حضرت عرض کردم: پدر و مادرم فدای تو باد! ان لوح چیست {و از کجا آمده است}؟
فاطمه (سلام الله علها) فرمود: «ان لوحی است که خداوند ـ عزوجل ـ آن را به رسولش محمد مصطفی (صلی
الله علیه واله) اهدا نمود. در ان لوح نام پدر و همسر و فرزندانم {حسن و حسن علیه السلام} و نام اوصیا و

امامانی که از نسل فرزندم {حسن علیه السلام} هسند ذکر شده است. پدرم رسول الله (صلی الله علیه واله) آن
را به من بخشیده است ا با نگاه کردن در آن دلم شاد شود.»

جابر آنگاه اضافه نمود: «سپس مادرت فاطمه (سلام الله علها) آن لوح را در اختیار من قرار داد سپس آنچه در
لوح نوشه شده بود خواندم و نسخه ای از آن را در ذهن نگاه داشتم {یا از روی آن نوشتم}.»

امام صادق (علیه السلام) در ادامه روایت ی فرماید:
«آنگاه پدرم به جابر فرمود: جابر! آیا آن نسخه هنوز هم در دست توست؟ آیا آن را بر من عرضه ی کنی؟ جابر بن
عبدالله گفت: آری. آنگاه پدرم با جابر همراه شد ا به منزل جابر رسیدند. جابر صحیفه ای از وست نازک آورد، آن
را گشود و به رؤیت پدرم رسانید. پدرم به جابر فرمود: جابر! حال به صحیفه ای که در نزد توست بنگر ا برای تو از

حفظ بخوانم. جابر به نسخه ای که در دستش بود، نگریست پدرم تمام مطالب صحیفه را از حفظ برای جابر
خواند. سوگند به خدا حرفی از کلام امام با حرفی از صحیفه ای که در دست جابر بود مخالف نبود.

پس از آنکه قرائت امام به پایان رسید جابر گفت: خدای بزرگ را شاهد ی گرم که آنچه در صحیفه نزد فاطمه
(سلام الله علها) دیدم همن بود که شما خواندید، اما متن ان لوح طق نقل چنن است:

«بسم اللّه الرحمن الرحیم

ان کای است از سوی خداوند شکست ناپذر و حکیم به محمد {صلی الله علیه واله} نور و فرساده خدا و
حجاب، دلل و آیت او در زمن. ان نوشه توسط جبرئل امن از جانب رب العالمن آورده شد.

ای محمد {صلی الله علیه واله} اسماء الی را بزرگ شمار، نعمت هایم را شکرگزار باش، هرگز نشانه هایم را انکار
نکن. من روردگار و معبود جهانیانم و جز من خدای نیست؛ درهم کوبنده جباران و خوار کننده ستمگران و

حسابرس روز جزایم. من همان الله و معبود شمایم که جز من الله و معبودی نیست. هر که به فضل کسی جز
من امیدوار باشد یا از چزی جز عدل الی خوف داشه باشد، او را به عذای سخت گرفار خواهم ساخت که

احدی از جهانیان آن را نچشیده است. سپس فقط مرا رستش کن و بر من توکّل نما. من هچ رسولی را مبعوث
نکردم و رسالت او را کمل ننمودم و دوران تبلغ و رسالت او را به پایان نرساندم مگر اینکه برای او وصی ی قرار

دادم.
{ای محمد صلی الله علیه وآله} تو را بر تمام یامبران برتری بخشیدم؛ وصیّ تو را نز بر تمام اوصیا برتری دادم.

سپس از وصیّ و جانشینت، تو را به وجود دو فرزند دلاور، حسن و حسن گرای داشتم. بعد از پایان دوره {حیات
و امامت} پدرش {علی علیه السلام} حسن را معدن علم خود و حسن را نگهبان و حافظ وحی خود قرار دادم؛

نعمت شهادت را به حسن بخشیدم و او را بدن سبب گرای داشتم و برای او سعادت خواستم. حسن با
فضیلت ترن کسی است که شهید گشت و در بن شهیدان بالاترن درجه و مقام را داراست؛ امامت و توحید
تمام و کمال را با او همراه کردم، حجت بالغه خود را نزد او قرار دادم؛ بر اساس {رضایت و غضب} اهل بیت و



عترت او پاداش ی دهم و طالحان و بدکاران را به سزای اعمال خویش ی رسانم.
اوّلن فرزند و عترت حسن {علیه السلام}، {علی} سرور رسندگان و زینت دوسان من است.

پس از او فرزندش که شبیه و همنام جدش است محمد، شکافنده علم الی و معدن حکمت اوست. به زودی
تردید کنندگان {در حقانیت} جعفر بن محمد هلاک خواهند شد؛ هرکس به او {و مکتب او} باز گردد، گوی به من

{و دن من} باز گشه است.
سخن حق از من است: سوگند ی خورم که منزلت دانش جعفر بن محمد {و هر آن که بر او ایمان آورد} را گرای
بدارم؛ محبت و عشق به او را در دل دوسان، شیعیان، روان و یارانش قرار خواهم داد، سپس فنه کور و سیاه

گمنای و قیه را از برابر امام موسی{علیه السلام} کنار خواهم زد؛ چرا که سر فرمان و اطاعت الی هرگز منقطع
نخواهد شد و حجت و دلل من از دید مردم پنهان نخواهد ماند و دوسانم هرگز تره بخت نخواهند گردید.

{ای محمد به خلق بگو} اگر کسی یکی از حُجج مرا انکار کند، نعمتی را که داده ام انکار نموده است و هر که آیه ای
از کابم را تغر دهد بر من تهمت بسه است. وای بر افترا زنندگانِ انکارگر، آن زمان که دوران امامت بنده و

دوست و برگزیده ام موسی {بن جعفر(علیه السلام) } به پایان رسد.
آگاه باشید! هر که هشتمن حجت مرا دروغ شمارد، گوی همه اولیای مرا انکار نموده است. علیّ {بن موسی
علیه السلام} دوست و یاور من {و رهبر شما} است و من ِقل علم و عصمت و صفات نبوت را در او قرار ی
دهم؛ توان او را در پاسداری از آن ی آزمایم؛ عفریت ستمگر و مکبر او را ی کشد و در شهری که عبد صالح

ذوالقرنن ساخت دفن ی شود.
سخن حق آن است که من بگویم: دیدگان موسی را با تولد فرزندش محمد و خلیفه و جانشن پس از او روشنی
بخشم. محمد {بن علی بن موسی الرضا علیه السلام} وارث علم و دانش من و معدن حکمت و جایگاه راز من و
حجّت من بر بندگانم است. بهشت را جایگاه او قرار دادم و او را شفع هفاد نفر از افراد خانواده {منسوبان او}

که جهنم بر آنان واجب شد قرار دادم {پس از او} فرزندش علی {بن محمد بن علی بن موسی الرضا علیه السلام}
دوست و یاورم را سعادتمند کردم؛ او امانت دار وحی من خواهد بود؛ از صُلب او، حسن {بن علی بن محمد} را بر

خواهم آورد که دعوت کننده مردم به راه خدا و نگاهبان علم الی است. آنگاه {پس از او} حجت خویش را با
آمدن فرزندش {قائم آل محمد علیه السلام} که رحمت واسعه برای جهانیان است کمل خواهم نمود. قدرت و
کمال موسوی، عظمت و نور عیسوی و صبر اوب همه را در او ی بینید؛ او در زمانی خواهد آمد که دوسان من

خوار شده و چون مغولان و دیلمیان مشرک، سرافکنده گشه و به آتش کشیده ی شوند، سرهای آنان به عنوان
هدیه به اطراف و اکناف فرساده ی شود و ترسان و لرزان ی شوند، زمن از خون آنان رنگن ی شود و هلاکت

و فریاد و شون در بن زنانشان همه گر ی شود.
آنان به حقیقت حجّت و اولیای من در زمن خواهند بود. به واسطه اینان هر فنه کور و سیاه را از خلق دور

خواهم ساخت و با آنها حرکت های ظریف و پنهان {معاندان دن الی} کشف ی شود و قید و بندها و
زنجرهای بندگی از دوش خلق برداشه ی شود. صلوات و رحمت خداوند بر آنان باد! اینان همان هدایت

یافگانند.»

 

 



حدیث دوم

در روایت دوم بخشی از مضمون حدیث اوّل توسط امام باقر(علیه السلام) برای جابر جعفی نقل شده که آن امام
همام به نقل از جابر بن عبدالله انصاری چنن ی فرماید:

«جابر بن عبدالله انصاری گفت: روزی به منزل مولایم فاطمه (سلام الله علها) وارد شدم یش او لوحی دیدم که
از شدت روشنای آن، چشم خره ی شد. در آن لوح نام دوازده نفر به چشم ی خورد. سه اسم روی لوح، سه

اسم داخل لوح، سه اسم در پایان لوح و نام سه نفر دیگر در کنار لوح بود.
به آن حضرت عرض کردم: «اینان نام چه کسانی است؟» آن حضرت فرمود: «اینها نام های اوصیا {یامبر صلی الله

علیه واله} است. اوّلن آن نام پسر عمویم و یازده نفر دیگر نام فرزندانم است که آخرن آنان قائم {آل محمد
علهم السلام} است.» آنگاه جابر اضافه کرد که در آن لوح نگریستم در سه جای آن نام محمد، محمد، محمد را

دیدم و در چهار جای دیگر آن نوشه شده بود: علی، علی، علی، علی.

 

 

حدیث سوم

شخ صدوق به نقل از اسحاق بن عمار حدیثی از امام صادق (علیه السلام) نقل ی کند که:
«امام خطاب به وی فرمود: اسحاق، آیا مل داری تو را بشارتی دهم؟» اسحاق گفت: «جانم فدای تو باد ای فرزند

رسول خدا، آری، دوست دارم خبر را بشنوم.»
حضرت فرمود: «نزد ما صحیفه ای است که با املای رسول خدا (صلی الله علیه واله) و خط امرالمؤمنن علی

(علیه السلام) نوشه شده است. درآن صحیفه چنن آمده است:

بسم الله الرحمن الرحیم، هذا کاب من اللّه العزز الحکیم،...
آنگاه حدیث را ا پایان طق شرحی که در حدیث اوّل آمد، ذکر نمود.»

 

 

توضح حدیث:

1 ـ حدیث لوح از معروفترن احادیث شیعه است که محدان با اسناد به آن مطالب قابل توجی را اثبات نموده
اند از جمله:

الف ـ شیعه در زمان حیات یامبر(صلی الله علیه واله) به نگارش و تدون حدیث اهتمام ورزید، نخستن کاب
حدیث که در ارخ حدیث شیعه شکل گرفت بنا به اظهار برخی محدان، حدیث لوح فاطمه (سلام الله علها) و
پس از آن مصحف فاطمه (سلام الله علها) و پس از آن صحیفة الجامعة علی (علیه السلام) است. ان در حالی



است که اهل تسنن به دلایلی از جمله نشر احادیث ی پایه ای مبنی بر ممنوعیت کابت حدیث در زمان یامبر
(صلی الله علیه واله) در قرن اوّل هجری، از نگارش حدیث خودداری نمودند و با روی کار آمدن عمر بن عبدالعزز

(98 ـ 101 هـ) اجازه کابت و تدون حدیث به آنان داده شد.
از صحیفه جامعه امرالمؤمنن (علیه السلام)، کاب علی (علیه السلام)، صحیفه فاطمه (سلام الله علها) و

حدیث لوح که از نخستن آار منظوم و مکتوب حدیث در ارخ اسلام است، در منابع مهم حدیثی شیعه و اهل
سنتّ نام برده شده است:

ـ بصائر الدرجات فی المقامات و فضائل اهل البیت، ابوجعفر محمد بن حسن بن فروخ صفار (م 290 هـ)،
تصحح، مرزا محسن کوچه باغی، {ی جا}، ص135 ـ 170؛ فضائل اهل البیت المسی بـ بصائر الدرجات، محمد

بن حسن صفار، تصحح: کوچه باغی، بروت، مؤسسة النعمان، ص138 ـ 170،
ـ کتب اربعه: (2) الکافی، محمد بن یعقوب کلینی (م329هـ)،

من لایحضره الفقیه، ابو جعفر محمد بن علی بن بابویه قی شخ صدوق ـ (م381 هـ)،
تهذیب الاحکام فی شرح المقنعة للشخ المفید، ابوجعفر محمد بن حسن طوسی (م 460 هـ)،

الاستبصار فها اخلف من الاخبار، شخ طوسی.
ـ رجال النجاشی، ابوالعباس احمد بن علی نجاشی (م450 هـ)، تحقق: سید موسی شبری زنجانی، قم، انتشارات

اسلای، ص360.
ـ منابع حدیثی اهل سنتّ: (3)

مسند احمد بن حنبل (م241هـ)،
صحح بخاری (م256 هـ)،

سنن ابن ماجه (م275 هـ)،
سنن ای داود (م275 هـ)،

سنن نسای (م303 هـ).
در اصول کافی (4) روایتی است که گزارش ی دهد، اصحاب امام صادق (علیه السلام) از آن حضرت درباره

مصحف فاطمه (سلام الله علها) سؤال ی کنند و امام وجود آن را اید ی کند و درباره آن سخن ی گوید.
ب . راوی حدیث لوح، جابر بن عبداللّه انصاری است که پس از رؤیت حدیث در نزد فاطمه (سلام الله علها) از

روی آن نسخه ای نوشت و همانطور که قبلاً بیان شد برای امام باقر(علیه السلام) نقل نمود. (5)
2 ـ درباره نابینا بودن جابر بن عبدالله و چگونگی رؤیت حدیث لوح و اسنساخ آن، مصحح کاب کمال الدن و

تمام النعمه جناب اساد علی اکبر غفاری توضیحی به شرح زر دارد:
باید اظهار داشت جابر پس از زیارت اربعن در مدینه به ملاقات امام محمد باقر(علیه السلام) رسید. گفه شده

است جابر هنگام زیارت اربعن نابینا بوده چگونه امکان داشت حدیث لوح و صحیفه فاطمه (سلام الله علها) را
ببیند.

در ان باره دو پاسخ مطرح ی شود:
یک . جریان رسیدن جابر به مزار امام حسن (علیه السلام) و سراسیمه شدن او و افادن او برقبر حسن بن

علی(علیه السلام) که عطیه ، یار و همراه دانشمند جابر تعریف نموده، هچ گونه دلالتی بر نابینای جابر نی کند
بلکه دلالت بر آن دارد که جابر بر اثر حزن و اندوه که در شهادت امام حسن(علیه السلام) بر او عارض شده و



گریه های فراوانی که بر ان مصیبت نمود ـ خصوصاً هنگام لاش و جستجو به دنبال کشف مزار حسن(علیه
السلام) ـ چشمان او اشک آلود و ار شده، به گونه ای که اطراف خودرا دقق نی دید.

دو . اگر خبر نابینا بودن جابر صحت داشه باشد، نابینای در اواخر عمر او انفاق افاد و هنگام تشرف به حضور
صدیقه طاهره فاطمه الزهراء (سلام الله علها) بینا بوده است و صحیفه را دیده و از حضرت درباره مطالب آن

سؤال نموده و آن را نوشه است.
3 ـ جابر در سن نود و چهار سالگی بن سالهای  74ا 78 هجری در مدینه وفات یافت.

ابن قتیبه فوت او را در سال 78، ابن سعد فوت جابر را به سال 73 و ابن عبدالبر به سال 74 و به روایت دیگر
سال 77 گزارش نموده است. در هر حال فوت جابر قبل از وفات امام محمد باقر(علیه السلام) بوده است. ولادت

امام صادق (علیه السلام) سال 83 هجری و وفات امام باقر(علیه السلام) سال 114 هجری بوده است.
جابر از آخرن اصحاب یامبر(صلی الله علیه واله) بود که عمر طولانی یافت و با علم غالب ی توان وفات او را

پس از فوت دیگر اصحاب یامبر(صلی الله علیه واله) دانست.
4 ـ در ظاهر چنن به نظر ی رسد که امام باقر (علیه السلام) ا قبل از ملاقات جابر و استماع حدیث لوح از
جابر، از وجود ان حدیث ی اطلاع بوده، امّا همان طور که در پایان حدیث تصرح دارد، امام به جابر فرمود:
یا جابر انظر انت فی کابک لاقرأه انا علیک، فنظر جابر فی نسخه فقرأ علیه ای (ابو جعفر محمد بن علی بن

الحسن) فوالله ما خالف حرف حرفاً.
نکه دیگر آنکه صحیفه فاطمه (سلام الله علها) و صحیفه جامعه امرالمؤمنن (علیه السلام) به عنوان مراث
امامت پس از شهادت امرالمؤمنن (علیه السلام) در اختیار امام حسن (علیه السلام) و سپس در اختیار امام

حسن (علیه السلام) و آنگاه دست بدست در اختیار ائمه بعد قرار گرفت و در موارد ضروری، ائمه هنگام نقل
حکم خاصی آن را ی گشودند و جواب رسشهای اصحاب خود را ی دادند. گفه شده است که طول صحیفه

جامعه هفاد ذراع (سی و سه متر) و ضخامت آن در هنگام بسه بودن و یچیده بودن باندازه ضخامت ران شتر
دو کوهانه بوده است. (6)

قطعاً امام باقر (علیه السلام) از حدیث لوح اطلاع داشه و علاوه برآن حضرت، جابر نز افتخار استماع ونقل
حدیث لوح را به دست آورد و قطعاً به عنوان دلیلی روشن در أید امامت ائمه اطهار(علیه السلام) مسلمانان آن

دوره را از مضمون آن آگاه ساخه است.
5 ـ مهمترن موضوعاتی که حدیث لوح، به آن دلالت دارد عبارت است از:

 . 1نصیص به امامت ائمه انی عشر(علیه السلام) .
 . 2یش بینی برخی حوادث که همزمان با حیات ائمه اتفاق خواهد افاد. از جمله علم امام، چگونگی شهادت

امام، محل شهادت امام و نوع برخوردهای مخالفان و معاندان با امام.
3 . توصیف خصوصیات ظاهری و معنوی امام مهدی(علیه السّلام) و بیان وضعیت سیاسی، اجتماعی و فرهنگی

عصر ظهور و نز وقاع و اصلاحات اجتماعی که پس از ظهور آن حضرت اتفاق خواهد افاد.
4 . تمام امامان روح واحدی هسند در کالبدهای مخلف. اهداف آنان منطق بر یکدیگر و عالی ترن مقصد آنان

سعادت بشر از طرق رستش صحح خدای واحد و بکار بستن عقل و درایت به منظور بهبود وضعیت زندگی و
رسیدن به کمال است، هرچند روش های عملی آنان به دلل نوّع و تفاوت شرایط و مقتضیات زمان و مکان
متفاوت بوده باشد. لذا راه سعادت در پذرش امامت هر دوازده امام معصوم است. توقف بر یکی از ائمه به



معنای انکار و نادیده گرفتن بقیه ائمه خواهد بود و حتی انکار امام متوقف علیه رانز بدنبال خواهد داشت. در
حدیث لوح ی فرماید: «انِ المکذّب بالامن مکذّب بکل اولیائی.»

5 . اکمال سلسله جلیله امامت به وجود حضرت حجت (علیه السلام) است و لذا فرموده است:
«أکُْمِلُ ذَلکَِ باِبْنهِِ م ح م د رحَْمَةً للِْعَالَمِنَ عَلَیْهِ کَمَالُ مُوسَی وَ بَهَاءُ عِیسَی وَ صَبْرُ أَوبَ ...»

کمال هر چزی رسیدن به مرحله ای از رشد و تعالی است که در آن غرض اصلی آن موجود تحقق یابد، ملاً ان
آیه شریفه که: «عذاب کامل بدکاران در روز رساخز داده ی شود» (7)، ان نکه را خاطر نشان ی سازد که

کمال عقوبت در قیامت است، همان طور که کمال پاداش صالحان در قیامت است.
براساس توضح فوق، تحقق اهداف اصلی امامتِ ام ائمه در امامت حضرت مهدی (علیه السّلام) خواهد بود؛

همان طور که امامت حضرت امرالمومننِ علی (علیه السلام) اکمال رسالت رسول اللّه (صلی الله علیه واله)
است: «الَْوْمَ أکَمَلْتُ لَکمْ دینَکمْ وَ أتَْمَمْتُ عَلَیکُمْ نعِْمَتی ...»؛ (8) چنانکه ی دانیم مفسّران و مورخان بسیاری از

عامه و خاصه نزول آیه فوق را در واقعه حجة الوداع و معرفی امام علی (علیه السلام) به عنوان وصی و خلیفه
یامبر و امام مسلمانان ی دانند.

امامت حضرت مهدی (علیه السلام) چه در غیبت صغرا و چه در غیبت کبرا، کمل کننده و به ثمر رساننده
امامت یازده امام یشن (علیه السلام) است.

6 . امامت حضرت مهدی (علیه السّلام) فقط مخصوص مسلمانان یا شیعیان نیست بلکه امامت آن حضرت
رحمت گسترده ای است که همه مردم را فرا ی گرد. در حدیث لوح از وجود آن حضرت به رحمه للعالمن تعبر

شده است و در سایه حکومت و امامت ایشان همه مستضعفان به حقوق خود ی رسند ؛ حق همه افراد از
غاصبان سانده و به ایشان بازگردانده ی شود: المُلکُ َوْمَئذٍ الْحَق للِرحمنِ.

7 . حدیث لوح را علاوه بر شخ صدوق، شخ کلینی در کافی، نعمانی درالغیبة، علامه مجلسی در بحار الانوار و
دیگران نز نقل کرده اند.

8 . هنگای که جابر بن عبدالله چگونگی رنگ صحیفه ای را که نزد فاطمه (سلام الله علها) بود، برای امام
باقر(علیه السلام) توصیف ی کرد گفت: و رأیتُ فی یدها لوحاً اخضر ظننتُ انَهُ مِنْ زمُُردٍ.

فیض کاشانی در کاب شافی پس از نقل حدیث لوح، در تعریف کلمه اخضر ی گوید:
لوح اخضر از عالم ملکوت برزخی رسیده بود و سبز بودن رنگ لوح کنایه از سفید و روشن بودن نور عالم جبروت و

آمیخه شدن به رنگ سیاه عالم ماده یا عالم شهادت است، امّا نوشه های ان لوح، سفید است، زرا ان
نوشه ها از عالم اعلی که نور محض است فرساده شده بود. (9)

9 . در آغاز حدیث لوح وجود شریف یامبر اکرم (صلی الله علیه واله) توصیف به حجاب شده است:
دٍ نبَیِهِ وَ نوُرهِِ وَ سَفِرهِِ وَ حِجَابهِِ …» زِ الَْحَكِیمِ لمُِحَمِهِ الَْعَزابٌ مِنَ الَلَِهَذَا ك»

علامه مجلسی درباره حجاب بودن یامبر(صلی الله علیه واله) توضیحی دارد:
کلمه و وصف «حجاب» از ان جهت بر رسول الله (صلی الله علیه واله) اطلاق شده است که آن حضرت واسطه
بن خداوند و خلق بوده است، یا به ان اعتبار که رسول الله (صلی الله علیه واله) دارای دو مقام و وجهه بود:

مقای نزد خداوند و مقای نزد مردم. (10)
10 . در متن حدیث لوح آمده است:

بُهُ احداً من العالمن .از عبارت غر فضلی دو مطلب هُ عَذاباً لا اعُذُْب رَ عدلی عَذرَ فضلی» او خافَ غفَمَن رجا «غ



متفاوت قابل برداشت است. اوّل: به فضل کسی جز خدا امیدوار بودن؛
دوم: به جز فضل خدا به دیگر صفات الی امیدوار بودن.

از ظاهر لفظ چنن بر ی آید که برداشت اوّل صحح باشد که در آن صورت نتیجه امید به فضل دیگران، باعث
عذاب الی ونافرجای و ناکای در تحقق اهداف عالی زندگی است. امّا بیانی از علامه مجلسی نقل شده است که

مطلب دوم را صحح ی داند. از بیان او چنن اسنباط ی شود که پاداشی که خداوند به انسان ی دهد دو
نوع است: اوّل ثوای که نتیجه عمل آدی است؛ دوم پاداشی که ارتباط به عمل آدی ندارد و ناشی از فضل الی

است. ثوای را که ناشی از فضل الی است، نی توان حتی یک دهم مکافات عمل خود خواند و اگر معیار ثواب و
عقاب الی را فقط عمل آدی فرض کنیم، استحقاق هچ گونه پاداشی که نتیجه فضل خدا بر او باشد، موجود

نیست بلکه اگر پاداشی هست همان است که برای اعمال خود سانده است. پس باید پذرفت که بخش زیادی
از پاداش الی بر بندگان، از منبع ر فیض فضل الی است هر چند خداوند ضروراً مطاق وعده و وعیدی که به
بندگان داده آنها را ثواب و عقاب ی دهد، مع الوصف باید پذرفت وعده ها و وعیدهای او نز برخاسه از فضل
اوست. با ان توضح، هر چند از ظاهر لفظ حدیث چنن بر ی آید که منظور، امیدوار شدن به فضل کسی جز
خداوند سبحان است، امّا باید دانست که امیدوار شدن به فضل دیگران جز فضل خدا، مستحق عذاب و عقاب

نیست، اگر چه از ظاهر الفاظ حدیث چنن برداشت شود.
امّا اینکه فرمود «او خاف غر عدلی»، مؤید مطلب یشن است و از آن چنن اسنباط ی گردد که خوف بندگان
از خداوند در واقع خوف از عدل الی است و براساس عدل او مجازات طبیعی ـ که نتیجه عمل انسان است ـ بر
انسان سنگن خواهد بود و اگر خداوند به عدل خود اعمال بندگان را محاسبه نماید، کار بر آنان بسیار سخت و

نگ خواهد آمد، لذا شایسه است بیشترن و بلکه تمام هراس آدی از عدل خداوند باشد و به فضل او امیدوار
گردد.

ةِ معه»، طق اّمن بن علی (علیه السلام) آمده است: «... جَعَلْتُ کَلمَِتیِ ال11 . در متن حدیث و در توصیف حس
روایتی که از امام علی بن موسی الرضا (علیه السلام) رسیده منظور از کلمة امة، امامت است. (11)

قرآن، تولد شگفت انگز عیسی (علیه السلام) از مریم (سلام الله علها) را به فرمان الی نسبت ی دهد و در
قًا بكَِلمَِةٍ مِنَ اللهِ» (12) ی فرماید: «مُصَد (علیه السلام)توصیف عیسی

و در جای دیگر فرمود: «...إنِمَا الْمَسِحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رسَُولُ اللهِ وَكَلمَُِهُ ألَْقَاهَا إلَِىٰ مَرْيَمَ وَروُحٌ مِنْهُ...» (13)
و درباره حضرت ابراهیم (علیه السلام) ی فرماید: «وَ جَعَلَها كَلمَِةً باقِيَةً فِي عَقِبهِِ». (14)

در توضح ان آیه صاحب مجمع البحرن (15) حدیثی نقل ی کند که در آن منظور از کلمة باقیة، امامت و
منظور از عقبه، نسل و فرزندان حسن بن علی (علیه السلام) دانسه شده است؛ ان امامت ا قیامت ادامه دارد

و کسی حق اعتراض نخواهد داشت که چرا امامت در نسل حسن بن علی (علیه السلام) نهاده شده نه نسل
حسن بن علی (علیه السلام) ،زرا خداوند در انجام افعالش حکیم است:

ا يَفْعَلُ وَ هُمْ يُسْئَلُونَ.» (16) لا يُسْئَلُ عَم»
کلمة امة یعنی «تمام و کمال از هر چزی» و عبارت جَعَلْتُ کلمتی الامة فی عقبهِ، یعنی: «امامت را به طور تمام

و کمال در نسل حسن بن علی (علیه السلام) قرار دادم.»
12 . منظور از ذوالقرنن در عبارت: یُدْفَن فی المدینة التی بناها العبد الصالح ذوالقرنن به احتمال زیاد، کورش

کبر است. ومنظور از سرزمن، سرزمن اران (طوس) است.



البه در اینگونه مقایسه های اریخی و بوژه درباره قصص قرآن، با قاطعیت نی توان تعن مصداق کرد اما
چنانچه ملاحظه ی شود… نظریه ای که مراد از ذوالقرنن قرآن، کورش کبر باشد، نظریه ای معقول و محتمل

الصدق است. (17)
6 ـ حدیث لوح از طرق مخلف و با اندک اخلاف در بعضی الفاظ، در جوامع و مجامع حدیث نقل شده است،

نگارنده در انتخاب طرق، سندی را که شخ صدوق ا امام صادق (علیه السلام) ثبت نموده، انتخاب کرده و آن
چنن است:

قال: حدنا ای و محمد بن موسی بن المتوکل و محمد بن علیّ ماجیلویه واحمد بن علی بن ابراهیم والحسن بن
ابراهیم بن ناانه واحمد بن زیاد الهمدانی ـ رضی اللّه عنهم ـ قالوا:

حدنا علی بن ابراهیم، عن ابیه ابراهیم بن هاشم، عن بکر بن صالح، عن عبدالرحمن بن سالم، عن ای بصر،
عن ای عبداللّه ـ علیه السلام ـ قال: قال ای لجابر بن عبداللّه الانصاری: …

ی نوشت :

1 . کمال الدن و تمام النعمة، شخ صدوق، تصحح: علی اکبر غفاری، قم، انتشارات اسلای، ص308 ـ 313؛
همان، تصحح: حسن اعلی، بروت، مؤسسة الاعلی، ص290 ـ 297 و نز نک: الکافی، چاپ تهران، ج1،

ص527، ح3 و ص532، ح9؛ من لایحضره الفقیه، انتشارات اسلای، ج4، ص180، ح5408
2 . از کتب اربعه بنگرید به المعجم المفهرس لاحادیث الکتب الاربعة، ذل ماده های: فالجامعة، الصحیفة،

مصحف، کاب علی، لوح؛ و نز برنامه های رایانه ای.
برای نمونه از ماده "کاب علی"، نک: الکافی، چاپ تهران، ج1، ص41، ح1 و ج2، ص136، ح22 و ج3، ص175،

ح6 و ج4، ص340، ح7 و ج5، ص135، ح5 و ج6، ص202، ح1 و ج7، ص40، ح1 و2؛ من لایحضره الفقیه،
تصحح: علی اکبر غفاری، قم، انتشارات اسلای، ج2، ص338، ح2614 و ج3، ص329، ح4176 و ج4، ص74،

ح5148؛ تهذیب الاحکام، تصحح: سید حسن موسوی خرسان، بروت، دارصعب ـ دارالتعارف، ج1، ص227، ح38
و ج2، ص383، ح250؛ الاستبصار، تصحح: محمد جعفر شمس الدن، بروت، دارالتعارف، ج1، ص472، ح7 و
ج2، ص203، ح3 و ج3، ص108، ح5 و ج4، ص59، ح3 و 5؛ برنامه رایانه ای کتب اربعه(نور)، عبارت "کاب علی"

را در یکصدوسی مورد نشان ی دهد.
3 . درباره صحیفه امرمؤمنان(علیه السلام) در منابع اهل سنتّ، بنگرید به: فصلنامه علوم حدیث، ش3، بهار 76،

ص41، مقاله: صحیفه امرمؤمنان(علیه السلام) و نز نک: سنن ابن ماجه، کاب الدیات، شماره 2658
4 . اصول کافی، ج1، ص241

5 .برای کسب اطلاع بیشتر از نام و محتوا و کیفیت نگارش نخستن صحیفه های حدیثی در زمان یامبر(صلی
الله علیه واله) و امرالمؤمنن(علیه السلام) به مقاله ارخ تدون حدیث، نوشه اساد علی اکبر غفاری در پایان

کاب لخیص مقباس الهدایة، مراجعه شود.
6 . اصول الکافی، دار التعارف، ج1، ص295

7 . نحل، آیه25
8 . مائده، آیه 3



9 . به نقل از پاورقی کاب الغیبة، نعمانی، ص62
10 . بحارالانوار، ج36، ص198

11 . نک: مقدمه تفسر مرآة الانوار.
12 . آل عمران، آیه 39

13 . نساء، آیه 171
14 . زخرف، آیه 28

15 . مجمع البحرن، ج6، ص155
16 . انبیاء، 23

17 . فصلنامه بیّنات، ش14، ص105 ـ 109

 


