
LIBRE ARBITE ET DéTERMINISME

<"xml encoding="UTF-8?>
Chapitre I

Une vue générale du problème
Une des questions qui a toujours attiré l'attention des penseurs préoccupés par la nature de la

vie humaine et qui est toujours l'objet d'une controverse interminable est celle de savoir si
l'homme est libre de choisir ses objectifs et de réaliser tous ses voeux dans tous ses actes et

gestes, dans toutes les affaires de sa vie, qu'elles soient matérielles ou autres. Ses désirs,
inclinations et volontés sont-ils le seul facteur déterminant ses décisions? Ou bien, ses actes

et sa conduite lui sont-ils imposés? Est-il maintenant contraint inexorablement à accomplir
certains actes et à prendre certaines décisions: Est - il un instrument involontaire aux mains

d'agents qui lui sont extérieurs?

Pour comprendre l'importance de cette question, on devrait garder à l'esprit que c'est de sa
solution que dépendra notre capacité de profiter pleinement de l'économie, du droit, de la

religion, de la psychologie et des autres disciplines du savoir dont l'homme est l'objet. Tant que
nous n'aurons pas tranché si l'homme est doté du libre arbitre ou n'en est pas doté, toute loi

relative à l'homme avançée par une de ces sciences ne s'appliquera qu'à un être dont la nature
nous est inconnue. Il est évident qu'aucun résultat appréciable ne sera alors atteint.

La question du libre arbitre opposé au déterminisme n'est pas exclusivement un problème
académique ou philosophique. Elle intéresse, aussi, tous ceux qui postulent un devoir pour

l'homme, devoir qu'il est responsable d'accomplir, et pour lequel il est encouragé. Parce que
s'ils ne croient pas, au moins implicitement, au libre arbitre, il n'y aurait aucune base pour

récompenser les gens qui accomplissent leur devoir et punir ceux qui ne le font pas.
Après l'apparition de l'Islam, les musulmans aussi accordèrent une attention particulière à

cette question, parce que la conception islamique de l'univers exigeait qu'elle soit abordée avec
plus de profondeur qu'elle ne l'avait été jusqu'alors, et tous les points obscurs de la question

devraient recevoir un éclairage. Parce que d'une part, le problème était en rapport avec l'unicité
divine et. d'autre part avec ses attributs de justice et de puissance.

Les penseurs, ceux du passé et ceux des temps présents, peuvent être classés en deux
catégories selon leur attitude envers la question. La première rejette la liberté d'action de



l'homme, et si les faits nous font apparaître des signes de libre arbitre, cela n'est dû qu'à une
déficience de la perception humaine.

La deuxième catégorie soutient le libre arbitre et affirme que l'homme jouit d'une liberté
d'action totale dans le domaine des actions de la volonté; sa capacité à penser et à décider, a

des effets de longue portée et est indépendante de tous les facteurs qui lui sont extérieurs.
Evidemment, l'homme connaît les effets de la contrainte en ce qui concerne sa naissance, ainsi

que différents facteurs qui font son environnement et les évènements qu'il rencontre tout au
long de sa vie. Le résultat en est qu'il vienne peut - être à croire qu'il n'existe pas de libre

arbitre. Il est venu au monde involontairement, il lui semble qu'il est complètement sous le
contrôle du destin, emporté comme une feuille jusqu'à ce qu'il quitte le monde.

En même temps, l'homme perçoit clairement qu'il est libre et indépendant dans beaucoup de
choses, sans éprouver aucune sorte de contrainte ni d'obligation. Il a le pouvoir et la capacité

de lutter efficacement contre les obstacles, et d'imposer son contrôle sur la nature en
s'appuyant sur ses précédentes expériences et connaissances. La réalité objective et pratique

qu'il ne peut nier est qu'il existe une différence profonde et principale entre les mouvements
volitifs de ses mains et pieds et le foncionnement de son coeur, de son foie et de ses

poumons.

Par conséquent, étant donné sa volonté, sa consience, et sa capacité de choisir, qui sont les
traits de son humanité (voir dictionnaire HALLMARK), l'homme sait qu'il jouit bien du libre
arbitre dans toute une série d'actes et qu'aucun obstacle ne peut l'empêcher d'exécuter sa

volonté ou de former ses propres croyances. Mais par ailleurs, ses mains sont liées, et il n'a
guère le pouvoir de choisir dans les questions déterminées par des contraintes matérielles ou

instinctives et qui constituent une partie considérable de sa vie, et d'autres qui lui sont
imposées par des facteurs externes.

Chapitre II
Le Déterminisme

Les partisans du déterminisme ne croient pas que l'homme est libre dans ses actes. Les
théologiens déterministes comme ceux de l'école théologique musulmane connue sous le nom

d'Ash'arites, s'appuyant sur le sens apparent de certains versets coraniques et négligeant de
réfléchir sur le vrai sens de tous les verséts relatifs ou sur la nature de la prédestination,

concluent que l'homme ne jouit d'aucune liberté de quelque sorte que ce soit.



Ils rejettent aussi que les choses aient des effets, et n'admettent pas que les causes aient un
rôle à jouer dans la création et la genèse des phénomènes naturels.

Ils considérent toute chose comme l'effet immédiat et direct de la volonté divine, et disent que
bien que l'homme dispose d'une part de pouvoir et de volonté, cela n'a aucun effet sur ses

actes. Ces derniers ne sont pas le résultat du pouvoir et de la volonté des hommes, mais de la
volonté de Dieu qui produit exclusivement tous les effets. L'homme ne peut que donner une

certaine coloration aux actes qu'il accomplit avec son intention, et son but, et cette coloration
aboutit à des actes qualifiés de bons ou de mauvais. A part cela, l'homme n'est que le lieu de
l'accomplissement de la force et de la volonté divine. Les Ash'arites disent aussi que si nous

supposions que l'homme était doté du libre arbitre, nous aurions par là même réduit la sphère
de la puissance et de la souveraineté de Dieu. Le pouvoir créatif de Dieu exige qu'aucun

homme ne peut s'opposer à lui comme un créateur; de même, la croyance en l'unicité de Dieu,
compte tenu de la souveraineté absolue que nous lui admettons, devrait signifier que tous les
phénomènes créés, y compris les actes des hommes font partie intégrante de la sphère de la

volonté de Dieu.

Si nous admettons que la personne crée ses propres actes, nous nions la souveraineté de Dieu
sur toute la création, ce qui est incompatible à son tour avec l'attribut divin de création, car la
personne jouirait alors de la souveraineté totale dans le domaine des actes, et Dieu n'y aurait

plus aucun rôle. Ainsi, la croyance dans le libre arbitre conduirait inéluctablement au
polythéisme ou au dualisme.

En outre, certains font du principe du déterminisme - consciemment ou non - une excuse pour
commettre des actes contraires à la religion et à la moralité, ouvrant la voie à toutes sortes de
déviation sur les plans de la croyance et de l'action. Certains poètes hédonistes appartiennent
à ce groupe; ils s'imaginent que la prédestination est une excuse suffisante pour leurs péchés

et espèrent ainsi échapper au fardeau de la conscience et de l'infamie.

* * *

Ce type déterministe de pensée est contraire au principe de justice, à la fois par rapport à Dieu
et à la société. Nous voyons que la justice divine se manifeste clairement dans toutes ses

dimensions à travers la création et nous louons son essence sacrée comme possédant cet
attribut.



"Dieu atteste, et aussi les anges et les doués de science,
qu'en vérité, il n'y a point de dieu, que Lui, Le garant de la justice.

Coran, sourate 3, verset 18.

Dieu décrit aussi l'instauration de la justice humaine comme un des buts pour lesquels les
prophètes ont été envoyés et affirme son désir de voir ses serviteurs maintenir la justice.

"Très certainement Nous avons envoyé Nos
messagers pourvus de preuves, et fait descendre
avec eux Le Livre et la balance afin que les gens

établissent la justice".

Coran, sourate 57, verset 25

Le jour de la résurrection, de façon similaire, Dieu traitera avec justice ses sujets et aucun ne
subira la moindre injustice.

"Au jour de la ré surrection, les balances
seront réglées. Nulle âme, donc ne sera lésée".

Coran, sourate 21, verset 47

Maintenant, est ce de la justice que d'obliger quelqu'un à commettre un acte condamnable et
ensuite de le punir pour cela? Si une cour venait à prononcer un verdict de punition en de telles

circonstances, ce serait vraiment de l'injustice.
Si nous nions le principe de liberté et si nous n'assignons aucun rôle positif à la volonté de

l'homme, aucune différence ne subisterait entre l'homme et le reste de la création. D'après les
déterministes, les actes du comportement humain ressemblent à ceux des autres créatures en

ceci qu'ils sont causés par une série de facteurs qui sont au - delà de leur contrôle; notre
volonté n'a pas en elle - même le pouvoir de produire des effets.

Mais si Dieu crée les actes volitifs de l'homme, s'il est le créateur du péché et de l'injustice, et
même de l'attribution de partenaire à Lui - même, comment pouvons-nous accepter un tel

comportement de la part d'un être parfait et exalté?



La foi en le déterminisme abolit et rend nuls les principes de prophétie et de révélation. Le
concept de message divin qui doit servir de source à la conscience humaine, l'idée des

commandements et des interdits, de critères et ordonnances religieuses, de lois et de croyance
et la doctrine d'une certaine récompense pour ses faits. Pour une fois, nous croyons que tous
les actes de l'homme ont lieu mécaniquement, sans volonté ou choix de sa part, et aucun rôle

ne reste plus aux messagers de Dieu qui ont été envoyés pour assister l'homme dans ses
efforts.

Si les tâches imposées à l'homme et les instructions qui lui sont adressées n'ont rien à faire
avec son libre arbitre et avec sa possibilité d'obéir et de répondre, de quelle utilité sont - elles?
Si les états spirituels de l'homme et les actions extérieures doivent être déterminées de façon

mécanique, tous les efforts incessants des éducateurs moraux pour redresser la société et des
valeurs élevées seraient alors sans effets.

Leurs efforts ne serviraient aucune cause; il serait désespérant d'attendre du changement,
d'une personne dont tout acte est prédéterminé. Mais si l'homme est responsable aussi bien

de son salut ou destruction que de celui des autres, son choix faconne sa destinée, et une fois
qu'il sait que tout acte qu'il entreprend a une conséquence, il choisira son chemin avec

beaucoup de précaution. Sa confiance en l'amour de Dieu et en ses faveurs lui ouvrira les
portes de la puissance.

* * *

Il pourait être objecté que considérant la connaissance étendue de Dieu (Il a dès le
commencement su tout ce qui arriverait dans le monde, nulle part, nul événement mineur ou

majeur ne peut avoir lieu sans Sa préalable connaissance), Il doit nécessairement être au
courant à l'avance des atrocités, des péchés et des méfaits que l'homme commettrait, et

puisque de toute façon ces faits et méfaits ont lieu, les hommes sont sûrement incapables de
s'en empêcher.

Nous répondons comme suit: Il est vrai que Dieu est au courant de tous les phénomènes, aussi
bien les moindres que les plus importants, mais cette connaissance n'implique pas que

l'homme est contraint dans ses actes. La connaissance de Dieu est basée sur le principe de
causalité; elle ne s'applique pas aux phénomènes et aux actes humains en dehors de ce cadre.

Une connaissance qui s'opère au moyen de cause et d'effet n'implique pas d'obligation.



Dieu était au courant des évènements futurs dans le monde et savait que les hommes
commettraient des actes d'après leur propre volonté. Leur exercice du libre arbitre est une

partie de la chaîne de causalité qui conduit à leurs actes, et ce sont les hommes eux-mêmes
qui décident de faire le bien ou le mal. Dans ce dernier cas, par une mauvaise utilisation de leur

libre arbitre, ils sont la cause de la ruine et de la corruption. Ainsi, si le mal et l'oppression
existent dans une société donnée, ceci n'est que le résultat des actes de l'homme. Ils ne sont
pas créés par Dieu. La connaissance de Dieu n'influe pas sur le choix du bien ou du mal que

l'homme fait.

Il est vrai qu'il existe dans la sphère de décision de l'homme certains facteurs tels que sa
nature innée, la guidée divine, et les circonstances environnantes qui jouent un rôle dans le
choix qu'il fait. Mais ce rôle se confine à l'inclination, l'encouragement et l'assistance de la

volonté de l'homme. Il n'oblige pas l'homme à choisir une certaine direction. L'existence de ces
facteurs n'implique pas que l'homme soit sous leur emprise. Au contraire, il est tout à fait

capable aussi bien d'obéir aux inclinations créées par les facteurs externes que de leur résister
en les déviant de leur cours ou en les refoulant. Tout individu peut profiter de la guidée qui lui

est disponible grâce à la clarté et la bonne vision, et donner ainsi forme à ses inclinations et les
contrôler ou les modifier. Les instincts nombreux que l'homme porte en lui ne peuvent être

jamais totalement éliminés, mais il est important de les dominer et de leur éviter l'occasion de
mal se manifester.

* * *

Supposez qu'un expert en mécanique inspecte une voiture la veille d'un voyage et prévoit que la
voiture ne pourra pas rouler plus de quelques kilomètres à cause d'une panne technique

possible. Supposez maintenant que la voiture démarre et s'arrête quelques kilomètres plus loin
comme l'avait prévu le mécanicien, peut - on alors dire qu'il était la cause de la panne

simplement parce qu'il l'avait prédite?
Evidemment non parce que c'est l'état défectueux de la voiture qui était la cause de la panne et

non pas la prévision du mécanicien; aucune personne rationnelle ne peut considérer la
prévision du mécanicien comme la cause de la panne.

Pour donner un autre exemple: Un maître connaît la progression de ses élèves et sait qu'un
élève échouera à l'examen final, à cause de sa fainéantise et de son refus de travailler. Une fois



que les résultats de l'examen sont connus, il devient apparent que cet élève a effectivement
échoué. Mais qui est la cause de l'échec? l'élève ou la connaissance préalable de son maître?

C'est évidemment l'élève.
Ces exemples nous permettent de comprendre jusqu'à un certain point pourquoi la

connaissance de Dieu n'est pas la cause des faits de ses serviteurs. Un des effets malheureux
du déterminisme sur la société est qu'il permet aux oppresseurs arrogants de justifier la

répression des faibles et il rend la défense de ces derniers encore plus difficile.
* * *

En utilisant le déterminisme comme une excuse, l'oppresseur nie la responsabilité de ses actes
violents et sans pitié. Il affirme que sa main est la main de Dieu et attribue toutes ses

transgressions à Dieu, Dieu qui est au - dessus de toute reproche et objection. Les opprimés
sont alors obligés d'endurer et d'accepter tout ce que l'oppresseur leur fait subir, car combattre

son injustice serait vain et les efforts pour produire un changement quelconque échoueraient
inévitablement.

Les impérialistes et autres grands criminels de l'histoire ont quelquefois usé du déterminisme
pour perpétrer leur cruauté et oppression.

Quand la famille du Commandeur des martyrs Husseyn ibn Ali - Que la paix soit sur lui - se
trouva en présence de Ibn Ziyad, ce grand criminel lache dit à Zaynab el Kubra - Que la paix

soit sur elle -:

"As tu vu quel sort Dieu a réservé à ton frère et à ta famille?"

Elle répondit:
"De Dieu je n'ai vu que le bien et la bonté. Ils ont fait ce que Dieu voulait d'eux pour élever leur

station et ont accompli les taches qui leur incombaient. Bientôt vous serez tous rassemblés en
présence de Dieu, appelés à rendre compte. Vous saurez alors qui aura triomphé et qui aura

été sauvé!"

En rapport à la question du libre arbitre et du déterminisme, les matérialistes sont pris dans
une contradiction.

D'une part, ils considèrent l'homme comme un être humain, sujet, comme le reste du monde,
au changement dialectique, et incapable de produire un effet sur lui - même; confronté aux



facteurs environnants, à l'inévitabilité historique et les circonstances prédéterminées, il manque
de toute libre volonté. En choisissant sa voie de développement, ses idées et ses actes, il est

entièrement à la merci de la nature. Toute révolution ou développement social est
exclusivement le résultat matériel d'une situation environnante, et l'homme n'a aucun rôle à

jouer là dedans.

D'après la relation déterministe entre cause et effet, rien n'a lieu sans sa cause précédente et la
volonté de l'homme aussi, quand elle est confrontée aux circonstances économiques et

matérielles de son environnement est soumise aux lois inflexibles, qui sont en fait un peu plus
que l'ef fet qu'elles produisent. L'homme est obligé de choisir la voie qui lui est imposée par la
pression de son environnement et son contenu intellectuel. Il n'y a ainsi aucune voie pour une
volonté indépendante et un choix de l'homme pour s'exprimer, et aucun rôle à son sens de la

responsabilité morale et du discernement du bien et du mal.

Mais en même temps, les matérialistes considèrent que l'homme est capable d'influencer la
société et le monde, et ils insistent plus que toutes les autres écoles de pensée sur la discipline

idéologique et de propagation au sein d'un parti organisé. Ils appellent les masses de
l'impérialisme à se soulever dans une révolution violente et essayent de leur faire changer leurs

croyances et leur faire jouer un rôle différent de celui qu'ils jouaient avant.
Tout ceci en comptant sur la force du libre arbitre. Cette attribution d'un rôle à l'homme

contredit tout le schéma du matérialisme dialectique en admettant qu'après tout, le libre arbitre
existe.

Si les matérialistes proclament que le soulèvement des masses opprimées et le renforcement
des mouvements révolutionnaires accélère la naissance d'un nouvel ordre à partir de l'ancien,

cela serait illogique, car aucune révolution ou changement qualitatif ne peut avoir lieu à un
moment autre que celui que lui confère l'histoire.

La nature accomplit sa tâche mieux que quiconque, d'après la méthode dialectique; s'engager
dans la propagande ou chercher à mobiliser l'opinion est une interférence injustifiable dans le

travail de la nature.

Les matérialistes peuvent aussi soutenir que la liberté consiste à connaître les lois de la nature
dans le but d'en faire usage pour atteindre les buts et objectifs donnés, et non pour la simple
connaissance des lois de la nature. Mais ceci ne résout pas le problème, car même une fois
que l'on a découvert ces lois et décidé d'en faire usage à des fins bien précises, la question



reste posée de savoir si ce sont la nature et la matière qui déterminent ces buts et les
imposent à l'homme ou si c'est l'homme qui les choisit librement.

Si l'homme est capable de choisir, ses décisions sont - elles le reflet des voeux et conditions
de la nature ou peuvent - elles aller à contre sens?

Les matérialistes ont considéré l'homme comme une créature unidimensionneIle telle que
même ses idées et croyances soient le résultat du développement économiq ~ie et matériel et
sont sujets à la position des classes et aux rapports de production dans la soCiété. En bref, ils

reflètent les conditions particulières dues aux besoins matériels des êtres humains.
Il est bien sûr vrai que l'homme a une existence matérielle et que les relations matérielles de la

société et leurs conditions physiques, géographiques et naturelles ont toutes un effet sur lui.
Mais d'autres facteurs, provenant de la nature primordiale ( Fitra) de l'homme et de son propre

être, influencent aussi la destinée de l'homme à travers l'histoire et il n'est pas possible de
considérer la vie intellectuelle de l'homme comme étant exclusivement le résultat de l'activité
de la matière ou des rapports de production. On ne peut pas négliger l'important rôle joué par

les facteurs religieux et idéologiques, par les impulsions religieuses, dans le choix de l'homme
d'une voie à suivre; sa volonté n'est qu'un maillon dans la chaîne causale qui le mène à faire ou

ne pas faire un certain acte.

Personne ne doute que l'homme est sujet à l'influence des actions et réactions naturelles, ou
que la force de l'histoire ou de facteurs économiques sont à la base de certains évènements.

Mais ils ne sont pas les seuls à déterminer l'histoire en décidant du sort de l'homme.
Ils sont capables de retirer à l'homme sa liberté et son pouvoir de décision, car il a progressé à
un point tel, que sa valeur surpassant la nature, lui a permis d'acquérir la conscience et un sens

de responsabilité.
Non seulement l'homme n'est pas prisonnier de la matière et des rapports de production, mais

il a le pouvoir et la souveraineté sur la nature et la capacité de changer les relations de la
matière.

Tout comme les changements dans les phénomènes matériels sont sujets aux causes et
facteurs externes, il existe certaines lois et normes dans la société humaine qui déterminent le

degré de prospérité et de puissance d'une nation, ou bien de son déclin. Les évènements
historiques ne sont sujets ni à un déterminisme aveugle ni à l'accident. Ils correspondent aux

normes et aux desseins de la création, parmi lesquels la volonté de l'homme tient une place
importante.



Dans plusieurs versets de Coran, l'oppression, l'injustice, le péché et la corruption sont
reconnus comme ayant changé l'histoire d'un peuple donné, ceci étant une norme observée

dans toutes les sociétés humaines.

"Et quand Nous voulons détruire une cité, Nous
commandons à se s gens aisés, et ils pratiquent la

perversité. Alors la parole de Dieu s'élève contre
elle et Nous la détruisons".

Coran, sourate 17, verset 16

"N'as - tu pas vu comment ton Seigneur a agi avec les Aad?
Avec Iram, la ville à la colonne, dont jamais pareille ne fut

construite, et avec thamoud, qui taillaient le rocher dans la
vallée? Ainsi qu'avec Pharaon, l'homme à la puissante armeé

qui s'était rebelleé à travers le pays, puis y avait semé le désordre.
Donc ton seigneur fit pleuvoir sur eux le fouet du châtiment. Certes,

oui, ton Seigneur surveille bien".

Coran, sourate 89, verset 6 à 14

Le Coran nous rappelle aussi que ceux qui adorent et obéiss nt à leurs désirs et leurs
inclinations sont la cause de beaucoup de calamités de l'histoire.

"Oui, Pharaon fit le hautain sur terre. Il divisa en sectes ses
habitants, cherchant à affaiblir l'un des groupes? Egorgeant

ses garçons et laissant vivre ses filles. C'était un véritable
fauteur de désordre".

Coran, sourate 28, verset 4

"Aussi il ( pharaon) chercha à avilir son peuple et ils lui obéirent.
C'étaient vraiment des gens pervers".



Coran, sourate 43, verset 54

Combien de guerres, de ruines, de désastres et d'effusion de sang ont été causés par
l'obéissance aux désirs passionnés et dûs à la soif du pouvoir.

Les hommes qui sont les éléments composant la société possèdent l'intelligence et la volonté
innée en leur propre être, avant leur adhésion à la société; l'esprit individuel n'est pas

impuissant vis - à - vis de l'esprit collectif.
Ceux qui prétendent que l'individu est complètement déterminé dans ses actes par

l'environnement social s'imaginent que tout composé doit nécessairement impliquer la
dissolution des parties dans l'unité du tout pour permettre à une nouvelle réalité d'émerger. La

seule alternative à ceci, disent - ils serait soit de renier la réalité objective de la société comme
un composé d'individus et reconnaître l'indépendance et la liberté de l'individu, et soit

d'admettre la séalité de la société et de passer de l'indépendance et de la liberté de l'individu. Il
est impossible, affirment ils de concilier ces deux possibilités.

Maintenant, bien que la société a beaucoup plus de pouvoir que l'individu, ceci ne veut pas dire
que l'homme soit contraint dans ses activités sociales. La primauté de la nature essentielle

dans l'homme- le résultat de son développement sur le plan naturel - lui donne la possibilité
d'agir librement et de se rebeller contre les i'mpositions de la société.

Bien que l'Islam pose comme principe la personnalité et la puissance de la société, tout
comme la vie et la mort, il considère que l'individu est capable de résister et de combattre la
corruption dans son environnement social. Il ne voit pas dans les conditions des classes de

facteurs déterminants conduisant à l'émergence de croyances uniformes parmi les personnes
qui y sont soumises. Le devoir de recommander le bien et de combattre le mal est en lui-

même un commandement pour se rebeller contre les ordres de l'environnement social quand
ceux - ci impliquent le péché et la corruption.

"Oh, les croyants! occupez vous de vous mêmes!
Nul égaré ne vous nuira, si vous êtes dans la guidée"

Coran, sourate 5, verset 108 et:

"Quand ils mourront, les anges leur demanderont:"
'Ou étiez- vous?' Ils diront: 'nous étions impuissants



sur terre' alors les anges diront: " La terre de Dieu
n'était - elle pas assez vaste pour y émigrer?

(c'est à dire fuir votre environnement).
Voilà bien ceux dont la demeure sera la géhenne."

Coran, sourate 4, verset 97

Dans ce verset, ceux qui se croient obligés de se conformer à la société sont très
condamnables et leur excuse de ne pas pouvoir assumer leur responsabilité est rejetée.

Pour la progression morale et spirituelle de l'homme, l'existence du libre arbitre en lui est
indispensable. L'homme a de la valeur, et les valeurs ne peuvent être attendus de lui que tant
qu'il est libre. Nous n'acquiérons l'indépendance individuelle et de la valeur que lorsque nous

choisissons une voie conforme à la vérité et résistons aux tendances maléfiques en nous -
mêmes et de notre environnement grâce à nos efforts propres. Si nous agissons seulement

d'après le cours du développement naturel ou le déterminisme dialectique, nous aurons perdu
toute valeur et personnalité.

Il n'y a ainsi aucun facteur qui oblige l'homme à choisir une certaine voie dans la vie, ni de force
l'obligeant à en abandonner une autre. L'homme peut prétendre se faire lui-même, non pas

lorsqu'il change sa forme d'après les lois dominant la société ou d'après des buts façonnés,
mais seulement quand il choisit et décide lui-même et fournit ses propres efforts.

Chapitre III
Le Libre Arbitre

Les partisans de cette école disent que l'homme est automatiquement conscient qu'il est libre
dans ses actes; il peut décider comme il veut et il faconne son propre destin d'après sa volonté

et ses inclinations. L'existence qui a décrété la responsabilité de l'homme, le regret que
l'homme ressent pour des actes qu'il commet, les punitions que la loi ordonne contre les

criminels, les actes que l'homme accomplit dans le but de changer le cours de l'histoire, les
fondements de la science et de la technologie, tout ceci dépend du libre arbitre de l'homme

dans les actes qu'il accomplit.
Il serait complètement insensé que Dieu, d'une part oblige les hommes à faire quelque chose
et d'autre part les punisse ou les récompense pour ces actes. Ce serait complètement injuste

pour le Créateur de ce monde de nous mettre sur la voie qu'il a Lui-même choisi par Sa volonté



et Son pouvoir, puis de nous punir pour des actions que nous avons commises sans aucun
choix de notre part.

Si les actes de l'homme sont réellement les actes de Dieu, toute corruption, mal ou cruauté doit
être considéré comme Son propre fait, alors que Son être sacré est complètement pur de toute

corruption ou injustice.

S'il n'y avait pas de libre arbitre pour l'homme, tout le concept de la responsabilité religieuse de
l'homme serait injuste. Le tyran oppresseur ne mériterait aucun éloge, car la responsabilité n'a

de sens que dans les limites de ce qui est possible et qui peut être atteint par l'homme.
L'homme ne mérite le blâme ou l'éloge que lorsqu'il est libre de décider et d'agir. Autrement, il

ne pourrait être question de blâme ou d'éloge.
Ceux qui adhérent à la position ci - dessus ont exagéré le rôle du libre arbitre de l'homme

jusqu'à considérer l'homme comme seul possesseur du choix dans tous ses actes volontaires.
Ils s'imaginent que Dieu est incapable d'étendre sa souveraineté sur la volonté et les désirs de
Ses créatures et que les actes volontaires de l'homme sont exclus des limites de Son pouvoir.

Ceci est en bref la position des partisans du libre arbitre absolu.

* * *

Ceux qui disent que ce sont les normes naturelles et la volonté des hommes qui créent le
monde des phénomènes, et que ni la rotation du monde ni les actes de l'homme n'ont de

relation avec Dieu, attribuent tous les effets à un pôle opposé à Dieu. Tout au moins, ils font
des choses créées des partenaires de Dieu dans sa création, ou mettent un autre créateur en

confrontation avec Dieu. Inconsciemment, ils considèrent les essences des choses créées
comme indépendantes de l'essence divine.

L'indépendance d'une créature - que ce soit l'homme ou autre- provoque en cette créature le
sentiment d'être un partenaire de Dieu dans ses actes et dans son indépendance, ce qui

implique une forme de dualisme. L'homme est ainsi entraîné loin du principe élevé de l'unité
divine et pris au piège du polythéisme. Accepter l'idée l'absolue liberté de l'homme serait lui
nier sa souveraineté de Dieu dans un domaine donné, alors qu'il renferme tous les êtres, car

nous attribuerions à l'homme une souveraineté indiscutable dans la sphère de ses actes
volitifs. Aucun vrai croyant en l'unité de Dieu ne peut accepter l'existence d'une créativité en

dehors de celle de Dieu, même dans le domaine limité des actes de l'homme.



Tout en reconnaissant la validité des causes et facteurs naturels, nous devons considérer Dieu
comme la véritable cause de tous les évènements et phénomènes et reconnaître que si Dieu le
voulait, il pourrait neutraliser la volonté de l'homme même dans la sphère limiteé où elle opère,

pour la rendre inopérante.
Tout comme toutes les créatures du monde manquent d'indépendance dans leur essence, tout
en étant dépendant de Dieu, elles manquent aussi d'indépendance dans la causation et dans la

production des effets. Ainsi, nous avons la doctrine de l'unité des actes, c'est à dire la
perception du fait que le système entier de l'être avec ses causes et ses effets, ses lois et ses
normes est le fait de Dieu et ne vient à exister que par Sa volonté; tout facteur et toute cause
lui doit non seulement l'essence de son existence mais aussi sa capacité à agir et à produire

des effets. L'unité des actes ne nous impose pas de renier le principe de cause et d'effet et le
rôle qu'il joue dans le monde, ou de considérer toute chose comme le produit direct ou indirect

de Dieu, de façon que l'existence ou l'absence de facteurs causatifs ne ferait aucune
différence. Mais nous ne devrions pas attribuer une causalité indépendante à ces facteurs, ou

nous imaginer que la relation de Dieu avec le monde est telle que celle de l'artiste avec son
oeuvre -par exemple un peintre avec ses tableaux - le travail d'art dépend de l'artiste pour son

production, mais une fois que l'artiste a fini son oeuvre, le charme et l'attrait de la peinture
restent, indépendamment de l'artiste. Si l'artiste quitte ce monde, sa bril lan te oeuvre restera

toujours. S'imaginer que la relation de Dieu avec le monde est du même type est une forme de
polythéisme.

Quiconque nie le rôle de Dieu dans les phénomènes et actes des hommes suppose par la
même que la puissance de Dieu s'arrête aux frontières de la nature et du libre arbitre de
l'homme. Une telle vue est rationnellement inacceptable, car elle implique aussi bien la

négation de la totalité de la puissance de Dieu que la limitation de son essence infinie. En
défendant une telle opinion, on se considère libre de tout besoin de Dieu, ce qui nous
pousserait à nous rebeller contre lui et nous engager dans toute forme de corruption.

Au contraire, un sentiment de dépendance envers Dieu, de confiance et de soumission à lui, a
un effet positif sur la personnalité et la conduite de l'homme.

En ne reconnaissant aucune source de commandement autre que Dieu, aussi bien intérieure
qu'extérieure, les désirs passionnels et les inclinations seront incapables de l'entraîner dans tel
ou tel autre chemin et aucun homme ne pourra l'asservir. Le saint Coran dénie à l'homme toute

participation avec Dieu dans la gestion des affaires de ce monde:



"Dis: louange à Dieu qui n'a point d'enfant, qui
n'a point d'associé dans sa royauté, et qui n'a

point (besoin) de protecteur contre l'humiliation;
et glorifie Sa grandeur."

Coran, sourate 17, verset 111

Plusieurs versets affirment sans ambiguité aucune, la puissance et le pouvoir absolu de Dieu;
par exemple:

"A Dieu la royauté des cieux et de la terre et
de ce qui est en eux. Et il est capable de tour."

Coran, sourate 5, verset 123 ou encore:

"Et rien dans les cieux ni sur terre ne saurait réduire
Dieu à l'impuissance. Oui, Il demeure savant, puissant."

Coran, sourate 35, verset 44

Les êtres de ce monde ont besoin de Dieu pour leur survie tout comme ils en ont besoin pour
leur création. La totalité de la création doit recevoir de nouveau le don de l'existence à chaque

instant, faute de quoi tout l'univers s'effondrerait.
La créativité de toutes les forces du monde est identique à la créativité de Dieu et est une

extension de son activité. Une créature qui en son essence même est dépendante de la volonté
divine ne peut pas avoir une existence indépendante.

Tout comme les lampes électriques tirent leur lumière de la centrale électrique, quand on les
allume la première fois, elles doivent de même constamment recevoir de l'énergie de la même

source pour rester allumées.

Le glorieux Coran déclare clairement:
"Oh (vous les) hommes, vous êtes constamment dans le besoin

de Dieu, et seul Lui est complètement libre de tout besoin.



Coran, sourate 35, verset 15

Toutes les essences dérivent de sa volonté et dépendent de lui. Tous les phénomènes sont
continûment soutenus par lui. Le puissant et magnifique ordre de l'Univers est tourné vers un

seul pôle et tourne sur un seul axe.

L'Imam Jaafar es Sadiq (paix sur lui) a dit:
"Le pouvoir et la puissance de Dieu sont trop subtils pour qu'il se produise dans l'univers

quelque chose qui soit contraire à Sa volonté".

Si Dieu ne nous avait pas accordé le principe du libre arbitre, et s'Il ne nous avait pas doté à
chaque instant de vie, ressources et énergie, nous ne serions jamais capables de faire quoi que

ce soit. Car c'est sa volonté invariable qui a décrété que nous devons accomplir des actes
volontaires d'après le libre arbitre,

remplissant ainsi le rôle qu'Il nous a assigné. Il a voulu que l'homme construise son propre
futur, bon ou mauvais, clair ou sombre, d'après son propre discernement et ses désirs.

Nos actes volontaires sont ainsi reliés aussi bien à Dieu qu'à nous-mêmes. Nous pouvons
utiliser les ressources que Dieu a mis à notre disposition de façon pleinement consciente, soit

pour s'élever et s'améliorer d'après un bon choix, soit de plonger dans la corruption, le péché et
l'autosatisfaction. Il reste bien sûr que le champ de nos actes volontaires reste limité à un

cadre bien précis; le pouvoir est de Dieu et l'utilisation qui en est faite est de nous.

Supposez que quelqu'un a un coeur actificiel, actionné par une batterie, que nous pouvons
allumer ou éteindre à partir d'une salle de contrôle. Ce qui est entre nos mains, c'est le courant

qui va de la batterie au coeur; nous pouvons l'arrêter à tout moment. Mais tant que nous
permettrons à la batterie de fonctionner, la personne en qui le coeur est implanté sera libre
d'agir comme elle veut. Si elle accomplit un bon ou un mauvais acte, ce sera certainement

d'après sa propre volonté. La façon dont elle utilise le pouvoir que nous mettons à sa
disposition dépend entièrement de lui et n'a rien à faire avec nous.

De même, notre pouvoir découle de Dieu et Il peut nous l'enlever à tout moment; mais Il a
soumis entièrement à notre libre arbitre la façon dont nous utilisons ce pouvoir.

Chapitre IV
l'Ecole Médiane



Tous les êtres du monde jouissent d'une forme de conduite propre au degré de développement
qu'ils ont atteint. Ces formes spécifiques correspondent à leurs différents degrés de

l'existence.
Il nous est possible de préciser et de distinguer notre position parmi les différents êtres de ce

monde. Nous savons que les plantes sont sous l'emprise des forces déterminantes de la
nature, tout en développant des réactions de développement vis - à - vis des changements

dans leur environnement.
Quand nous analysons les propriétés des animaux, nous remarquons qu'ils possèdent des

attributs tout à fait différents de ceux des plantes. Pour obtenir leur nourriture, les animaux,
doivent s'engager dans toute une série d'activités, car la nature ne les invite pas à un festin où

tous leurs besoins alimentaires sont satisfaits. Les animaux ont besoin de certains outils et
moyens dans leurs efforts pour obtenir de la nourriture et la nature les leur a donnés.

Bien que les animaux soient sujets à la forte attraction des instincts et sont en ce sens des
êtres soumis, ils jouissent d'une certaine liberté qui leur permet jusqu'à un certain point de se

libérer de la dure emprise de la nature.
Les scientifiques sont d'avis que plus la structure naturelle des animaux est faible, plus forts

sont leurs instincts et plus ils bénéficient de l'aide directe et de la protection de la nature.
Réciproquement, mieux ils sont équipés en pouvoir sensoriels et conceptuels, et plus elevé est

leur degré d'indépendance, moins ils sont guidés par leurs instincts.
Dans la première période de sa vie, l'enfant est sous la totale protection de ses parents; quand

il grandit, il sort progressivement de leur supervision.
L'Homme qui a atteint le plus haut niveau de développement en étant le seul être possédant la

faculté de discernement et de volonté indépendante, a un niveau relativement bas de pouvoir
instinctuel. Les capacités de ses sens s'affaiblissent au fur et à mesure qu'il progresse dans sa

liberté.

La nature satisfait de diverses façons les différents besoins des plantes. Dans le monde
animal, bien que la mère ait à fournir des efforts pour porter, nourrir et protéger sa progéniture,

l'instinct apparaît très tôt en le jeune et la mère n'a pas trop de soucis à se faire pour leur
éducation. Mais dans le cas de l'homme, nous voyons qu'il n'a pas d'instincts naturels

puissants et son pouvoir de résistance aux facteurs environnants défavorables est très
inférieure à celui des animaux.

Ainsi sa dépendance de ses parents continue pendant de longues années avant qu'il n'atteigne



l'auto suffisance et qu'il ne puisse se tenir debout sur ses propres jambes.

Le noble Coran parle clairement de la faiblesse de l'homme et de son impuissance.

"l'Homme a été créé faible et impuissant"

Coran, sourate 4, verset 28

La nature a livré l'homme à ses propres desseins plus qu'elle ne l'a fait avec l'animal. D'une part
nous voyons en l'homme une preuve de liberté et l'émergence d'une capacité d'acquérir une

conscience et d'autre part un accroissement dans la dépendance et le besoin. Tout en
jouissant d'une liberté relative, l'homme est de plus en plus entraîné dans le tourbillon de la

nécessité.
Cette variété de situations des différents ordres de création constituent d'après certains
penseurs, des facteurs de développement et de croissance. Plus loin l'être avance dans

l'échelle du progrès, plus il s'approche de la liberté. C'est précisément la nécessité et l'absence
d'équilibre inné qui permettent à la croissance et au progrès d'avoir lieu.

Pour que le choix et le libre arbitre s'expriment, il doit exister un facteur s'opposant à l'instinct
naturel. L'Homme sera alors pris entre deux pôles opposés, chacun d'entre eux cherchant à le
soumettre à lui, de façon qu'il est obligé de choisir son chemin librement, consciemment et en
comptant sur ses propres efforts et ressources; libre de tous les facteurs déterminants et des

préjugés mentaux, il commence le travail de sa formation et de son développement sur la base
des principes et critères spécifiques. Une fois confronté à cet élément de contradiction,

l'homme ne peut atteindre l'équilibre ou choisir un chemin convenable en agissant en automate
ou en s'abstenant de tout effort.

En portant le fardeau du pacte divin, ce cadeau que les cieux et la terre ont été incapables de
recevoir, et s'avérant seul digne de l'accepter, l'homme est confronté à deux choix seulement
dans sa lutte et ses efforts. Soit il devient prisonnier de l'instinct et du désir, en se dégradant

ainsi et en s'avilissant.Et soit, puisant dans toutes ses capacités de décision, pensée et volonté,
il se lance sur le chemin du progrès et du développement et commence à s'élever.

* * *



Chaque fois qu'un être se libère de l'obéissance à ses instincts, et jette les chaînes de la
servitude et commence à faire usage aussi bien de ses capacités innées que de ses capacités

acquises, ses facultés sensorielles s'affaiblissent et ses capacités naturelles diminuent.

La raison en est que tout organe ou toute capacité laissée stagnante et non utilisée chez un
être humain tend à s'annuler. Réciproquement, plus intensive est l'utilisation d'un organe, plus il

grandit et gagne de l'énergie.
Ainsi la lumière de la volonté créatrice et consciente de l'homme, inspirée par la puissance de

la raison et du discernement, éclaire son chemin et détermine ses actions, son pouvoir de
pensée, lui permettant de découvrir de nouvelles vérités et réalités.

De plus, l'état d'hésitation et d'égarement de l'homme entre deux pôles opposés le pousse à
réfléchir et à raisonner de façon qu'il puisse distinguer le bon chemin du mauvais. Ceci active

ses facultés mentales, renforce ses capacités de reflexion, et le dote d'un meilleur degré de
vitalité et de mouvement.

La propreté, le désir de la liberté, la science et la civilisation, tous ceux - ci sont le résultat
direct de l'exercice du libre arbitre de l'homme. Une fois que l'homme atteint la liberté et

continue ses necessaires efforts, il peut avancer rapidement dans le processus de progrès et la
découverte de tous les aspects de sa nature essentielle innée. Lorsqu'il atteint sa maturité et

ses pleines capacités, il sera transformé en une source de bénéfice et de vertu pour la société.
Nous voyons partout les résultats du libre arbitre, et le combat qui est livré à ses partisans par

ceux qui s'y opposent est en soi une indication que ces derniers l'accèptent implicitement.

Voyons maintenant quelles sont les limites du pouvoir du choix de l'homme et jusqu'à quel
point il s'exerce. Le point de vue du Chi'isme, qui est tiré du Coran et des paroles des Imams,
est une troisième école, intermédiaire entre les déterministes et les partisans du libre arbitre

absolu. Cette école ne souffre pas des inadéquations et faiblesses du déterminisme qui
contredit la raison, la conscience et tous les autres critères d'éthique ou sociaux et nie la

justice de Dieu en lui attribuant toutes les atrocités et les injustices qui ont lieu, ni de
l'affirmation de l'absolu libre arbitre qui nie l'universalité de la puissance de Dieu et rejette

l'unité des actes de Dieu. Il est évident que nos actes volontaires diffèrent des mouvements du
soleil, de la lune et de la terre, ou des mouvements des plantes et animaux. Le pouvoir de la

volonté vient de nous mêmes et nous rend capable de faire ou de ne pas faire un acte donné,
nous donnant ainsi la liberté de choix. Notre capacité de choisir librement de commettre de



bons ou de mauvais actes provient de notre capacité de discernement. Nous devons utiliser
consciencieusement notre don du libre arbitre: nous devons d'abord réfléchir de façon mûre et

posée, peser les choses avec précision, et ensuite faire un choix calculé. La volonté de Dieu est
que nous devrions faire usage de notre liberté dans le monde qu'il a créé, d'un usage conscient

et éveillé.

Tout ce que nous faisons est inclus dans la sphère de la volonté et de la connaissance
antérieure de Dieu. Tous les aspects de la vie, tout ce qui touche à la destinée de l'homme est

limité et conditionné par sa connaissance; tout est défini dans des limites prééxistantes déjà
dans la connaissance de Dieu. De plus, nous ne sommes à aucun instant libre de cette

essence à laquelle nous sommes reliés, et l'usage de la puissance naturelle de notre être est
impossible sans l'aide de Dieu.

Avec son pouvoir écrasant et suprême, il nous surveille attentivement, et de façon
inimaginable, il a la totale souveraineté sur toutes nos intentions et actes.

Finalement, notre libre arbitre ne peut aller au delà des limites de l'ordre établi par Dieu dans
cette création, et il ne pose aucun problème par rapport à l'unité des actes de Dieu.

Tout en étant capable de créer des effets dans ce monde grâce à sa volonté, l'homme est lui-
même soumis à toute une série de lois naturelles.

Ce n'est pas lui qui décide de venir au monde et ce n'est pas lui non plus qui décide de le
quitter.

Il vient à ce monde sans son avis, et ferme ses yeux à ce monde sans aucun désir de le faire.
La nature l'a pourvu d'instincts et de besoins. La liberté produit en lui une créativité qui lui

permet de subjuguer la nature et de dominer son environnement.

L'Imam Jaafar es Sadiq - Que la paix soit sur lui a dit:
"Ni déterminisme, ni libre arbitre, la vérité est en fait entre les deux".48

Il a ainsi le libre arbitre, mais il n'est pas total, car supposer une sphère séparée à l'homme
équivaudrait à attribuer à Dieu un partenaire dans ses actes. Le libre arbitre dont jouit l'homme

est voulu par le créateur de la nature et le commandement de Dieu se manifeste sous forme de
normes qui gouvernent l'homme et la nature, les relations naturelles, les causes et les facteurs.



* * *

Pour l'Islam, l'homme n'est ni une créature toute faite, condamnée par son destin, ni une
créature jetée dans son environnement sombre et sans finalité. C'est un être débordant

d'aspirations, de talents, d'habileté, de conscience créative et d'inclinations diverses, toujours
accompagné par une sorte de guidée interne.

L'erreur faite aussi bien par les déterministes que par les partisans de l'absolu libre arbitre est
d'avoir imaginé que l'homme ne pouvait avoir devant lui que deux issues: Soit que tous ses

actes soient attribués à Dieu exclusivement, de facon qu'il perde alors toute liberté et devienne
déterminé dans ses actes, soit que nous acceptions que ses actes volontaires découlent d'une

essence illimitée et indépendante, vue qui suppose la limitation de la puissance de Dieu.
Cependant le fait que nous disposons du libre choix n'affecte pas l'étendue de la puissance de

Dieu, car il a voulu que nous prenions librement notre décision, conformément aux normes et
aux lois qu'il a établies.

D'un certain point de vue, les actes de l'homme peuvent lui être attribués et d'un autre point de
vue, ils peuvent être attribués à Dieu. L'homme est en relation directe et immédiate avec ses
propres actes, alors que la relation de Dieu est vraie et réelle. Ni que la volonté divine est en

opposition à la volonté divine, ni que la volonté de l'homme est contraire à ce que Dieu désire.

Les hommes obstinés dans la mécréance, et qui s'opposent à toute forme de prédication et
d'avertissement, adoptent d'abord une position erronée à cause de l'exercice du libre arbitre, et
ensuite expérimentent les conséquences de leur obstination et de l'aveuglement que Dieu leur

fait subir.
Obéissant aux désirs inférieurs, ces personnes injustes empêchent leurs coeurs, oreilles et

yeux de fonctionner et en retour méritent l'état d'éternelle perdition.

Le Coran dit:

"Oui, il est égal pour les mécréants, que tu les avertisse
ou pas, ils ne croiront pas. Dieu a scellé leurs coeurs et

leurs oreilles. Et sur leurs yeux, (Il a mis) un bandeau.
Et pour eux, il y aura un grand châtiment".

Coran, sourate 2, versets 6 et 7



Quelquefois, la corruption et le péché ne sont pas tels qu'ils empêchent le retour à Dieu et à la
vérité. Mais des fois, ils atteignent des proportions telles qu'il n'est plus possible de retrouver la
véritable identité humaine, car le sceau de l'obstination a taché les esprits des incroyants. Ceci
n'est qu'une conséquence naturelle de leur comportement, déterminé par la volonté et le désir

de Dieu.

La responsabilité de telles personnes a sa source dans leur exercice du libre arbitre, et le fait
qu'il n'aient pas bénéficié des bénédictions divines ne diminue en rien leur responsabilité. Il y a
un principe constant et évident qui dit que "Tout ce qui a son origine dans le libre arbitre et finit

dans la contrainte ne contredit pas le libre choix".
Il a été rapporté de l'Imam: "Dieu voulait que les choses aient lieu par les causes et les moyens,

et il n'a rien décrété sans sa cause; il a ainsi créé une cause à chaque chose".
Une des causes que Dieu a utilisé dans Sa création est l'homme et sa volonté, en se tenant au

principe que des moyens et causes particulières sont établies par Dieu pour l'apparition de tout
phénomène dans l'univers. La naissance d'un phénomène nécessite l'existence antérieure de

causes et de moyens, et si ce n'étaient eux, le phénomène, n'apparaîtrait pas. Ceci est un
principe universel qui inévitablement gouverne aussi les actions volontaires. Nos choix et libre
arbitre forment le dernier maillon de la chaîne des causes et des moyens qui résultent en une

action de notre part.

Les versets coraniques qui relient toutes choses à dieu et les décrivent comme provenant de
Dieu, s'attachent à proclamer la volonté pré - éternelle du Créateur comme l'auteur du monde,

et à expliquer comment Son pouvoir couvre et pénètre le cours entier de l'être. Son pouvoir
s'étend en chaque part de l'univers, sans aucune exception, mais la puissance incontestable de

Dieu ne diminue pas la liberté de l'homme. Car c'est Dieu qui fait du libre arbitre une part de
l'homme, et c'est lui qui la lui dispense. Il a rendu l'homme libre de suivre le chemin de son

choix, et il ne tient aucune personne pour responsable des fautes des autres.
S'il y a une contrainte quelconque dans les affaires de l'homme, c'est au sens où il est obligé

d'avoir le libre arbitre, comme une conséquence de la volonté de Dieu et non pas au sens où il
est condamné à agir d'une façon donnée.

Ainsi quand nous accomplissons le meilleur des actes, la capacité de les accomplir est de
Dieu, et le choix d'user de cette capacité de les accomplir est de Dieu, et le choix d'user de

cette capacité est de nous.



Certains autres versets du Coran précisent clairement le rôle de la volonté et des actions de
l'homme, réfutant de façon définitive les vues des déterministes. Quand il veut attirer l'attention

de l'homme sur les calamités et les tourments de ce monde, il les décrit comme étant le
résultat de ses méfaits.

Dans tous les versets parlant de la volonté de Dieu, on ne peut en trouver aucun qui attribue les
actes volontaires de l'homme à la volonté divine; Ainsi le Coran proclame:

"Quiconque fait un bien du poids d'un atome le verra
et quiconque fait un mal du poids d'un atome le verra"

Coran, sourate 99, versets 7 et 8

"Et vous serez très certainement interrogés sur ce que vous oeuvriez"

Coran, sourate 16, verset 93

"Bientôt ceux qui donnent à Dieu des associés diront: 'si
Dieu avait voulu, nous n'aurions pas été des faiseur s de

dieu, pas plus que nos ancêtres, et nous n'aurions rien
déclaré illicite' ainsi ont crié au mensonge ceux qui les ont
précédé, jusqu'à ce qu'ils eurent goûté de notre châtiment.

Dis ( oh prophète): 'avez- vous quelque science à nous
produire? vous ne suivez que la conjecture et ne faites que mentir"

Coran, sourate 6, verset 148

Si le salut et l'égarement de l'homme devaient dépendre de la volonté de Dieu, aucune trace de
mal ou de corruption n'existeraient sur terre: qu'il le veuille ou non, tout suivrait alors le chemin
du salut et de la vérité. Certains mécréants qui se cherchent des excuses prétendent que tous

leurs péchés sont voulus par Dieu. Ainsi le Coran dit:

"Quant ils commettent une turpitude, ils disent: 'nous y
avons trouvé nos ancêtres; et c'est Dieu qui nous l'a



commandé, dis: 'non, Dieu n'ordonne pas la turpitude.
Direz - vous contre Dieu ce que vous ne savez pas?

Coran, sourate 7, verset 28

Tout comme Dieu a voulu récompenser les bons actes, il a aussi voulu punir le péché et la
corruption, mais dans les deux cas, vouloir le résultat est différent de vouloir l'action menant au

résultat.
L'être humain et les effets naturels de ses actions sont en effet soumis à la volonté de Dieu,

mais ses actes volontaires proviennent de sa volonté propre.
Le point de vue de l'Islam tel qu'il est conçu par le chi'isme, est que l'homme ne possède pas
un tel libre arbitre qu'il puisse agir en dehors de la volonté de Dieu, qui couvre l'univers entier

sous forme de lois et de normes déterminées, réduisant ainsi Dieu à une entité faible et
impuissante s'il est confronté à la volonté de ses propres créatures. En même temps, l'homme
n'est aussi pas prisonnier d'un mécanisme qui l'empêche de choisir son chemin dans la vie et

qui l'oblige à être, comme les animaux, esclave de ses instincts.

Le noble Coran affirme clairement dans certains de ses versets que Dieu a montré à l'homme
le chemin du salut, mais il n'est pas obligé ni d'accepter le salut ni de tomber dans l'égarement.

"Oui, c'est Nous qui le guidons dans le sentier,
qu'il soit reconnaissant ou ingrat".

Coran, sourate 76, verset 3.

.Le Coran nie donc que les actes volontaires de l'homme soient attribués à Dieu


