Problématique de la science actuelle

<"xml encoding="UTF-8?7>

Science et Transcendance

Michael Heller

Les limites du langage et du sens commun

Par nature, nous sommes tous réalistes. Si nous ne I'étions pas, le monde autour de nous nous
anéantirait rapidement. Nous devons prendre au sérieux les informations que nous
transmettent nos sens. Quand nous traversons la rue, il importe bien plus de regarder
soigneusement a gauche et a droite que d'attendre des inspirations extraterrestres - sinon
nous serions tres rapidement mis hors jeu. Poétes et philosophes nous paraissent ridicules
parce qu'ils vivent dans le monde des idées au lieu de regarder le sol sous leurs pieds. Le bon
sens se développe a partir de nos relations avec notre environnement (y compris les embdches
sur lesquelles nous trébuchons et les bosses que nous valent le contact avec les objets durs) -
le bon sens étant I'ensemble des regles pratiques d'un comportement visant a vivre en

harmonie avec le monde.

Pour justifier notre sens commun, nous nous appuyons volontiers sur la science. La méthode
scientifique ne serait rien d'autre que le bon sens aiguisé. C'est I'expérience qui formerait le
fondement et l'instance finale de la science, et les instruments de mesure employés dans les
laboratoires ne seraient rien d'autre que le " prolongement " de nos sens. Le monde de la
technique et des inventions, de 'ordinateur sur mon bureau jusqu'a la sonde cosmique, serait le

grand triomphe du sens commun qui a su soumettre le monde matériel a son regne.

Une telle conception, aussi bienfaisante qu'elle sonne a l'oreille, est totalement fausse. Les
représentations de la science que se fait 'homme de la rue ne correspondent
malheureusement que trés peu a ce qu'elle est en réalité. C'est a la physique contemporaine -
la science actuellement la plus développée - que nous empruntons I'exemple qui remet

radicalement en question notre représentation de la science.

Peut-on trouver quelque chose de plus proche du bon sens que le fait de ne pas pouvoir
retourner au temps de notre jeunesse ? Le temps est irréversible. Il s'écoule irrévocablement
du passé vers l'avenir. Mais, en physique, ceci n'est pas une évidence absolue. Nous savons

aujourd'hui qu'a chaque particule correspond une antiparticule. Quand la particule rencontre



I'antiparticule, elles se transforment toutes deux en énergie. Ce sont des faits expérimentaux.

Cependant, ce n'est pas par l'expérience que nous avons appris l'existence de I'antimatiere.
Depuis 1926, on savait que le mouvement des particules élémentaires, par exemple de
I'électron, se décrit par I'équation de Schr?dinger. La découverte de cette équation par
Schr?dinger représente une réussite immense. C'est elle qui, avec les travaux de Heisenberg
publiés a peu prés a la méme époque, a fondé la mécanique quantique moderne. Toutefois,
cette équation de Schr?dinger avait un grand défaut : elle est non-relativiste, c'est-a-dire

gu'elle ne tenait pas compte des lois de la théorie de la relativité restreinte d'Einstein.

Cette théorie d'Einstein lie I'espace et le temps en physique, et bien que nous puissions
l'ignorer en construisant un modele approximatif du monde qui ne la respecte pas, nous
sommes quand méme obligés de l'incorporer si nous voulons construire un modele meilleur.
C'est Dirac qui, en 1928, proposa une version relativiste de I'équation de Schr?dinger. Or il se
trouve que I'équation mene a deux types de solution : celles du premier type représentaient des
particules élémentaires connues alors, celles du deuxieme type représentaient les mémes
particules mais existant dans un temps s'écoulant dans la direction opposée. Comment
comprendre cela ? S'agit-il de solutions irréalistes représentant un monde fictif ? Dirac eut
l'audace de stipuler que les particules qui vivent dans un temps inversé existent réellement et il
les nomma antiparticules. Il n'a pas été facile de formuler une telle hypothese. Elle contredisait
en effet toute la tradition acceptée jusqu'alors et elle mettait en question le sens commun. La
preuve que cette interprétation de Dirac n'est pas évidente, c'est qu'il fit usage d'une image
inusitée du vide en assimilant les antiparticules aux trous dans le vide. Notre sens commun se

sent tout aussi menacé par ces trous que par le temps inversé.

Donnons un autre exemple. Un atome émet deux photons (particules de lumiére). lls se
déplacent dans des directions opposées et, apres un certain temps, se trouvent éloignés l'un de
I'autre (la distance en soi n'importe pas, ils peuvent méme se trouver aux deux péles de la
galaxie). Les photons se caractérisent par une propriété nommée spin (moment cinétique). Le
spin est mesurable et, d'aprés la mécanique quantique, ne peut avoir que deux valeurs, que l'on

désigne symboliquement comme + 1 (plus un) et -1 (moins un).

Mais la situation est beaucoup plus différenciée que ne le laisse entendre notre langue "

grossiere ". Plus exactement, on ne peut dire d'un photon qu'il a une valeur particuliere du spin



comme un étre humain pese 75 kg ou a dix dollars dans sa poche. Au moment ou I'on mesure
le spin, le photon se comporte comme s'il avait toujours eu un spin d'une certaine valeur. En
réalité, le photon n'a pas de spin défini avant la mesure ; avant la mesure, il n'y a qu'une
probabilité objective qu'au cours du processus de mesure apparaisse une valeur définie du
spin. Supposons que nous ayons exécuté une mesure et obtenu la valeur + 1 dans ce cas,
selon les lois de la physique quantique, le spin de l'autre photon prend immédiatement la valeur
-1. Comment le deuxieme photon peut-il connaitre sans le moindre délai le résultat de notre

mesure, exécutée a une distance plus ou moins grande ?

Cette expérience hypothétique (Gedankenexperiment) a été concue en 1935 par Einstein (avec
Podolsky et Rosen) dans le but de montrer a quelle absurdité ménent les lois de la mécanique
quantique. Mais les physiciens - a I'opposé d'Einstein - n'ont pas été spécialement surpris
lorsque, il y a quelques années, Alain Aspect et ses collaborateurs ont mené a bien le
Gedankenexperiment d'Einstein et ont trouvé... que la mécanique quantique avait raison. C'est
le progres de la technique expérimentale ainsi que le théoreme de John Bell qui ont rendu
possible I'exécution de cette expérience théoreme qui précise l'intuition d'Einstein sous forme
d'une inégalité qui permet la comparaison exacte entre |'attente d'Einstein et le résultat

expérimental.

Qu'est-ce qui se passe au fond lors de I'expérience d'Alain Aspect ? Si l'intuition nous trompe,
nous devons revenir sur la structure mathématique de la théorie. Deux particules, par exemple
des photons, qui n'ont été méme qu'une seule fois en contact l'une avec l'autre (par exemple
lorsqu'elles ont été émises simultanément par le méme atome) se font décrire en mécanique
quantique par le méme vecteur d'état (dans I'espace d'Hilbert). Plus précisément, le
comportement des particules élémentaires est pareil a celui du spin : elles ne se trouvent dans
aucun endroit précis de I'espace tant que leurs coordonnées spatiales n'ont par été mesurées.
Le vecteur d'état contient uniquement l'information sur la probabilité d'obtenir différents
résultats de mesure possibles. Nous n'avons pas affaire uniquement a des particules qui vivent
dans le flux du temps inversé, mais aussi a des particules pour lesquelles I'espace ne présente
aucun obstacle. C'est comme si les particules élémentaires n'existaient ni dans le temps ni
dans l'espace ; comme si le temps et I'espace n'étaient que nos notions macroscopiques, dont
le sens ordinaire se perd totalement lorsque nous essayons de |'appliquer au monde des
quanta. Bien plus, peut-on vraiment parler de l'individualité d'une particule qui ne se trouve

nulle part dans le temps et I'espace avant qu'on n'ait mesuré ses propriétés ? Si I'on considere



comme un objet ce qui est décrit par un vecteur d'état, les deux photons situés aux péles
opposés de la galaxie ne forment qu'un seul et unique objet quantique (pour autant qu'ils aient

agi l'un sur l'autre auparavant).

C'est ainsi que la physique contemporaine remet en question au sein du monde des quanta

l'usage de notions fondamentales telles qu'espace, temps et individualité.

Est-ce que cela ne met pas en question le sens commun ?

Quelques philosophes déclarent que ce qui ne se laisse pas exprimer clairement n'a pas de
sens. Cette déclaration part d'une intention louable : elle vise a éliminer la confusion et le "
bavardage scientifique " qui ne recouvrent rien. Mais la physique moderne a montré que notre
langage est limité dans ses possibilités. Notre langue s'effondre aux frontieres de beaucoup de
domaines de la réalité, par exemple du monde des quanta. Cela ne signifie toutefois pas que la
confusion et le manque de clarté soient admis dans ce domaine. La langue mathématique
s'avere beaucoup plus puissante que notre langue de tous les jours. Et, bien plus, la
mathématique n'est pas seulement une langue qui décrit ce que les sens pergoivent. La
mathématique est également un instrument qui dévoile tels domaines de la réalité qui nous
seraient inaccessibles sans son aide. Tous les problemes de l'interprétation de la physique
moderne se laissent ramener a un seul probleme : de quelle maniére peut-on traduire dans

notre langue habituelle ce que découvre la méthode mathématico-empirique ?

Je soutiens que la plus grande conquéte de la physique moderne a été de découvrir que notre
sens commun se limite a un domaine étroit de notre expérience ordinaire. Hors de cette région

s'étend une sphere inaccessible a nos sens.

La question de Schrodinger

Le monde de la mécanique classique apparaissait comme simple et évident, bien qu'il ne l'aie
jamais été. La méthode découverte par Galilée et Newton ne consistait nullement a faire des
centaines d'expérience de chutes de corps et de plans inclinés dont les résultats étaient décrits
par la suite a I'aide de formules mathématiques. Guidé par une intuition géniale, Newton se
risqua a quelques visions courageuses qui suggérerent la forme mathématique des lois du
mouvement et de la gravitation universelle. Ces équations ne décrivent donc absolument pas

les résultats de nombreuses expériences. Qui donc a jamais vu un corps se déplacer d'un



mouvement constant et rectiligne vers l'infini parce qu'aucune force n'agit sur lui ? Bien plus, il
n'existe aucun mouvement de ce genre dans tout I'Univers. Et pourtant, c'est précisément cette

loi qui devint le fondement de toute la mécanique moderne (post-aristotélicienne).

En fait, le monde de la mécanique classique est sans aucun doute déja plus riche que le monde
que nous découvrons grace a nos sens. C'est justement dans la mécanique classique que se
découvre le premier principe de la physique moderne que seule l'analyse mathématique des
lois du mouvement pouvait démontrer, principe selon lequel nos sens sont dépourvus de
pénétration. Ce principe, dit d'action minimale, a en effet un contenu extraordinaire. Selon lui,
toute théorie de physique - en allant de la mécanique classique jusqu'aux théories les plus
récentes - peut se construire suivant la méme procédure. Il faut premierement deviner la forme
mathématique d'une fonction correspondant a la théorie en question, fonction dite de
Lagrange. Ensuite, I'on calcule l'intégrale correspondante, nommée action. Finalement, on
obtient les lois de la théorie en question en posant que l'action prend la valeur extréme (la plus

petite possible, mais parfois aussi la plus grande possible).

Par ailleurs, les physiciens révent d'une théorie unificatrice, qui couvrirait toutes les forces
(theory of everything). Bien que l'espoir de I'obtenir grandisse, nous n‘avons pas encore une
telle théorie. Néanmoins, dans un certain sens, on peut déja parler de l'unification de la

méthode. Toutes les théories de la physique obéissent au principe de l'action minimale.

Nous ne pouvons pas nous apercevoir par nos sens de ce qu'autour de nous les corps se
déplacent de telle maniére qu'une expression mathématique assez simple (I'action) prend
toujours la valeur minimale. Mais il en va ainsi. Nous vivons entourés de choses que nous ne

pouvons ni voir, ni entendre, ni toucher.

Schr?dinger s'est demandé une fois quelles conquétes de la science ont le plus soutenu une
conception religieuse du monde, et il a lui-méme donné la réponse : les résultats de Boltzmann
et d'Einstein concernant la nature du temps, qui peut changer de direction en suivant les
fluctuations de I'entropie ; le temps, qui peut s'écouler de maniéere différente selon différents
systemes de référence, n'est pas Chronos, le tyran dont le regne absolu anéantirait toutes nos
espérances d'une vie hors du temps. Au contraire, le temps devient une grandeur d'ordre
physique avec un domaine d'application limité. Si Schr?dinger vivait de notre temps, il aurait pu

ajouter bien des nouvelles positions a sa liste des découvertes qui nous enseignent le respect



du mystere. Selon moi, la principale conquéte de la physique moderne ne sont pas les
découvertes individuelles, mais la méthode. Les résultats spectaculaires des dernieres théories
physiques sont un exemple éclatant des potentialités sous-jacentes de la méthode, bien que

trés peu de personnes l'aient remarqué.

Deux expériences de I'humanité

Arrétons-nous un moment dans la course aux découvertes et jetons un regard sur les
performances scientifiques des deux derniers siécles : nous observons une continuité
intéressante. Au |9e siecle, 'humanité a vécu une période d'efficacité remarquable de la
méthode scientifique. Expérience bouleversante ! En haussant les épaules, nous la nommons
aujourd’hui " I'époque de la vapeur et de I'électricité " ; mais nous devons nous rendre compte
que le chemin de I'éclairage primitif par résineux a I'ampoule électrique et de la malle de poste
au chemin de fer a da représenter, pour les contemporains, une révolution bien plus grande
que, pour nous, le passage de I'avion a hélice a l'avion a réaction intercontinental. Au 20e
siecle, la technique a fait dimmenses progres, mais au 19e siecle, elle est née presque du
néant ; pourtant déja a I'époque, il était bien clair qu'elle allait modifier trés rapidement le visage
du monde civilisé. Au |19e siecle, comme jamais auparavant et jamais par la suite, la science
était synonyme de progres et d'un avenir radieux. Le positivisme, qui voyait en la science
l'unique source du savoir sar et précieux, le scientisme, qui voulait remplacer par la science non
seulement la philosophie, mais aussi la religion - étaient en fait simplement une formulation
philosophique de ce que I'humanité vivait, a savoir I'expérience de l'efficacité de la méthode
scientifique. La supposition qu'il y avait des limites a cette méthode scientifique aurait été une
hérésie tellement absurde que, si quelqu'un avait osé la formuler, on ne l'aurait méme pas

discutée.

Arriva le 20e siécle et avec lui guerres et révolutions. Je pense que la révolution qui s'est
produite dans la recherche des fondements de la physique au début du 20e siécle (et qui dure
jusqu'a aujourd'hui) n'a pas eu moins d'effet sur notre culture que toutes les ruptures politiques
qui ont marqué l'image du monde de notre siecle. Il s'est avéré que la mécanique classique,
qui, en fait, avait servi comme théorie a tout faire, est en réalité une théorie doublement limitée
dans son utilisation ; d'une part, elle est limitée pour ainsi dire " par le bas " : parce que les lois
de la nouvelle mécanique quantique remplacaient celles de Newton dans le domaine des
atomes et des particules élémentaires, et d'autre part, elle est dans une certaine mesure limitée

" par le haut " : car la physique classique ne vaut plus pour les objets se mouvant a des



vitesses allant jusqu'a la vitesse de la lumiére. Et bien plus, les nouvelles théories, elles aussi,
sont limitées dans une certaine mesure : la grandeur finie de la constante de Planck limite
considérablement le domaine des questions que I'on peut poser en mécanique quantique dans
I'application au monde des quanta et, de méme, la grandeur constante de la vitesse de la
lumiére, suivant la théorie de la relativité, définit la barriere de la vitesse de transmission des

informations a un observateur.

L'emploi de la mathématique pour analyser le monde est le fondement de la méthode
employée par la physique depuis Galilée et Newton (ou peut-étre plus t6t - depuis Archiméde).
La certitude et l'infaillibilité des conclusions mathématiques se transmettent a la physique et
représentent une des sources (a coté de I'expérience controlée) de I'efficacité de la méthode
physique. Et c'est la raison pour laquelle cela provoqua presque un choc lorsque Kurt G?del
démontra dans les années trente son fameux théoreme, selon lequel on ne peut créer de
structures universelles axiomatiques dont toutes les mathématiques pourraient étre dérivées
(au moins une partie aussi importante que l'arithmétique) : une telle structure serait soit

contradictoire soit incompléte.

Aujourd'hui il est hors de doute que le 20e siecle nous a révélé les limitations de la méthode
scientifique. Révélation importante, que les philosophes n'ont su apprécier que tardivement.
Dans la premiere moitié de notre siécle, le positivisme fleurissait encore sous la forme radicale
de I'empirisme logique, dénommé aussi néo-positivisme. Ce n'est que dans les années
soixante que I'on reconnut que I'ancienne et respectable image classique de la science n'était
plus acceptable philosophiquement. Non, je ne pense pas aux courants anti-scientifiques et
anti-intellectuels qui travaillent actuellement contre la science, parfois avec fanatisme, au nom
du soi-disant intérét bien compris de I'humanité. Mais je pense a une philosophie de la science
qui reconnaisse la beauté de la science dans son pouvoir de révélation et les possibilités de
I'utiliser rationnellement pour le bien de I'humanité, et ceci a partir de la reconnaissance
adéquate de ses propres possibilités : aussi bien a cause de la clarté et de l'efficacité de la

méthode scientifique qu'a cause des limitations qui lui sont inhérentes.

Science et transcendance
La science peut se comparer a un grand cercle. Son domaine intérieur représente la foule des
résultats acquis. Ce qui est en dehors du cercle représente les domaines a découvrir. Il faudrait

interpréter la circonférence du cercle comme un lieu ou se rencontrent ce que l'on sait et ce



gue l'on ne sait pas, autrement dit la totalité des questions scientifiques et des problemes non
résolus. La science fait des progres et produit de nouveaux résultats ; cela signifie que le cercle
s'élargit. Mais en méme temps que sa circonférence grandit, de nouvelles questions surgissent
et une nouvelle problématique se présente. C'est une vérité historique que chaque probleme

résolu amene de nouvelles questions et génere de nouvelles taches.

Si I'on comprend par le terme transcendance, selon son étymologie, " ce qui est au-dela ", tout
ce qui est hors du cercle des résultats scientifiques leur est transcendant. Donc la
transcendance permet une graduation. Quelque chose peut transcender la science concréte,
toutes les théories connues actuellement, mais aussi quelque chose peut transcender les

frontieres de la méthode scientifique. Y a-t-il de telles frontiéres ?

On compte au moins trois domaines de la connaissance qui se dérobent pour toujours a la
méthode mathématico-empirique : la problématique de l'existence, les derniers fondements de

la rationalité, et la problématique des valeurs et du sens.

Comment justifier et fonder I'existence du monde ? Pourquoi y a-t-il quelque chose plutét que
rien ? Les physiciens optimistes affirment qu'on trouvera une " théorie universelle " dans un
avenir pas trop lointain : une telle théorie non seulement expliquerait tout, mais encore serait
l'unique théorie universelle. Dans ce sens tout I'Univers serait explicable, il n'y aurait plus de
questions, mais... Mais, supposons que nous ayons déja une telle théorie : |a totalité des
équations qui ensemble décrivent I'Univers (en présentant un modéle). |1 reste néanmoins un

probleme a résoudre. Comment passer des équations abstraites au monde réel ?

Qui a rendu possible l'existence méme de ce que décrivent les équations ? Qui a " donné le feu
vert " aux formules mathématiques ? Sans aucun doute, les sciences étudient le monde de
maniére rationnelle. La connaissance est rationnelle quand elle est fondée de maniere
adéquate. Et la se posent deux questions : pourquoi devrions-nous fonder nos convictions de
maniére rationnelle ? Pour quelle raison la stratégie des fondements rationnels est-elle si

efficace dans I'étude du monde ?

Il n'y a pas de réponse rationnelle a la premiere des deux questions. Essayons de justifier par la
raison l'idée que tout doit étre fondé sur la raison. Mais notre preuve ne peut pas présupposer

ce qu'elle doit prouver. Nous ne pouvons donc pas présupposer que les convictions doivent



étre fondées sur la raison. Logiquement, nous ne pouvons pas utiliser dans notre preuve des
moyens rationnels qui servent a établir une preuve, c'est-a-dire nous ne pouvons pas établir de

preuve.

Il ne nous reste pas d'autre issue que d'accepter que le postulat de s'en tenir aux regles de la
rationalité est un choix. Nous avons deux possibilités et nous devons nous décider pour 'une
des deux : soit, en faisant de la science, nous nous basons sur la rationalité, soit nous
acceptons l'irrationalité. La rationalité est une certaine valeur. Nous le voyons clairement
quand nous la comparons a l'irrationalité. Nous jugeons la rationalité comme quelque chose de
bon et l'irrationalité comme mauvais. En choisissant la rationalité, nous choisissons le bien,

nous avons donc affaire a une décision morale.

L'humanité a pris cette décision lorsqu'elle a commencé a poser les premieres questions au
monde et qu'elle a cherché des réponses rationnelles a ces questions. Toute ['histoire

ultérieure de la science n'a été qu'une répétition de cette décision.

Et maintenant la deuxiéme question : pourquoi le fondement rationnel a-t-il été si efficace
dans I'étude du monde ? ? cette question, on peut risquer la réponse suivante : parce que notre
étude du monde ameéne des résultats si sensationnels, notre décision de s'orienter d'apres les
lois de la rationalité doit bien correspondre dans un certain sens a la structure du monde. Le
monde n'est pas un chaos irrationnel, mais bien une rationalité ordonnée. Autrement dit : la
méthode rationnelle d'étude du monde est efficace parce que celui-ci est plein de sens.
Cependant, il ne faut pas comprendre ce sens comme anthropomorphe, comme quelque chose
de lié a la conscience humaine, mais bien comme la qualité du monde grace a laquelle elle
révele sa structure rationnelle - a condition que soient utilisés des moyens de recherche
rationnels.

Encore la question de Schrodinger

Je pense qu'il serait important apres toutes ces considérations de revenir a la question de
Schr?dinger. Qu'apporte a la religion la science contemporaine ? Je suis d'avis qu'elle nous
rend, plus fortement que jamais, sensibles au mystére. Dans les sciences, nous rencontrons le
mystére a chaque pas. Seuls les non-scientifiques et les mauvais scientifiques ont I'impression
gu'en sciences, tout est d'une clarté évidente. Un bon scientifique sait qu'il avance sur une
arréte entre ce qui a déja été étudié et ce qui n'est que pressenti par un nouveau

qguestionnement. Il sait aussi que ces questions nous ouvrent a des mondes qui dépassent de



loin notre capacité de compréhension, entrainée a étudier les seuls fragments que nous venons

d'arracher aux mystéeres du monde.

Imaginons-nous un homme de sciences éminent du 19e siecle, par exemple Maxwell ou
Boltzmann, et supposons que, par un miracle quelconque, son collégue (ou un simple étudiant
en physique) cent ans plus jeune recule le temps et parle a cet homme de sciences des lois,
aujourd'hui bien connues et imprimées dans les manuels scolaires, de la théorie de la relativité
générale et de la mécanique quantique. Maxwell et Boltzmann le prendraient pour un fou et ne
préteraient pas l'oreille a ses élucubrations. J'en tire la question suivante : " Comment
réagirions-nous si un physicien du 21e siecle venait nous parler de ce qu'il a appris a
l'université ? " Seul un scientifique a courte vue contesterait qu'il est entouré de tous cotés de

mystere.

En disant cela, je pense a des mystéres au sens relatif, a des mystéres qui aujourd'hui
dépassent notre entendement, mais demain peuvent valoir comme vérité bien étudiée.
Cependant, de tels mystéres n'‘annoncent-ils pas un mystere plus grand ? Est-ce que ce qui
dépasse (transcende) les frontiéres actuelles de la science ne pointe pas vers la
transcendance dans le sens plein du mot, c'est-a-dire vers ce qui dépasse toute possibilité de

la méthode scientifique ?

C'est intentionnellement que j'ai exprimé ma pensée sous forme de questions. Des phrases
affirmatives sont souvent trop raides et trop pauvres pour exprimer une idée ; de telles phrases
affirment ce que leurs mots et les liens entre les mots signifient mais taisent ce qui est en-
dehors. Restons-en donc aux questions, qui nous releguent, par leurs points d'interrogation,

derriere les limitations grammaticales :

- Est-ce que les conquétes inouies de la science qui révolutionnent nos représentations de la
réalité (le temps inversé, I'espace déformé, les particules qui perdent leur individualité mais
sont en communication sans l'aide du temps ni de I'espace) ne constituent pas un signe
suffisamment clair de ce que la réalité ne s'épuise pas a ce que nous pouvons voir, toucher,

mesurer et peser ?

- Est-ce que le fait que le monde n'est pas seulement un concept abstrait, un modele

indescriptible, une équation non résolue, mais au contraire quelque chose qu'on peut mesurer,



peser, toucher et éprouver n'indique-t-il pas la source originelle de I"?tre ?

- Est-ce que le fait que le monde se laisse néanmoins saisir en formules abstraites et en
équations ne suggere pas que l'abstraction, c'est-a-dire la pensée, est plus originelle que le

concret, c'est-a-dire la matiéere ?

- Est-ce que la rationalité du monde, qui présuppose, mais ne peut expliquer, toute recherche
scientifique, n'est pas un reflet d'un plan rationnel qui se cache dans chaque question

scientifique posée au monde ?

- Est-ce que la décision morale de s'orienter en science d'apres les lois de la rationalité n'est

pas un signe du bien qui se trouve a l'arriere-plan des décisions correctes ?

Ces questions ne sont pas des questions de " derrieres les frontiéres " éloignées de notre
réalité tangible. Le concret de |"?tre, la rationalité des lois de la nature, le sens a donner, que
nous touchons dans nos décisions sont présents dans chaque atome, dans chaque quantum

d'énergie, dans chaque cellule vivante, dans chaque tissu de notre cerveau.

Il est vrai que le mystere ne se trouve pas dans les assertions de la science mais dans leur

horizon. Cependant I'horizon pénetre toute chose.

Tarnow, Décembre 1993

((Traduit par Ursula E. Reich-Pleines



