L'ISLAM ET LA SCIENCE

<"xml encoding="UTF-8?7>

L'ISLAM ET LA SCIENCE

" La science est plus méritoire que la priére ", faisait remarquer le Promoteur de l'lslam ; " un
seul homme de science - ajoutait-il - a plus d'emprise sur le démon, qu'un millier de dévots ". "
Les homme de science sont les héritiers des Prophétes dont le seul patrimoine Iégué au

monde est précisément la science ".

" Quiconque s'éloigne de son foyer (quitte sa patrie), a la recherche de la connaissance, est
censé agir dans le sens agréé de Dieu ". il s'agit de toutes les branches de la science aussi bien
coranique qu'humaine. " La recherche de la connaissance est une obligation pour tous
(musulman et musulmane). Abou Horéira dit : " Le Prophéte m'a inculqué deux sortes de
connaissance dont je ne peux révéler qu'une seule, la divulgation de l'autre étant susceptible de
m'étre fatale ". Ce hadith fait allusion a certaine sciences occultes, infuses, suprahumaines ou
cosmiques qui ne sont pas toujours conformes aux données " littérale " de la science et dont la
révélation troublerait les esprits. Certaines branches de la sciences sont tenues aujourd'hui en

secret rigoureuy, et il en ainsi actuellement dans le domaine nucléaire, par exemple.

L'Islam tient en grande estime les sciences appliquées d'intérét pratique, les expérimentations
positives, le doute créateur et la persévérance dans I'étude et la recherche : " A un groupe
d'agriculteurs occupé a greffer des palmiers, le Prophéte ordonna un jour de cesser une telle
pratique ; or les palmiers non greffés produisirent des dates de mauvaises qualité ; le Prophete
venant a repasser devant ces mémes agriculteurs, ils s'en plaignirent : " vous étes - reconnu le
Prophéte - plus au courant des choses de votre domaine. C'est la un hommage éclatant rendu
a la science et a I'expérience ! L'Envoyé de Dieu fit remarquer, un jour, qu'il pouvait toujours se
tromper, en tant qu'étre humain, " dans le domaine non révélé ". La recherche intelligente -
affirme encore le Prophéte - est la moitié de la science, c'est-a-dire de la réussite dans toute
expérimentation scientifique. Mais le doute ne doit étre ni systématique ni nihiliste : " Les
ceuvres des sceptiques - dit le Coran - sont comparables au mirage du désert, que 'homme
altéré de soif prend pour de I'eau jusqu'a ce qu'il y accoure et ne trouve rien " ( Sourate de la
Lumiére, verset 39). Le pari de Ghazali, bien antérieur a celui de Pascal, est un mode discursif
d'investigation que ce grand penseur musulman, surnommé " I'Argument de l'lslam *, a su

appliquer avec efficience.



Le Musulman se doit d'avoir le souci constant de connaitre et d'apprendre ; la science n'a pas
d'age mais l'assimilation de la science a I'age tendre est comparable a la gravure sur pierre ;
par contre, I'apprentissage, dans la maturité, est semblable a un tracé tenté a la surface de

I'eau ; comme le dit le proverbe.

L'lslam " est une des religions les plus compatibles avec les découvertes des sciences " ; c'est
a cette liberté d'esprit que la science a pu s'épanouir, au sein de I'lslam et aboutir " aux
découvertes sensationnelles qui ont bouleversé les données du savoir gréco-romain “. ce n'est
donc pas la religion, dans sa réalité fonciere et transcendante qui aurait entravé le progres des
sciences matérielles et empéché I'épanouissement de l'esprit critique, dans la plénitude de sa
liberté. Si I'lslam avait pu, dés le Xleme siecle de I'ére chrétienne, prendre la direction d'un
monde civilisé nouveau instauré sur I'édifice délabré d'une Rome agonisante et du " bigotisme
ignorant des Byzantins *, ce n'était a cause d'une carence inhérente au Christianisme mais
simplement sous l'effet d'une doctrine " chrétienne " travestie qui fit sombre la Chrétienté dans
un irrationnel factice. Les applications de cette doctrine ont été des plus graves, car on a vu
s'établir une ere dite " de la foi " qui se prolongea jusqu'au Xlleme siecle. Alors que la
civilisation maghrebo-andalouse battait son plein, " une partie du cléricalisme, égoiste et
obscurantiste s'ingénia - dit encore G. Rivoire - a forcer la déviation en abjurant les sciences
qui " défient " Dieu, telle la médecine qui consiste a faire disparaitre le mal physique considéré

alors comme un chatiment divin ".

Si on avait pris le soin de méditer sur la portée des principes de I'lslam et du Christianisme, on
n'airait pas manqué d'y voir un spiritualisme accompli ou l'idéalisme transcendant

s'accommode du positivisme le plus réaliste.

D'éminents orientalistes tels Gustave le Bon, Vintejoux, George Rivoire et autres, avaient
esquissé, dans leur célebres ouvrages ayant trait a la " civilisation des Arabes ", au " miracle
Arabe " et aux " visages de l'lslam ", des fresques vivantes sur I'évolution scientifique qui s'est
réalisé, au sein de I'lslam, a travers la langue arabe, qualifiée par Massignon comme " véhicule
et instrument de transmissions internationales ". mais ces synthéses demeurent relativement
incomparables, pour avoir " glissé " sur certains impondérables qui constituent' a notre sens,
les ressorts essentiels du génie de I'lslam ; telle cette révolution sociale dont nous avons
brievement dépeint les traits les plus saillant ; telle aussi cette ceuvre artistique marquée d'une

rare originalité, tels enfin le sens et la portée des découvertes scientifiques sensationnelles qui



devraient, sous I'égides d'éminents savants musulmans, promouvoir l'industrie et préparer |'étre

de la mécanisation moderne.

L'avénement de I'lslam avait bouleversé, en I'espace de quelques décades, la carte du monde
et mit en branle une révolution scientifique, intellectuelle et socio-économique. D'esprit "
électique " et syncrétiseur, I'Arabe, aprés un stade de décantation, devint créateur. " Malgré le
grand nom d'Euclide - fit remarquer E. F. Gautier - ce ne sont pas les Grecs, ce sont les
Sarrassins (c'est-a-dire les musulmans) qui furent les professeurs de mathématiques de notre
Renaissance ".

Le maghrébin Idrissi est présenté comme le " Professeur de Géographie de I'Europe *,
l'optique d'Alkhazen est bien supérieure - note Bigourdan - a celle de Ptolemée ". " Si l'on
compte - dit Delambe dans son " histoire de I'Astronomie " - a peine deux ou trois
observateurs parmi les Grecs, on en voit, au contraire, au assez grand nombre parmi les
Arabes ". Albitrugi critiqua le systéme planétaire de Ptolemée et en proposa un plus simple. En
chimie Avicenne se rendit compte, trés t6t, de la vanité de I'Alchimie comme science
prétendant opérer la transmutation des métaux en or, par l'intermédiaire de la pierre
philospholate 'appelée élixir chez les Arabes). Parmi les principes énoncés par le savant
musulman, dans un de ses ouvrages (traduit en latin dés 1200 apreés J.C), figure celui de
Lavoisier ( I'un des créateurs de la chimie moderne) ; a savoir que " rien ne se crée de rien ", "
rien ne peut se réduire au néant ". tout un chapitre est consacré, dans le méme ouvrage, a
I'analyse de différentes opérations chimiques dont les résultats procédent bien d'une méthode
expérimentale fondée sur I'observation. Les constatation d'Avicenne su les métaux , leur
nature, leurs propriétés ont contribué a la création de la métallurgie moderne. Le réle joué par
Avicenne, en tant que physicien, a été mis en relief par la découverte d'un de ses ouvrage sur la

physique.

Al Birouni, au XI eme siecle, se livra, lui aussi, a des études de physique treés poussées et eut
I'idée, extraordinaire pour I'époque, de comparer la vitesse de la lumiére a celle du son. Il
semble surtout avoir eu la conviction du réle essentiel joué par I'expérience dans la

méthodologie scientifique.

C'est Avicenne aussi qui a jeté les fondements de I'embryologie moderne, en procédant a la

dissection de I'embryon et a I'analyse minutieuse de ses divers organes. Il est le premier a avoir



décrit le mécanisme de I'afflux sanguin ; le Syrien Ibn Nafis découvrit, trois siecles plus tard, le
systeme de la circulation pulmonaire dite " petite circulation ". Mais déja, au XIl éme siecle, le
maghrebin Averroes esquissait dans ses " Kolliat ", le schéma de la grande circulation du sang,

préparant ainsi le terrain a la théorie de William Harvey, sur le systeme sanguin de 'homme.

Ce ne sont la que quelques exemples des découvertes scientifiques arabes qui contribuent a
mettre sur pied d'importants secteurs de l'industrie moderne et a préparer I'ere de la

mécanisation.

Ceci dit, on comprend trés bien la relation qui liait la religion au domaine de la science et qui
fut régit par un seul mot de la part du Prophéte " vous étes plus savant de votre vie ". Cette est
la loi sur laquelle se sont basé de multiples recherches dans le domaine scientifiques pour but
d'améliorer la qualité de vie des musulmans. La religion, contrairement a ce qui et répondu, ne

contredit, absolument pas, la science, et vice versa. Certes, la religion islamique, en plus précis,
organise et met en ceuvre des lois, pour cibler ce qui est de plus intéressant pour 'homme en

recherche, mais n'interdit d'aucune maniére cette quéte de connaissance, au contraire, elle 'y

incite. C'est pour lui épargner toutes les étapes, qui peuvent le tarder de siecles ou I'égarer d'un
but fructueux, que le Coran présente des réponses, sur un certain nombres de questions

d'ordre philosophique, déja prétes. En gain du temps et d'énergie, ces réponses permettent a

I'hnomme de s'investir beaucoup plus dans les domaines " pragmatiques ", dont le profit est
concret, tels les domaines médicaux, technologiques et autres, que s'élancer dans la recherche
des réponses a des question d'existence et de croyance, chose qui non interdite de principe,

mais qui exige beaucoup de temps et de discussion.

Bref, I'lslam, n'interdit pas la recherche scientifique en elle-méme, mais lui régit les buts et les
moyens. Ainsi, toute recherche censé apporter plus de mal que de bien, deviendra, ipso facto,
illégale. Sur ce point, I'lslam renforce les lois actuelles sur la recherche scientifiques.
Lesquelles lois sont le résultat de longues années, voire de toute une histoire, de 'homme et de
la science, au cours de la quelle, maints gestes et attitudes, sous le titre " servir 'humanité *,
ont nui a I'étre humain lui méme. L'lIslam incite tous les musulman a apprendre et " chercher la
connaissance et le savoir ", en un terme général, pour que tout type de savoir, bien sar

fructueux, soit exalté et vanté et par conséquent, demandé.

Pour conclure, entre I'lslam et la science, une complémentarité réside beaucoup plus qu'une



contradiction. Car I'lslam, par le Coran et la Sounat, ne contient guére d'irrationnel, mais peut
contenir l'inaccessible a la raison humaine. Encore, faut-il perfectionner cette Raison poury

faciliter I'accessibilité.

Elmanaoui Rachid



