
L'utilité de la philosophie dans la religion

<"xml encoding="UTF-8?>
L'utilité de la philosophie dans la religion

(par Moustapha Abdoulhoussen)
Au nom d'Allah le Clément, le Miséricordieux. Gloire à Allah, le Seul digne de louanges et de

toute adoration.
Lorsque frère Maalik m'a demandé il y a trois semaine de cela, de préparer un discours en

français, je me suis demandé ce que je pouvais Nous apporter.

Je dis " Nous " car si je dis " Vous apportez ", cela signifie que je me mets dans la position du
savant et Vous des ignorants. Alors que lorsque je regarde cette assemblée, je vois beaucoup
plus de savants que d'ignorants. Nous sommes tous au même niveau. C'est pour quoi j'ai dit "
Nous apporter ". D'ailleurs, mon propos n'est pas affirmatif mais plutôt interrogatif c'est à dire

je cherche à susciter le questionnement en chacun de nous. C'est pour quoi, j'ai choisi le thème
de " Philosophie et Religion ". Bien sur, il est impossible et prétentieux de vouloir traiter cette

question et d'y apporter des réponses définitives en une quinzaine de minutes.

Nous tenterons plutôt de questionner ces deux notions en nous demandant ce qu'elles sont en
elles mêmes et ce que la Philosophie peut apporter à la Religion. Je tiens à préciser une chose
: toutes les critiques ou tous les conseils que je pourrai émettre sont d'abord diriger vers moi-

même.
I/ La Philosophie

Qu'est ce que la Philosophie ? Si on fait un tour d'horizon des différents préjugés sur la
Philosophie, celles-ci se résument à quelques uns, à savoir : la Philosophie est un luxe,Elle ne

sert à rien,Elle est inutile,Tous les philosophes sont des fous, etc... Donc Philosophie égale
perte de temps. Effectivement, lorsque l'on a rien compris à la Philosophie, lorsqu'on a pas

réellement compris ce qu'elle est, elle peut apparaître comme inutile.
Pourtant si on fait un effort de réflexion, on se rend très vite compte que la Philosophie est

indispensable. En effet, à l'époque est apparue la Philosophie dans le monde Occidental, c'est
à dire vers le quatrième siècle avant JC, la Philosophie n'était pas ce qu'elle est aujourd'hui. A

notre époque, la Philosophie, c'est produire un discours théorique sur le monde, c'est
s'intéresser à des choses aux quelles le commun des mortels ne s'intéresse pas comme par

exemple " Comment la connaissance est elle possible ? ", " Comment l'acquisition des



connaissances est elle rendue possible ? ". C'est ce qu'on appelle, la Philosophie de la
Connaissance. Bref, la Philosophie c'est discourir, c'est rester dans le monde des idées, pour
reprendre l'expression de Platon. Alors qu'à l'époque antique, la Philosophie n'était pas qu'un

discours. Au contraire, c'était avant tout une manière de vivre, un engagement existentiel, donc
le Philosophie est ici rattaché à la pratique. On est dans du concret, dans le monde réel.

" Que signifie manière de vivre ? ". Cela signifie, vivre selon ses idées. C'est à dire selon les
idées de l'école à laquelle on s'est attaché car à cette époque, il était question d'adhérer à une

école. Les plus connues étaient les suivantes : l'école épicurienne, platonicienne,
aristotélicienne, stoïcienne, cynique. Chacune de ces école avait une doctrine et il s'agissait à

ce moment là, d'appliquer, de vivre en fonction de cette doctrine. On voit à partir de là que celui
qui décidait de vivre philosophiquement prenait la décision de changer radicalement sa

manière de vivre mais aussi sa manière de voir et de comprendre le monde.

Que recherchaient toutes ces écoles ?
Elles cherchaient toutes à transformer l'individu, à le rendre meilleur. Le but était de vivre

vertueusement, de se détacher de ce monde matériel, de prendre de la distance à l'égard de
ses passions, de ses désirs. Il était question de devenir meilleur et l'outil fondamental qui
permettait cette transformation était LA RAISON. Par exemple, pour l'école stoïcienne, il

s'agissait de ne pas être affecté par le monde extérieur, c'est à dire le monde extérieur ne peut
pas nous faire du mal. Si nous sommes malheureux, ce n'est pas parce que le monde qui nous

entoure nous rend triste,ce n'est pas le monde qui est la cause de notre tristesse, c'est nous
même qui sommes la cause de notre propre malheur car l'école stoïcienne a un principe

fondamental qui se résume dans cette formule d'Epictète :

" Il y a des choses qui dépendent de nous et il y a des choses qui ne dépendent pas de nous.
Celles qui dépendent de nous sont intérieures à nous, à savoir notre volonté et celles qui ne

dépendent pas de nous sont extérieures à nous, à savoir le monde qui nous entoure. "

Si un individu applique scrupuleusement cette formule, l'on peut affirmer en toute certitude qu'il
ne connaîtra jamais le malheur. Pour quoi ? Tout simplement parce qu'il y a une distinction

fondamental entre le monde intérieur qui est le monde où règne notre volonté donc un monde
qui dépend de nous, un monde sur lequel nous avons la capacité d'agir et le monde extérieur

sur lequel nous ne pouvons avoir de maîtrise totale car c'est le monde de la contingence, c'est



le règne de la nature, les choses ne fonctionnent pas selon notre volonté.

C'est pourquoi, les stoïciens s'attachent au premier monde, celui où notre volonté à tous les
pouvoirs et nous demandent de fortifier notre volonté, notre " citadelle intérieure " pour

reprendre une expression de Pierre HADOT.

Prenons un exemple pour que ce soit plus clair : Quelqu'un me donne une gifle. La réaction
spontanée, je dis bien spontanée est de s'énerver et de vouloir lui rendre la gifle. Le Stoïcisme

nous demandera de marquer un temps d'arrêt c'est à dire réfléchissons avant d'agir.
N'agissons pas sous le coup de la colère. Quelqu'un me donne une gifle, ce n'est pas un mal
car je ne pouvais pas vouloir que celui qui avait pris la décision de me donner une gifle ne le

fasse pas car je n'ai aucun pouvoir sur sa volonté donc on est dans le monde des choses qui
ne dépendent pas de nous. Par contre ce qui est mal c'est de considérer cette gifle comme un
mal car on est dans le monde intérieur, dans celui de la volonté où personne ne peut m'obliger

de m'énerver. Le fait de dire que cette gifle n'est rien, c'est garder son calme, c'est rester maître
de soi et c'est justement ce que vise le stoïcisme à savoir la totale maîtrise de soi. D'ailleurs
tout le monde connait l'expression " être stoïque ". Donc ce que nous demande le stoïcisme

c'est qu'avant d'agir, prenons le temps de réfléchir, usons de notre raison, faisons la part des
choses et agissons en conséquence.

Par conséquent, la Philosophie n'est pas si inutile qu'elle n'y paraît au premier abord. Ce qu'elle
tente de faire c'est de nous aider à vivre mais avec une différence fondamentale. Tous les

hommes veulent vivre, le philosophe aussi. Sauf que dans le cas de ce dernier, celui-ci veut
BIEN vivre, c'est à dire vivre selon la raison. Alors que l'Homme commun aussi veut vivre, mais

selon ses passions et nous connaissons les conséquences que cela entraîne : tristesse,
jalousie, haine, bref, une vie agitée.

Passons maintenant au grand deux.
II/ La religion

Nous allons procéder de la même manière concernant la religion, c'est à dire ce qu'elle est, ce
qu'elle signifie et ce qu'elle vise.

La Religion est un ensemble de croyance et de dogmes définissant le rapport de l'Homme avec
le sacré, ou la divinité. Autrement dit, elle met en place un certain nombre d'actes d'adoration
qui nous permettent de créer un lien entre Dieu et nous. Cela signifie que si l'on pratique ces



différents actes, nous devrions
normalement, être plus proche de Dieu. Pourtant si l'on regarde attentivement, il n'en est rien.
Bien au contraire, au lieu de nous rapprocher de Dieu, nous nous en éloignons. C'est pourquoi
si l'on se pose la question comme nous l'avions fait concernant la Philosophie de l'utilité de la
Religion, l'on est tenté de répondre que la Religion ne sert à rien. Elle serait comme une perte

de temps et d'énergie. Je sais que c'est très choquant ce que je suis entrain d'affirmer mais
justement je vais tenter d'expliquer pour quoi la Religion ne sert à rien si on ne l'a comprend

pas comme il le faut. Elle ne sert à rien si l'on ne retire pas les bénéfices escomptés.

En effet, nous sommes tous d'accord de dire que les percepts religieux sont dans l'intérêt de
l'Homme et non dans celui de Dieu. Dieu n'a rien à faire de nos actes d'adoration que l'on soit

pratiquant ou pas, cela ne change rien à Sa toute puissance. Par conséquent, accomplir des
actes d'adoration est avantageux pour l'Homme. La question qui se pose est la suivante : "

Quel est le but recherché par ces différents actes cultuels ? " La seule fin recherchée est de
rendre l'Homme meilleur afin que ce dernier se rapproche du Créateur. Tous les actes

d'adoration quel qu'ils soient, visent à rapprocher l'Homme de Dieu. Comme dans le cas de la
Philosophie, il est question dans la Religion de donner la possibilité à l'Homme de se parfaire.

C'est comme un mode d'emploi. Si l'Homme l'applique, il atteint la félicité, la béatitude donc en
quelque sorte le bonheur. La Religion comme la Philosophie est une manière de vivre.

Pourtant tout ce qui sont assis dans cette assemblée, tous sans exception accomplissent les
actes d'adoration obligatoires tels que les cinq prières quotidiennes, le jeûne, le pèlerinage, le
khoums, etc... Mais soyons honnêtes vis à vis de nous même. Combien se sentent proche de

Dieu ? Combien sont prêts à rejoindre le créateur ? Combien sont prêts à se détacher du
monde matériel, de ses désirs, de ses passions. Bref, combien sont prêts à être des

musulmans, c'est à dire soumis à Dieu. Là aussi c'est très choquant ce que je suis entrain
d'insinuer dans le sens où nous pratiquons la Religion, nous sommes croyons pourtant nous ne

sommes pas musulmans car être musulman signifie être soumis à Dieu sans aucune
condition, s'abandonner totalement à lui étouffer ses désirs par plaisir d'Allah. Je ne juge

personne, je ne veux choquer personne mais soyons deux minutes honnêtes avec nous même
et voyons à quel niveau sommes nous.

C'est pourquoi je disais précédemment que la Religion ne sert à rien car son but est de nous
rendre meilleur mais si par exemple en accomplissant mes prières et une fois ces dernières



terminées, je me mets à faire du mal à mon frère, à moi de me demander si j'ai atteint le but
fixé par la Religion. Combien sommes nous à jeûner, à accomplir nos prières, à accomplir le

pèlerinage et pourtant nous sommes toujours autant remplis de haine, de jalousie, de
mauvaises intentions concernant autrui.

A quoi sert-il de se donner autant de peines à accomplir tous ces actes d'adoration et de
continuer à être mauvais. En définitif, à rien.

En réalité, si le changement n'apparaît pas en nous, si les promesses de la Religion ne se
réalisent pas, c'est tout simplement, parce que nous pratiquons par habitude, par héritage et
même mécaniquement donc inconsciemment. Quand nous conduisant une voiture, nous ne

réfléchissons plus à la manière de passer les vitesses, nous le faisons mécaniquement,
inconsciemment. Il en est de même pour la Religion et c'est à ce niveau que la Philosophie

peut être utile à la Religion car la Philosophie nous questionne. Elle nous pousse à poser des
questions. En sommes la Philosophie donne sens aux choses. Se poser la question du sens

des différents actes d'adoration, du sens de la prière par exemple c'est faire l'effort de
comprendre pour quoi cela nous est rendu obligatoire et avec cette connaissance, la pratique

religieuse ne peut devenir que meilleur. Nous n'aimons une chose que lorsque nous en
comprenons le sens. C'est pourquoi sans un effort de réflexion, la Religion ne nous apportera

RIEN. Attention, je ne dis pas non plus d'accomplir les actes d'adoration obligatoire sous
prétexte que nous n'en comprenons pas le sens. De toute façon, nous n'avons pas le choix.

Quoi qu'il en soit, nous devons les accomplir mais nous n'en retirerons pas tous les bénéfices
escomptés. Par conséquent, la Philosophie est un complément nécessaire et utile à la Religion

dans la mesure où elle questionne notre pratique et nous pousse à une meilleure
compréhension des choses.

Mais ce Dieu dont il est question dans la Religion, Quel est-Il ? L'avons nous compris ? Il est
évident qu'aucun être humain si ce n'est notre Prophète et nos douze Imams ne peut prétendre
avoir saisi le sens de l'existence de Dieu. Ce que l'on peut par contre faire ici c'est de souligner
les fausses idées que nous avons lui concernant. Il est coutume de percevoir Dieu comme un

être faible dans le sens où si nous faisons pas ceci, il ne nous donnera pas cela. Si nous
faisons tel acte, Dieu ne sera pas content. Comprendre ainsi Dieu c'est le réduire au sentiment

humain. C'est l'Homme qui agit ainsi c'est à dire par vengeance ou par affection. C'est ce qu'on
appelle l'anthropomorphisme c'est à dire projeter sa propre image sur celle de Dieu, transférer

notre partie sensible sur Dieu. C'est en sommes l'humaniser.



Pourtant Dieu est toujours au-delà de ce que l'on peut dire ou penser de Lui. Lorsque nous
disons que Dieu est miséricordieux il faut se dire qu'Il n'est pas simplement miséricordieux, Il

est encore des millions de fois plus miséricordieux que ce que nous entendons par cet attribut.
Il est impossible d'enfermer Dieu dans un quelconque concept car ce serait le limiter alors qu'il
est infini. Bien sur nous sommes prisonniers de notre finitude, de la pauvreté de notre langage
et de toute façon nous n'avons pas d'autres outils pour tenter de comprendre Dieu. En fait, une
des clés pour tenter de le comprendre c'est de se dire que l'idée que j'ai de Lui actuellement, Il

est encore au-dessus de l'idée que je forme Le concernant. Il est toujours au-delà de ce que je
peux penser de lui. Ainsi l'on peut espérer se rapprocher de la compréhension adéquate.

En conclusion, Philosophie et Religion sont indissociable. Toutes deux visent la même chose :
la perfection de l'Homme, même si ce dernier ne pourra jamais de l'atteindre du fait de sa

finitude. Il est malgré tout nécessaire de tendre vers cette perfection. De plus, l'un est l'autre ne
servent à rien si nous ne faisons pas un effort de compréhension et de réflexion. Prenons la

décision de philosopher et je vous assure sans aucune hésitation de la mise en marche d'une
révolution existentielle. Pour les frère et sœur qui serait intéresser par la problématique de la

Philosophie comme manière de vivre, je vous conseil deux livres extraordinaire dont la lecture
vous poussera au questionnement. Celui de Pierre HADOT, Qu'est ce que la Philosophie

.Antique et le Manuel d'Epictète, tous deux sont disponibles en livre de poche


