L'utilité de la philosophie dans la religion

<"xml encoding="UTF-8?7>

L'utilité de la philosophie dans la religion

(par Moustapha Abdoulhoussen)

Au nom d'Allah le Clément, le Miséricordieux. Gloire a Allah, le Seul digne de louanges et de
toute adoration.

Lorsque frere Maalik m'a demandé il y a trois semaine de cela, de préparer un discours en

francais, je me suis demandé ce que je pouvais Nous apporter.

Je dis " Nous " car si je dis " Vous apportez ", cela signifie que je me mets dans la position du
savant et Vous des ignorants. Alors que lorsque je regarde cette assemblée, je vois beaucoup
plus de savants que d'ignorants. Nous sommes tous au méme niveau. C'est pour quoi j'ai dit "
Nous apporter ". D'ailleurs, mon propos n'est pas affirmatif mais plutét interrogatif c'est a dire
je cherche a susciter le questionnement en chacun de nous. C'est pour quoi, j'ai choisi le theme
de " Philosophie et Religion ". Bien sur, il est impossible et prétentieux de vouloir traiter cette

question et d'y apporter des réponses définitives en une quinzaine de minutes.

Nous tenterons plutot de questionner ces deux notions en nous demandant ce qu'elles sont en
elles mémes et ce que la Philosophie peut apporter a la Religion. Je tiens a préciser une chose
: toutes les critiques ou tous les conseils que je pourrai émettre sont d'abord diriger vers moi-
méme.

I/ La Philosophie

Qu'est ce que la Philosophie ? Si on fait un tour d'horizon des différents préjugés sur la
Philosophie, celles-ci se résument a quelques uns, a savoir : la Philosophie est un luxe,Elle ne
sert a rien,Elle est inutile,Tous les philosophes sont des fous, etc... Donc Philosophie égale
perte de temps. Effectivement, lorsque 'on a rien compris a la Philosophie, lorsqu'on a pas
réellement compris ce qu'elle est, elle peut apparaitre comme inutile.

Pourtant si on fait un effort de réflexion, on se rend trés vite compte que la Philosophie est
indispensable. En effet, a I'époque est apparue la Philosophie dans le monde Occidental, c'est
a dire vers le quatrieme siécle avant JC, la Philosophie n'était pas ce qu'elle est aujourd'hui. A
notre époque, la Philosophie, c'est produire un discours théorique sur le monde, c'est
s'intéresser a des choses aux quelles le commun des mortels ne s'intéresse pas comme par

exemple " Comment la connaissance est elle possible ? ", " Comment I'acquisition des



connaissances est elle rendue possible ? ". C'est ce qu'on appelle, la Philosophie de la
Connaissance. Bref, la Philosophie c'est discourir, c'est rester dans le monde des idées, pour
reprendre l'expression de Platon. Alors qu'a I'époque antique, la Philosophie n'était pas qu'un
discours. Au contraire, c'était avant tout une maniere de vivre, un engagement existentiel, donc

le Philosophie est ici rattaché a la pratique. On est dans du concret, dans le monde réel.

" Que signifie maniere de vivre ? ". Cela signifie, vivre selon ses idées. C'est a dire selon les
idées de |'école a laquelle on s'est attaché car a cette époque, il était question d'adhérer a une
école. Les plus connues étaient les suivantes : I'école épicurienne, platonicienne,
aristotélicienne, stoicienne, cynique. Chacune de ces école avait une doctrine et il s'agissait a
ce moment |3, d'appliquer, de vivre en fonction de cette doctrine. On voit a partir de la que celui
qui décidait de vivre philosophiquement prenait la décision de changer radicalement sa

maniere de vivre mais aussi sa maniere de voir et de comprendre le monde.

Que recherchaient toutes ces écoles ?

Elles cherchaient toutes a transformer l'individu, a le rendre meilleur. Le but était de vivre
vertueusement, de se détacher de ce monde matériel, de prendre de la distance a I'égard de
ses passions, de ses désirs. Il était question de devenir meilleur et I'outil fondamental qui
permettait cette transformation était LA RAISON. Par exemple, pour I'école stoicienne, il
s'agissait de ne pas étre affecté par le monde extérieur, c'est a dire le monde extérieur ne peut
pas nous faire du mal. Si nous sommes malheureux, ce n'est pas parce que le monde qui nous
entoure nous rend triste,ce n'est pas le monde qui est la cause de notre tristesse, c'est nous
méme qui sommes la cause de notre propre malheur car I'école stoicienne a un principe

fondamental qui se résume dans cette formule d'Epictéte :

"1l'y a des choses qui dépendent de nous et il y a des choses qui ne dépendent pas de nous.
Celles qui dépendent de nous sont intérieures a nous, a savoir notre volonté et celles qui ne

dépendent pas de nous sont extérieures a nous, a savoir le monde qui nous entoure. "

Si un individu applique scrupuleusement cette formule, I'on peut affirmer en toute certitude qu'il
ne connaitra jamais le malheur. Pour quoi ? Tout simplement parce qu'il y a une distinction
fondamental entre le monde intérieur qui est le monde ou régne notre volonté donc un monde
qui dépend de nous, un monde sur lequel nous avons la capacité d'agir et le monde extérieur

sur lequel nous ne pouvons avoir de maitrise totale car c'est le monde de la contingence, c'est



le regne de la nature, les choses ne fonctionnent pas selon notre volonté.

C'est pourquoi, les stoiciens s'attachent au premier monde, celui ou notre volonté a tous les
pouvoirs et nous demandent de fortifier notre volonté, notre " citadelle intérieure " pour

reprendre une expression de Pierre HADOT.

Prenons un exemple pour que ce soit plus clair : Quelqu'un me donne une gifle. La réaction
spontanée, je dis bien spontanée est de s'énerver et de vouloir lui rendre la gifle. Le Stoicisme
nous demandera de marquer un temps d'arrét c'est a dire réfléchissons avant d'agir.
N'agissons pas sous le coup de la colére. Quelqu'un me donne une gifle, ce n'est pas un mal
car je ne pouvais pas vouloir que celui qui avait pris la décision de me donner une gifle ne le
fasse pas car je n'ai aucun pouvoir sur sa volonté donc on est dans le monde des choses qui
ne dépendent pas de nous. Par contre ce qui est mal c'est de considérer cette gifle comme un
mal car on est dans le monde intérieur, dans celui de la volonté ou personne ne peut m'obliger
de m'énerver. Le fait de dire que cette gifle n'est rien, c'est garder son calme, c'est rester maitre
de soi et c'est justement ce que vise le stoicisme a savoir la totale maitrise de soi. D'ailleurs
tout le monde connait I'expression " étre stoique ". Donc ce que nous demande le stoicisme
c'est qu'avant d'agir, prenons le temps de réfléchir, usons de notre raison, faisons la part des

choses et agissons en conséquence.

Par conséquent, la Philosophie n'est pas si inutile qu'elle n'y parait au premier abord. Ce qu'elle
tente de faire c'est de nous aider a vivre mais avec une différence fondamentale. Tous les
hommes veulent vivre, le philosophe aussi. Sauf que dans le cas de ce dernier, celui-ci veut
BIEN vivre, c'est a dire vivre selon la raison. Alors que 'Homme commun aussi veut vivre, mais
selon ses passions et nous connaissons les conséquences que cela entraine : tristesse,

jalousie, haine, bref, une vie agitée.

Passons maintenant au grand deux.

[1/ La religion

Nous allons procéder de la méme maniére concernant la religion, c'est a dire ce qu'elle est, ce
qu'elle signifie et ce qu'elle vise.

La Religion est un ensemble de croyance et de dogmes définissant le rapport de I'Homme avec
le sacré, ou la divinité. Autrement dit, elle met en place un certain nombre d'actes d'adoration

qui nous permettent de créer un lien entre Dieu et nous. Cela signifie que si I'on pratique ces



différents actes, nous devrions

normalement, étre plus proche de Dieu. Pourtant si I'on regarde attentivement, il n'en est rien.
Bien au contraire, au lieu de nous rapprocher de Dieu, nous nous en éloignons. C'est pourquoi
si I'on se pose la question comme nous l'avions fait concernant la Philosophie de I'utilité de la
Religion, I'on est tenté de répondre que la Religion ne sert a rien. Elle serait comme une perte
de temps et d'énergie. Je sais que c'est tres choquant ce que je suis entrain d'affirmer mais
justement je vais tenter d'expliquer pour quoi la Religion ne sert a rien si on ne I'a comprend

pas comme il le faut. Elle ne sert a rien si I'on ne retire pas les bénéfices escomptés.

En effet, nous sommes tous d'accord de dire que les percepts religieux sont dans l'intérét de
I'Homme et non dans celui de Dieu. Dieu n'a rien a faire de nos actes d'adoration que I'on soit
pratiquant ou pas, cela ne change rien a Sa toute puissance. Par conséquent, accomplir des
actes d'adoration est avantageux pour 'Homme. La question qui se pose est la suivante : "
Quel est le but recherché par ces différents actes cultuels ? " La seule fin recherchée est de
rendre I'Homme meilleur afin que ce dernier se rapproche du Créateur. Tous les actes
d'adoration quel qu'ils soient, visent a rapprocher 'Homme de Dieu. Comme dans le cas de la
Philosophie, il est question dans la Religion de donner la possibilité a 'lHomme de se parfaire.
C'est comme un mode d'emploi. Si 'Homme l'applique, il atteint la félicité, la béatitude donc en

quelque sorte le bonheur. La Religion comme la Philosophie est une maniere de vivre.

Pourtant tout ce qui sont assis dans cette assemblée, tous sans exception accomplissent les
actes d'adoration obligatoires tels que les cing prieres quotidiennes, le jelne, le pelerinage, le
khoums, etc... Mais soyons honnétes vis a vis de nous méme. Combien se sentent proche de
Dieu ? Combien sont préts a rejoindre le créateur ? Combien sont préts a se détacher du
monde matériel, de ses désirs, de ses passions. Bref, combien sont préts a étre des
musulmans, c'est a dire soumis a Dieu. La aussi c'est trés choquant ce que je suis entrain
d'insinuer dans le sens ou nous pratiquons la Religion, nous sommes croyons pourtant nous ne
sommes pas musulmans car étre musulman signifie étre soumis a Dieu sans aucune
condition, s'abandonner totalement a lui étouffer ses désirs par plaisir d'Allah. Je ne juge
personne, je ne veux choquer personne mais soyons deux minutes honnétes avec nous méme

et voyons a quel niveau sommes nous.

C'est pourquoi je disais précédemment que la Religion ne sert a rien car son but est de nous

rendre meilleur mais si par exemple en accomplissant mes priéeres et une fois ces dernieres



terminées, je me mets a faire du mal a mon frere, a moi de me demander si j'ai atteint le but
fixé par la Religion. Combien sommes nous a jeliner, a accomplir nos prieres, a accomplir le
pelerinage et pourtant nous sommes toujours autant remplis de haine, de jalousie, de

mauvaises intentions concernant autrui.

A quoi sert-il de se donner autant de peines a accomplir tous ces actes d'adoration et de
continuer a étre mauvais. En définitif, a rien.

En réalité, si le changement n'apparait pas en nous, si les promesses de la Religion ne se
réalisent pas, c'est tout simplement, parce que nous pratiquons par habitude, par héritage et
méme mécaniquement donc inconsciemment. Quand nous conduisant une voiture, nous ne
réfléchissons plus a la maniére de passer les vitesses, nous le faisons mécaniquement,
inconsciemment. Il en est de méme pour la Religion et c'est a ce niveau que la Philosophie
peut étre utile a la Religion car la Philosophie nous questionne. Elle nous pousse a poser des
questions. En sommes la Philosophie donne sens aux choses. Se poser la question du sens
des différents actes d'adoration, du sens de la priére par exemple c'est faire I'effort de
comprendre pour quoi cela nous est rendu obligatoire et avec cette connaissance, la pratique
religieuse ne peut devenir que meilleur. Nous n'aimons une chose que lorsque nous en
comprenons le sens. C'est pourquoi sans un effort de réflexion, la Religion ne nous apportera
RIEN. Attention, je ne dis pas non plus d'accomplir les actes d'adoration obligatoire sous
prétexte que nous n'en comprenons pas le sens. De toute fagon, nous n'avons pas le choix.
Quoi qu'il en soit, nous devons les accomplir mais nous n'en retirerons pas tous les bénéfices
escomptés. Par conséquent, la Philosophie est un complément nécessaire et utile a la Religion
dans la mesure ou elle questionne notre pratique et nous pousse a une meilleure

compréhension des choses.

Mais ce Dieu dont il est question dans la Religion, Quel est-Il ? L'avons nous compris ? Il est
évident qu'aucun étre humain si ce n'est notre Prophéte et nos douze Imams ne peut prétendre
avoir saisi le sens de l'existence de Dieu. Ce que l'on peut par contre faire ici c'est de souligner

les fausses idées que nous avons lui concernant. Il est coutume de percevoir Dieu comme un
étre faible dans le sens ou si nous faisons pas ceci, il ne nous donnera pas cela. Si nous
faisons tel acte, Dieu ne sera pas content. Comprendre ainsi Dieu c'est le réduire au sentiment
humain. C'est 'Homme qui agit ainsi c'est a dire par vengeance ou par affection. C'est ce qu'on
appelle I'anthropomorphisme c'est a dire projeter sa propre image sur celle de Dieu, transférer

notre partie sensible sur Dieu. C'est en sommes |'humaniser.



Pourtant Dieu est toujours au-dela de ce que I'on peut dire ou penser de Lui. Lorsque nous
disons que Dieu est miséricordieux il faut se dire qu'll n'est pas simplement miséricordieux, Il
est encore des millions de fois plus miséricordieux que ce que nous entendons par cet attribut.
Il est impossible d'enfermer Dieu dans un quelconque concept car ce serait le limiter alors qu'il
est infini. Bien sur nous sommes prisonniers de notre finitude, de la pauvreté de notre langage
et de toute fagon nous n'avons pas d'autres outils pour tenter de comprendre Dieu. En fait, une
des clés pour tenter de le comprendre c'est de se dire que l'idée que j'ai de Lui actuellement, Il
est encore au-dessus de l'idée que je forme Le concernant. Il est toujours au-dela de ce que je

peux penser de lui. Ainsi I'on peut espérer se rapprocher de la compréhension adéquate.

En conclusion, Philosophie et Religion sont indissociable. Toutes deux visent la méme chose :
la perfection de 'Homme, méme si ce dernier ne pourra jamais de l'atteindre du fait de sa
finitude. 1l est malgré tout nécessaire de tendre vers cette perfection. De plus, I'un est I'autre ne
servent a rien si nous ne faisons pas un effort de compréhension et de réflexion. Prenons la
décision de philosopher et je vous assure sans aucune hésitation de la mise en marche d'une
révolution existentielle. Pour les frere et sceur qui serait intéresser par la problématique de la
Philosophie comme maniére de vivre, je vous conseil deux livres extraordinaire dont la lecture
vous poussera au questionnement. Celui de Pierre HADOT, Qu'est ce que la Philosophie

.Antique et le Manuel d'Epictéte, tous deux sont disponibles en livre de poche



