
La problématique de la femme musulmane au centre du
dialogue des cultures

<"xml encoding="UTF-8?>

Par Asma Lamrabet

La problématique de la femme musulmane au centre du dialogue des cultures

Ce discours éternellement accusateur sert surtout " d'alibi " à toutes les attitudes politiques de
domination culturelle et conforte l'analyse binaire qui oppose, le plus naturellement du monde,
le modèle " universel " de la femme occidentale libérée, à celui de la musulmane opprimée et

donc à libérer.

Notre monde est en train de vivre une période très sensible confronté comme il est à une crise
profonde de sens et de crispation identitaire. Là où on se retrouve on entend presque toujours
le même type de discours, à savoir celui des concepts schématiques incluant la distinction
EUX et NOUS. Selon cette vision, l'Autre est toujours dangereux car il est généralement sous-

entendu dans sa différence négative.

Cette vision binaire du monde a toujours existé et les peuples se sont toujours affrontés au
nom de leurs différences idéologiques, religieuses, culturelles ou autres. Il y a toujours eu dans
le  cycle  évolutif  des  civilisations  humaines,  celles  qui  en  atteignant  leur  apogée,  vont
inéluctablement essayer de dominer celles qui sont en déclin : les Grecs contre les barbares,
les Chrétiens contre les païens, les Colons contre les indigènes. Hier encore c'était le " monde
libre " face au régime communiste et aujourd'hui c'est l'Occident -variable selon la conjoncture
tantôt  "  judéo-chrétien  "  tantôt  "  gréco-romain  "-  face  à  un  monde de  l'islam en déclin



forcément archaïque et barbare !

Comment expliquer que, malgré l'évolution technologique incroyable et la mondialisation
culturelle, censée nous rapprocher dans ses dimensions virtuelles les plus irréalistes, cette
vision manichéenne du monde persiste encore, nous rendant de plus en plus hermétique les

uns aux autres ?

Plus l'information circule, plus l'ignorance de l'autre s'accentue. On se côtoie sans se
rencontrer, chacun essayant de construire son identité contre celle de l'Autre, en prenant bien

soin de s'en différencier.

On a l'impression de vivre une impasse idéologique faite d'incompréhensions, de non-dits où
chaque événement international  est  vécu de part  et  d'autre dans un formidable décalage
émotionnel. La fracture entre l'Occident et l'islam - dans ses représentations Nord et Sud-
semble s'approfondir chaque jour, dressant un mur d'incertitudes et de suspicions entre ces
deux mondes que tout semble séparer. Du côté occidental, l'islam est perçu comme un monde
monolithique,  profondément  étranger,  en  marge  de  l'histoire  et  surtout  structurellement
réfractaire à la modernité occidentale . Alors que du côté du monde musulman, on perçoit
l'Occident comme un univers de dépravation, un monde hégémonique et dominateur,

responsable de tous nos malheurs !!!

La théorie du choc des civilisations hante nos esprits, et qu'on le veuille ou non, depuis le 11
septembre, l'islam qui, a d'ailleurs toujours incarné historiquement parlant, l'altérité dans toute
sa perception péjorative, est devenu le bouc émissaire favori et le terreau favorable à l'éclosion

des principales tensions planétaires.

C'est d'ailleurs cette même thèse qui a permis aux tenants de la géopolitique moderne d'ériger
de  nouveaux  concepts  stratégiques  tels  que  la  guerre  préventive  contre  une  prétendue
civilisation islamique - apparemment toujours en péril  contre elle-même- à qui il  faudrait
apporter les bienfaits de la démocratie par le biais- très civilisée- de l'occupation militaire en
exploitant au passage ses richesses naturelles. C'est ainsi et le plus naturellement du monde
que, jour après jour, et évènements après évènements l'islam fait la une des médias. Dans le
microcosme médiatico-politique, on s'acharne à opposer toutes les valeurs de la modernité à
l'islam. " Le Coran ce livre qui fait tellement peur aux occidentaux " .Voilà le titre par lequel



commencent certaines émissions culturelles diffusées à une heure de grande écoute .

Selon une image disproportionnée et véhiculée à outrance, l'islam est devenu l'ennemi de la
modernité : des attentats terroristes, au sous-développement, au taux élevé d'illettrisme, au
déficit  de  démocratie,  en  passant  par  les  problèmes  de  l'immigration,  à  la  situation  des
femmes musulmanes. Tout est désormais interprété du point de vue théologique et non pas

selon les grilles de lecture sociopolitiques conventionnelles.

On prétend expliquer la nature des problèmes - de tous les problèmes- qui sévissent dans
cette zone du monde par le caractère culturel et structurellement religieux de ces sociétés qui
seraient " en retard " sur la modernité, car elles peinent à " se libérer " de la religion comme l'ont

faite les sociétés occidentales.

Il est évident aujourd'hui que le discours politique prédominant est un discours qui
instrumentalise la peur et alimente les clichés réducteurs. Le terrorisme est désormais
intimement lié  à  l'islam,  tout  musulman en est  génétiquement suspect  jusqu'à preuve du
contraire. Dans toutes nos tentatives de dialogue les uns avec les autres, il faudrait savoir
retransmettre ce sentiment intolérable de " stigmatisation " dont sont victimes les musulmans

à l'échelle mondiale.

Avec le " délit de faciès " et le " délit d'appartenance à l'islam ", les musulmans se retrouvent
dans cette position vulnérable de devoir " se justifier "

éternellement pour " ce qu'ils ne sont pas ", " pour ce qu'ils ne sauraient être " et pour cette
identité musulmane qui leur colle à la peau, et qui à force de matraquage idéologique est

devenue hautement suspecte et ô combien difficile à gérer.

Parmi les sujets qui reviennent fatalement lorsqu'on essaie d'amorcer un semblant de dialogue
entre les cultures,  celui  de la  situation de la  femme en islam semble prendre une place
primordiale du fait de l'incroyable nombre de stéréotypes et de préjugés qui se sont accumulés

autour de ce thème.

En effet, parmi les clichés les plus récurrents concernant l'islam, il va sans dire que celui
concernant  le  statut  de  la  femme musulmane reste  incontestablement  le  plus  suggestif,

puisqu'il prétend à lui seul résumer l'essentiel du " prêt à penser " envers cette religion.



" La femme musulmane est opprimée par l'islam " : c'est là, un des adages, les plus
fréquemment admis et unanimement répandus à travers le monde, et qui à lui seul, semble
cristalliser le caractère irréductible de la civilisation islamique. L'islam est perçu à travers le
prisme déformé de cette représentation de la femme musulmane, qui se retrouve, elle- même,
au centre d'un débat universel et polémique concernant le rôle de la religion, de la tradition, de

la liberté et de la modernité.

" La femme musulmane est victime de toutes les oppressions " et à travers ce type de préjugé,
on sous -entend l'oppression de l'homme arabe ou musulman, des lois intransigeantes et

barbares de la Charria, en somme de cet islam totalitaire, machiste et tyrannique.

On a même l'impression que la situation de la femme musulmane telle qu'elle est vécue
traditionnellement,  constitue la  "  brèche idéale  "  à  travers  laquelle  une certaine idéologie
hégémonique  occidentale  veut  s'immiscer  afin  de  discréditer  tout  un  système  de  valeurs
culturelles. Le méta discours actuel sur la musulmane voilée, recluse et opprimée n'est
finalement qu'une reproduction continuelle de la vision orientaliste et colonialiste,  toujours en

vogue dans les représentations contemporaines post-coloniales.

Ce discours éternellement accusateur sert surtout " d'alibi " à toutes les attitudes politiques de
domination culturelle et conforte l'analyse binaire qui oppose, le plus naturellement du monde,
le modèle " universel " de la femme occidentale libérée, à celui de la musulmane opprimée et
donc à libérer. L'opposition de ces deux modèles permet également de maintenir la
catégorisation de la femme musulmane comme femme de " seconde zone " et surtout de

l'exposer comme une image repoussoir par rapport à la modernité, la civilisation et la liberté.

D'ailleurs, cette obsession de " libération " de la femme musulmane a même servi de " prétexte
" politique pour légitimer des entreprises néocoloniales telles que la guerre en Afghanistan, où
la " démocratie " américaine a tenté de " libérer " les pauvres femmes afghanes de leur horrible
burka. Selon la même logique, on retiendra aussi le critère des " droits de la femme " pour
évaluer  le  degré  de  démocratisation  des  régimes  arabes  remodelés  dans  cet  espace

géopolitique qu'est le " grand moyen orient " selon la vision de l'administration Bush !

Il ne s'agit pas ici de généraliser cette vision à l'ensemble de l'occident en prétendant que tout
le problème se résume finalement à un sournois complot contre les sociétés musulmanes, et



d'accuser l'Occident de tous les maux dont souffrent ces sociétés. Loin s'en faut. Il s'agit plutôt
de dénoncer l'instrumentalisation politique de cette problématique - et de tant d'autres aussi-
très complexe et  surtout  très sensible  aux yeux des musulmans,  par  une certaine vision

politique hégémonique occidentale.

En revanche, il faudrait humblement admettre que parmi les critiques inlassablement
adressées aux musulmans, celle concernant le statut de la femme reste des plus sensés et des
plus vraies,  malgré son instrumentalisation politique,  son essentialisation outrageuse et la

vision réductrice qu'en fait l'occident.

Même si la situation des femmes a connu ces dernières décennies une amélioration notable et
qu'elle  varie  de  façon  importante  d'un  pays  à  l'autre,  selon  le  niveau  socioculturel  et
éducationnel, il n'en reste pas moins que le statut juridique de la femme musulmane reste de
loin le plus rétrograde au monde. En effet, selon le dernier rapport des Nations Unis (Juillet
2006) : " les schémas éducatifs traditionnels, les dispositions discriminatoires du droit de la
famille  et  le  code  du  stat  personnel,  perpétuent  de  façon  flagrante  les  inégalités  et  la

subordination des femmes ". Rien que cela…

De l'analphabétisme, (les taux d'analphabétisme dans les pays arabes sont les plus élevés au
monde -70 millions d'analphabètes -avec une nette prédilection pour les femmes qui
représente 45% ), au statut de mineure à vie, à l'absence d'autonomie, aux obstacles à la
participation politique, sans parler des mariages forcés, et des crimes d'honneur dans certaines
régions. Tous ces abus demeurent malheureusement l'apanage quotidien de nombreuses
femmes musulmanes et sont dans la majorité des cas, cautionnés par une certaine lecture du

religieux.

Ceci étant, il convient de faire la part des choses et réfuter l'assertion qui prétend que le
message spirituel du Coran, texte sacré de l'islam, serait la source principale de la
discrimination et de la dévalorisation des femmes. Le constat de la situation de la femme en
terre d'islam est réellement accablant, mais il est important de différencier entre le fait culturel
et l'essence d'une religion, entre un message spirituel et ses diverses interprétations. Une règle
commune consiste à incriminer fatalement le Coran comme source inéluctable de
discriminations envers la femme. Or le vrai problème qui se pose ce n'est pas tant le Coran en
lui-même, mais plutôt ce que l'on a fait de ce Coran à travers des siècles et des siècles de



lecture et d'interprétations sexistes envers la femme. Une interprétation rigoriste et
complètement  fermée  du  religieux  qui  a  légitimé  durant  toute  l'histoire  musulmane
volontairement  ou  non,  une  véritable  "  culture  de  discrimination  "  à  l'encontre  des  femmes.

Il est évident et facile de retrouver des arguments coraniques qui infériorisent la femme -
comme d'ailleurs dans tout texte religieux que cela soit la Bible ou la Torah - quand on
pratique  une  lecture  littérale,  statique  qui  ne  prend  jamais  en  compte  ni  la  dynamique

historique des époques de la révélation, ni celle de la conjoncture actuelle.

Ceci dit, le constat d'une culture de discrimination envers la femme est rarement admis en
terre d'islam,  où l'on retrouve le  plus souvent  un discours islamique interne qui  tente de
répondre à ces allégations par la justification et la réaction passionnelle, affirmant que " l'islam
protège la femme, qu'il l'honore et qui lui donne tous ses droits ". Ce discours officiellement
ressassé, toujours sur la défensive reste, malgré sa véracité dans le fond, très théorique, très
superficiel  voire  insuffisant  et  surtout  en contradiction flagrante  avec la  réalité  de la  majorité

des sociétés musulmanes.

Le véritable problème dans les pays musulmans est que les femmes ont été marginalisées
pendant des siècles au nom du sacré. Alors que le message spirituel a permis à ses débuts et
par rapport au contexte de l'époque, d'instaurer une véritable dynamique de libération des
femmes,  qui  sera  rapidement  détournée  par  les  coutumes  tribales  discriminatoires  et
l'impulsion qu'a connu le statut de la femme musulmane avec la révélation coranique va petit à
petit  s'estomper en faveur d'une lecture strictement juridique complètement vidée de son

éthique spirituelle.

Même si en islam il n'existe pas de Clergé, il y a eu à travers l'histoire de la civilisation
islamique  l'instauration  tacite  d'une  institution  savante  exclusivement  masculine  qui  s'est
approprié le droit de légiférer au nom de Dieu. Ceci a d'ailleurs été spécialement perceptible à
deux niveaux essentiels : la question de la femme et la question du pouvoir politique en islam,

deux questions qui seront historiquement étroitement liées.

En effet, la femme musulmane fût victime d'un double despotisme : celui d'un système
politique autocratique -véritable tare des sociétés islamiques - et celui d'un système culturel
patriarcal, pouvoir autoritaire fortement enraciné dans les populations de cette région. Ce sont



ces deux pouvoirs absolus qui ont bâillonné la femme pendant des siècles et qui ont participé
activement à la régression irréversible de son statut entérinée d'autre part par le déclin de cette
civilisation. Si l'on rajoute à tout cela le choc de la rencontre avec la colonisation occidentale,
on comprendra aisément l'ampleur des dégâts dévastateurs sur le statut de la femme et dont

on perçoit les séquelles traumatiques jusqu'à nos jours.

Concernant cette page de l'histoire, il faudrait dans ce genre de dialogue souligner l'importance
de cette dimension coloniale qui explique en partie le rejet du monde musulman de certaines

valeurs de la modernité et notamment celles relatives à l'émancipation féminine.

Le monde musulman en se protégeant contre le colonisateur a surtout emmuré la femme qui
elle aussi en participant à l'entreprise anticoloniale a refusé la libération prônée par un certain
modèle féminin occidental. Le projet d'émancipation de la femme occidentale a longtemps été
- et le reste quelque part jusqu'à aujourd'hui- perçu comme un projet colonialiste, auquel il
fallait  résister  car  toute  adhésion  à  ce  modèle  signifiait  une  certaine  trahison  vis-à-vis  de
l'identité musulmane. Le modèle imposé par une colonisation foncièrement injuste ne saurait
être crédible aux yeux des populations colonisées. Malek Ibn Nabi dira en connaissance de

cause : " l'œuvre coloniale est un immense sabotage de l'histoire "

Il est primordial de saisir l'importance de cette symbolique féminine et de ce qu'elle comporte
comme  défis  psychologiques  pour  le  monde  islamique  :  la  femme  constitue  pour  ce  monde
musulman meurtri et humilié le dernier rempart d'une identité fortement assiégée. Cela
explique en partie le refus du monde musulman de débattre sur ce sujet de la femme en islam
car les critiques occidentales, même si elles sont parfois et dans un certaine mesure fondées, il
n'en demeure pas moins qu'elles sont perçues comme une ingérence intolérable dans le vécu

culturel local.

En effet, les accusations adressées par un Occident souvent perçu comme irrespectueux vis-
à-vis des valeurs islamiques touchent dans le fond un vrai problème de société, mais sont
extrêmement maladroites dans la forme. Ce type de réquisitoire, en effet, ne fait qu'exacerber
des tensions très vives au sein de populations déjà fortement minées par une double tension :
celle du sous- développement économique et intellectuel et l'autocratie des pouvoirs en place
d'une part et par l'arrogance des politiques d'ingérence internationale (économique et politique)

réellement injustes envers cette région du monde d'autre part.



Cette " hostilité occidentale " ouverte et déclarée contre l'islam et perçue comme telle par la
majorité des musulmans, et finit par intensifier l'attachement de ces derniers à la religion, non
pas comme moyen de ressourcement éthique et spirituel, mais plutôt comme une forteresse
identitaire. Ce qui irrémédiablement conduit à la radicalisation du discours religieux islamique
qui devient par la force des choses une réponse réactionnelle à cette dialectique " dominants-
dominés ". Ce qui explique, par ailleurs et en partie, l'immobilisme intellectuel et le refus de
toute  politique  de  réforme  religieuse  considérée  comme  un  déracinement  voire  une

occidentalisation  dangereuse.

Et c'est dans ce cadre précis de la logique d'opposition qui alimente les ressentiments des
musulmans envers tout ce qui peut venir de cet Occident que la femme musulmane devient
malgré elle, l'otage idéal, entre deux perceptions extrêmes : Celle d'une option élitiste qui prône,
sans véritable discernement , une farouche aliénation occidentale et celle non moins erronée

d'une idéologie religieuse extrémiste et archaïque.

La femme musulmane représente à l'heure actuelle la première victime et la victime de choix
de cette construction idéologique " en miroir " et qui se doit à elle seule d'incarner le " modèle "

islamique idéal afin de contrecarrer le modèle occidental !

La problématique est certes complexe, mais force est de constater, actuellement, l'émergence
d'une  véritable  conscience  féminine  musulmane  qui,  tout  en  contestant  l'ordre  social
traditionnel,  tente de faire la part des choses entre, l'apport positif d'un univers occidental
source de savoir,  de progrès et de droits et entre un référentiel spirituel et culturel revivifié et

contextualisé.

De nombreuses femmes musulmanes intellectuelles, universitaires , femmes du terrain, vivant
en terres d'islam ou en occident, tentent de prendre la parole au nom de leur engagement
spirituel et essayent de se réapproprier ce qui a toujours été entre les mains des hommes

musulmans : à savoir leur destinée.

On assiste à une véritable mobilisation sociale et intellectuelle destinée à promouvoir une
nouvelle lecture féminine des sources scripturaires et à déterminer un statut d'autonomie pour
la femme musulmane. Une dynamique qui sous-tend une dimension de nature féministe en
termes de revendications de droits dans et par l'islam. C'est donc un véritable mouvement de



libération amorcé par un retour aux sources, mais qui se fait paradoxalement en rupture avec
des traditions culturelles structurellement discriminatoires. Cette dynamique qui se fait de
l'intérieur s'exprime dans un langage qui lui confère une certaine légitimité puisqu'il ne se situe
pas dans une logique d'exclusion mais plutôt dans une logique de réconciliation, aussi bien
avec  des  valeurs  occidentales  universelles  qu'avec  des  valeurs  spirituelles  revivifiées  par  la

contestation  féminine.

Des années de tentative d'émancipation de la femme selon un certain modèle occidental érigé
en modèle universel et en dehors du référentiel islamique se sont soldés par un échec patent
sur le plan des résultats concrets dans la majorité des pays arabo-musulmans. D'où l'intérêt et
l'efficacité  d'une  telle  dynamique  intérieure  qui  tout  en  prônant  des  principes  éthiques
spécifiques  revendique  par  la  même  occasion  les  principes  égalitaires  universellement

partagés.

C'est ainsi que, cette nouvelle lecture de l'islam à partir d'une perspective féminine est porteuse
de tous les espoirs et ce aussi bien pour l'islam et les musulmans, que pour le " vivre ensemble
" des différentes cultures. Dans le dialogue interculturel, cette nouvelle lecture de l'islam à
partir d'une perspective féminine pourra sûrement aussi déblayer le terrain de nos mésententes
idéologiques car l'image véhiculée en occident d'un islam opprimant les femmes ne facilite ni
le dialogue ni la reconnaissance d'une identité plurielle et universelle. Et en parlant d'identité

plurielle celle-ci ne peut être effective que dans la reconnaissance mutuelle.

La fracture Occident- islam qui semble chaque jour se matérialiser un peu plus peut être
réhabilitée si de part et d'autre l'on fait l'effort de se " décentrer " en d'autres termes de se
reconnaître en l'autre dans son humanité …Les musulmans doivent revoir leur approche du

monde occidental et reconnaître sa diversité, sa dimension humaniste et universaliste.

Et ce malgré l'effet sournois d'une certaine politique hégémonique occidentale, malgré des
politiques indignement injustes envers la Palestine, l'effroyable guerre contre l'Irak,
Guantanamo et Abu ghraib, malgré une Afrique exsangue et dépouillée de toutes ses
richesses, malgré une mondialisation sans âme et un néolibéralisme sauvage, malgré les effets
néfastes des désastres écologiques subis par les plus pauvres. Malgré tout cela, l'Occident

n'est heureusement pas que cela.



Il faudrait sans doute savoir reconnaître que les musulmans sont dans en grande partie
responsables de ce qui leur " arrive ". Il ne s'agit pas de se conforter dans cette position très
commode  de  complot  et  de  victimisation  pour  justifier  toutes  nos  défaillances  et  masquer
notre désespoir. Si les pays musulmans vivent dans le sous-développement économique et
culturel, sous des régimes dictatoriaux, si l'image de l'islam et des musulmans est aujourd'hui

négative et suscite la peur, c'est en grande partie à cause des musulmans eux-mêmes.

Des musulmans qui ont démissionné , et qui ne parviennent plus à contribuer à la richesse de
la civilisation humaine. Il est impératif pour ces derniers d'entreprendre des réformes radicales
aussi bien en ce qui concerne la pensée islamique longtemps sclérosée, qu' au niveau de leur

vision du monde qui reste sujette à l'émotivité et à un certain degré d'irrationalité.

Dans cette interminable confrontation occident - islam, nul dialogue ne pourra être efficace si il
y a méconnaissance des histoires respectives de l'un et l'autre et si il n'y a pas d'autocritique

des uns et des autres.

La question de la femme musulmane ne doit pas être utilisée comme argumentaire à double
tranchant pour justifier une certaine logique d'imposition des valeurs occidentales supposées
être les seules porteuses de la véritable émancipation. La femme musulmane a le droit de se
réapproprier cette modernité sans avoir à suivre un modèle prédéfini d'émancipation supposé
être idéalement universel. L'universel n'est qu'une addition de la diversité, véritable richesse de
cette humanité. Et c'est à partir de " sa diversité " et de " sa spécificité " que la musulmane a le
droit  de faire ses choix en tant que femme ayant une histoire et des origines propres afin de

contribuer à un universel commun.

On ne peut pas lui imposer d'accéder à la modernité par la seule et unique porte de
l'occidentalisation qui semble dans un certain nombre de cas sous entendre une démarcation
radicale par rapport aux origines et à la mémoire spirituelle. Etre moderne et libre ne veut pas
dire " être déraciné " mais plutôt s'élever dans son humanité à partir de ses propres racines. Et
dialoguer ne veut pas dire gommer ses propres différences et renier ses propres convictions

mais plutôt les enrichir par l'apport de l'autre.

C'est donc dans la gratitude et l'humilité que nous devrions dialoguer afin de déconstruire cette
idéologie de la peur qui nous domine tous. Le choc des injustices, des amalgames, des



discriminations et des violences peut être éviter si la rencontre se fait dans la dignité et la
.reconnaissance Il y va de l'avenir de notre monde, de nos enfants, de notre humanité

 


