
EDUCATION DES ENFANTS TENIR SA PAROLE

<"xml encoding="UTF-8?>

EDUCATION DES ENFANTS(1) TENIR SA PAROLE

 

Nous vous proposons de suivre un exposé en plusieurs parties sur l'éducation des enfants en
bas âge. Il s'agit d'une série de conférences données par M.Muhammad Taqi Falsafi, à
Téhéran lors du mois de ramadan 1381 de l'hégire lunaire. Ce savant est connu pour ses

études dans le domaine de l'éducation qui ont fait sa renommée.

L'éducation des enfants :une responsabilité morale et religieuse des parents

En islam, le père a la responsabilité matérielle des enfants - tout comme celle de la femme- en
ce sens qu'il lui incombe de les nourrir, de les habiller et de leur fournir un toit. En plus de cela,
le  père doit  également  assumer les besoins psychologiques et  spirituels  de ses enfants.
L'imam Ali paix sur lui, dit : " Il n'y a pas de meilleur don de la part d'un père envers son enfant
que la bonne éducation et la politesse " (Mustadrak al-wasail, t.2, p.625). On rapporte encore

de l'imam Ali paix sur lui : " pas d'héritage comme la politesse " (Gharar al-hikam, p.831).

L'imam al-Sajjad résume la responsabilité du père en ces termes : " le droit de ton enfant à ton
égard est que tu saches que son existence t'est liée et que les bonnes et les mauvaises choses
chez lui dans ce monde dépendent de toi. Saches que tu es responsable de son éducation et
de son orientation vers son Seigneur, que tu dois l'assister dans l'obéissance à son Créateur et
que tu dois faire attention à ton propre comportement concernant l'éducation de tes enfants.
Sois un père conscient de ses responsabilités. Agis avec ton enfant de la manière de celui qui
sait que tout bienfait à son égard de ta part te vaudra une récompense auprès de Dieu alors



que tout méfait à son égard de ta part te vaudra une punition " (Makarim al-akhlaq, p.232).

La bonne éducation fait partie des devoirs religieux et n'est pas seulement une responsabilité
nationale. L'imam al-Sadeq nous rappelle encore trois droits de l'enfant vis-à-vis de son père :
"  le choix de sa mère, le choix pertinent de son nom et l'effort inlassable pour sa bonne

éducation " (Tuhaf al-uqul, p.322)

On peut considérer qu'un père, au lieu d'aider son enfant à acquérir les bonnes manières, et de
l'orienter vers la foi en l'Unique, qui encouragerait son enfant à commettre des pêchés, est un
traître envers son enfant. A ce sujet, on rapporte du prophète de Dieu : " ? Ali, Dieu maudisse

les parents qui ont porté leur enfant à sa perte ! " (Wasa'il, t.5, p.115)

Ainsi, l'on se doit par exemple de préparer le terrain propice à l'exercice de ce devoir, en
opérant  une  sélection  adéquate  et  opportune  sur  l'environnement  affectif  et  culturel  des
enfants. En l'occurrence, l'apprentissage des bonnes manières, de la politesse et de la religion
n'est possible que dans un environnement sain. C'est pourquoi il convient d'exercer une

censure sur les influences négatives que pourraient avoir certaines productions déviantes . 1

Toutes les données entrant dans l'esprit de l'enfant (input) doivent être sous contrôle des
parents. Il suffit qu'un discours perfide, un programme télévisé corrompu, une amitié néfaste ne
touche malencontreusement l'enfant pour qu'il soit négativement affecté et que son éducation

s'en trouve détériorée.

On peut donc conclure que l'éducation islamique des enfants constitue un devoir important
incombant aux parents, en particulier dans l'environnement matérialiste actuel.

Tenir sa parole

وَأوَْفُواْ باِلْعَهْدِ إنِ الْعَهْدَ كَانَ مَسْؤُولا

La fidélité à l'engagement est une valeur partagée par l'ensemble des nations de la Terre, au
niveau individuel et collectif. Même sur la scène internationale, tenir sa parole et respecter ses
engagements internationaux est un aspect fondamental et élémentaire du droit international.
Alors que certaines règles et certaines lois ne concernent que les musulmans et la nation



islamique, d'autres lois concernent l'ensemble des nations et font partie des droits de l'homme.
Le respect des engagements fait partie de cette seconde catégorie de lois : les musulmans
sont donc obligés de remplir leur engagement, qu'il ait été contracté avec un musulman ou un

non musulman.

L'Imam Ali souligne d'ailleurs " qu'il n'est rien, parmi toutes les obligations divines, de plus
consensuellement  respecté  auprès  des  peuples,  malgré  leurs  différends  religieux  et

intellectuels, que le respect de l'engagement " (La Voie de l'Eloquence)

: On rapporte du Saint Prophète

: Il y a trois choses que l'on doit absolument exécuter "

le respect de l'engagement vis-à-vis d'un tiers qu'il s'agisse d'un musulman ou d'un infidèle, - -
le respect et la bonté envers ses parents, qu'ils soient musulmans ou pas, - rendre le dépôt,

" que son propriétaire soit musulman ou pas

(Recueil de Warram, t.2, p.121)

Les enseignants de la religion que furent les prophètes ainsi que les imams infaillibles ont en
: permanence invité les gens à respecter leur parole

عن موسى بن جعفر عن اباءه قال رسول الله : لا دن لمن لا عهد له

On rapporte du prophète paix sur lui et sa famille : " Pas de religion à celui qui n'a pas de parole
" (Bihar, t.16, p.144) Le saint Prophète a également dit : " ceux qui sont le plus sincères dans
leurs  propos,  qui  rendent  le  dépôt  qu'on  leur  a  confié,  qui  respectent  leurs  engagements,  qui
ont la meilleure éthique et qui sont le proche des gens seront le plus proche de moi le Jour du

.(Jugement" (Tarikh ya'qubi, t.2, p.60

.Il nous est demandé de ne pas s'engager sur ce que l'on est incapable d'accomplir



Bien sûr, tout le monde se prévaut de respecter ses engagements mais les faits contredisent
.souvent cette prétention louable

عن علي بن اي طالب الحق اوسع الاشياء في التواصف و اضيقها في الناصف

L'Imam Ali déclare ainsi qu'" il n'y a pas de chose plus répandue que le discours sur le droit et
la vérité, alors qu'il n'est pas de chose plus restreinte que l'action basée sur le droit et la vérité "

(La Voie de l'Eloquence)

On observe aujourd'hui des pays puissants prétendant représenter les idées de justice, de
liberté, de démocratie et de droits de l'homme, se livrer aux pires crimes contre l'humanité et

utiliser leur puissance pour s'épargner de respecter leurs engagements…

EDUCATION DES ENFANTS(2) TENIR SA PAROLE

 

ان الله لا يخلف الميعاد

"Certes Dieu ne trahit pas sa parole"

Sourate Le tonnerre, verset 31

De l'importance du respect de l'engagement

On rapporte cette anecdote concernant l'Imam Sajjad paix sur lui. Un esclave que l'Imam avait
récemment affranchi s'était enrichi suite à son activité économique. L'Imam Sajjad paix sur lui
était alors dans le besoin. Il emprunta de son ex-esclave dix mille dirhams jusqu'à ce qu'il
puisse les lui rembourser. L'esclave lui demanda alors une caution en vertu de quoi l'Imam lui
donna un fil tiré de sa tunique et lui dit : " ceci est ma caution, jusqu'au remboursement de la
dette ". L'ex esclave plaça la caution dans un petit coffre. Peu de temps s'écoula que l'Imam
apporta le montant du prêt à son propriétaire et lui dit : " ton argent est prêt. Donne moi la
caution ". Il dit : " j'ai perdu le fil de ta tunique ". L'Imam répondit alors : " Dans ce cas, ne



récupère pas ta créance car il ne faut pas prendre les engagements de personnes comme nous
à la légère ". L'affranchi s'est vu contraint de chercher le petit coffre. Il le trouva, en sortit le fil

.et le donna à l'Imam, qui en retour lui donna l'argent, prit le fil et le jeta immédiatement

On rapporte ن الى احد من اهل الحرب فهو امانى احد من المسلمعن جعفر بن محمد عليه السلام : اذا او
de l'Imam Sadiq paix sur lui : " s'il l'un d'entre les musulmans accorde sa protection à l'un des
(ennemis, ce dernier est en sécurité (auprès des musulmans)" (mustadrak al-wasail, t.2, p.250

Dans un pays où les gens respectent leur parole, les relations économiques, sociales et
politiques sont fondées sur la confiance et permet aux gens d'établir des relations humaines et
nobles. Au contraire, un peuple qui ne se livrerait qu'à la trahison et à l'infidélité, dépenserait
essentiellement  son énergie  en  querelles  et  en  conflit,  et  se  verrait  privé  de  toute  relation  de

.confiance au niveau familial et social

 

عن علي بن اي طالب عليه السلام: و الخلف وجب المقت عند الله والناس

A ce sujet, l'Imam Ali paix sur lui dit dans le recueil de ses paroles intitulé La Voie de
l'Eloquence : " le non respect de la parole et de l'engagement suscite la colère de Dieu et des

gens "

Un environnement sain, condition d'une éducation fructueuse

Il est clair qu'une bonne éducation requiert avant tout de placer l'enfant dans un environnement
sain, dénué de mensonge, d'infidélité, de vulgarité ou de pêchés. La famille est l'environnement
le plus immédiat de l'enfant, par conséquent, la responsabilité d'éduquer l'enfant revient avant
tout à la famille. La famille est en quelque sorte " la première école " des enfants, qui imitent et
s'inspirent pour leur comportement de celui de leurs parents et des autres membres de la

famille.

On rapporte du messager de Dieu paix sur lui et sa famille : " aimez vos enfants et soyez
indulgents et gentils avec eux, et si vous leur promettez quelque chose, exécutez vous car ils



(vos enfants) vous voient comme si c'était vous qui les nourrissiez " (Wasa'il, t.2, p.126).

On rapporte encore de Abu al-Hassan paix sur lui : " si vous donnez votre parole à vos enfants,
tenez parole car ils pensent que c'est vous qui les nourrissez. Et Dieu n'exècre rien de plus que
l'injustice envers les femmes et les enfants ". (Usul al-Kafi, t.6, p.50) Alors que l'attention
suffisante aux sentiments innés de l'être humain, tel l'amour de soi ou le besoin sexuel, est un
pilier de son épanouissement, le respect de la parole fait partie des fondements sans lesquels
l'adulte en puissance qu'est l'enfant ne pourra que s'orienter vers des comportement nuisibles
et  dommageables,  à  la  fois  pour  lui-même,  pour  les autres et  pour  la  société  dans son

ensemble.

C'est pourquoi les parents doivent absolument tenir la parole qu'ils donnent à leurs enfants et
doivent éviter de les flouer en leur donnant de fausses promesses. Par exemple, certains
pourraient être tentés de promettre à leur enfant, devenu turbulent, d'aller ensemble au parc
d'attractions afin de le calmer, tout en sachant qu'ils ne pourront pas remplir leur engagement.
La leçon qu'en tirerait inéluctablement l'enfant est que l'on peut arriver à ses fins à disant des
mensonges et en trompant la confiance des autres. Le cerveau de l'enfant enregistre tout ce
qu'il voit et entend, tel une caméra, et utilisera ces données pour sa vie future. Bien souvent,
l'enfant n'oubliera jamais ce dont il a été témoin d'actions viles et détestables, qui auraient été

commis par ses parents ou ses maîtres d'école, comme le mensonge ou la tricherie.

! Une seule phrase pour une révolution culturelle

Il existe des exemples historiques illustrant tristement cette réalité. Afin de conquérir le califat,
Mu'awiya ibn Sufiyan, maudit soit-il, s'est livré à la calomnie envers l'Imam des musulmans, le
4ème calife, Ali ibn Abi Talib paix sur lui. En tant que gouverneur du pays de Sham (Syrie,
Liban, Palestine), Mu'awiya ordonna aux orateurs (khutaba) des mosquées, aux maîtres d'école
et à tous les leaders d'opinion de la société de cette province du territoire islamique, de se livrer
à la calomnie du calife légitime en l'accusant de ne pas faire sa prière et de s'être dévier de la

voie droite.

Cette calomnie devint une tradition sous le califat de Mu'awiya maudit soit-il, tant et si bien
que cette habitude désolante était considérée par les habitants de cette province comme un
devoir religieux dont ils s'acquittaient à chaque prière. Lorsqu' Omar ibn Abd al-Aziz, qui bien



que membre de la famille ommayade connaissait la vérité de la Famille prophétique, arriva au
pouvoir, il s'évertua à déraciner de l'esprit des gens l'habitude qu'ils avaient pris de maudire
l'Imam Ali ibn Abi Talib paix sur lui. Sagement, il ramena d'abord à sa cause les ministres ainsi
que les généraux d'armée,  puis  ordonna à l'ensemble des hauts fonctionnaires du califat
islamique d'interdire la malédiction et toute calomnie sur Ali ibn Abi Talib paix sur lui et de
punir tout contrevenant. De cette façon, ses multiples efforts donnèrent leur fruit : en
défendant Ali et en écartant le dangereux complot initié par Mu'awiya maudit soit il à l'encontre
de la légitimité du califat islamique, il réussit à conquérir les coeurs et acquit pour cela une
réputation et une affection sincère auprès de son peuple. Or la décision de 'Omar ibn Abd el
Aziz résulte d'une phrase qu'il entendit de son maître lorsqu'il étudiait, encore enfant, à la
Médine. Comme le reste des ommayades, 'Omar blasphémait sur Ali lors de la prière

.collective

Il raconte lui-même : " Je me rendis auprès de lui (son tuteur 'Ubeyd Allah ibn Abd Allah) un
.jour et il prolongea sa prière

J'attendais debout qu'il la finisse. Quand sa prière fut terminée, il me regarda et me dit : "
quand as-tu appris que Dieu était en colère contre les gens de Badr et de l'allégeance de
Rizwan1 après qu'il en fut satisfait ? " Je répondis que je n'avais jamais entendu cela. Il dit: "
qu'en est-il alors de ce que l'on me rapporte de ton comportement vis-à-vis de Ali ? " Je fis
alors mes excuses auprès de Dieu, de mon tuteur et j'abandonnais définitivement cette
pratique (Kamil ibn Athir, t.5, p.17). Voilà en somme le dialogue à l'origine de la révolution
culturelle que 'Omar ibn Abd al Aziz lança dans les pays islamiques lors de son califat, visant à
réformer l'image déformée que l'opinion publique avait progressivement acquise de l'Imam Ali

ibn Abi Talib paix sur lui.

Conclusion

On peut en conclure que tout ce dont est témoin l'enfant dès son plus jeune âge est une graine
qui mûrit progressivement et trouve à s'épanouir lors de l'âge adulte sur la scène individuelle et
sociale. Ainsi, la bonne éducation d'une personne vient des efforts continus des parents
lorsque cette dernière était enfant. Il appartient donc aux parents, ainsi qu'aux enseignants,



d'accorder la plus grande importance à leur devoir d'éducation en montrant à leurs enfants ou
élèves, dès leur plus jeune âge, le bon exemple. A ce titre, le respect de la parole est une

.condition sine qua non pour parfaire les autres étapes d'une éducation réussie

Il s'agit d'une allégeance contracté par le saint Prophète l'an 6 de l'hégire de la part de ses .1
compagnons, dont l'Imam Ali ibn Abi Talib, avant la bataille d'Hudaibiya, afin qu'il se batte

:jusqu'à  la  mort  voir  le  verset  suivant

لقد رضى الله عن المؤمنن اذ يبايعونك تحت الشجرة

EDUCATION DES ENFANTS (3): ETRE VERIDIQUE

La gravité du mensonge, ennemi de la foi

La véracité est une qualité innée chez les enfants, qui ont tendance à croire naturellement ce
qu'on leur dit d'une part, et de naturellement dire la vérité d'autre part. Le mensonge est donc
une déviation de cette qualité. C'est pourquoi l'on observe des symptômes, caractéristiques de
l'enfant  racontant  un mensonge :  mouvement inhabituel  des yeux,  battements cardiaques
intenses, discours décousu… L'islam voit dans le mensonge une nuisance sévère à la foi et

.l'origine de nombre de grands pêchés

عن اي جعفر عليه السلام : "ان الكذب خراب الايمان

On rapporte ainsi de l'imam Muhammad al-Baqir paix sur lui : " certes le mensonge détruit la
foi "

On rapporte également de l'imam Ali paix sur lui : " personne ne comprend le plaisir de la foi
tant  qu'il  n'a  pas  complètement  abandonné  le  mensonge,  que  ce  soit  en  plaisantant  ou

.sérieusement "2



On rapporte de l'Imam Ali paix sur lui : " il n'est pas d'action plus détestable que le mensonge ".
Le mensonge est un pêché qui démarque le croyant du non-croyant. On raconte l'histoire d'un
homme qui vint au service du saint Prophète et lui demanda : " est-il possible qu'un croyant
fasse l'adultère ? ". Il répondit : " c'est possible " (mais bien sûr, c'est interdit). L'homme
demanda alors : " est-il possible que le croyant vole ? ". Il répondit : " c'est possible ". L'homme

? demanda alors : " est-il possible qu'il mente

Il répondit : " non, le Coran affirme que toute personne inventant une histoire en mentant n'a ."
." pas la foi

Comprenons en quoi le mensonge peut provoquer nombre de déviations et à l'inverse l'effort
pour s'en purifier permet d'éviter nombre de pêchés. Ainsi, un homme vint voir le saint
Prophète et dit : " certes je suis quelqu'un qui ne prie pas, fait l'adultère et ment, de laquelle de
ces actions dois-je me repentir ?". Il répondit : " du mensonge ". L'homme accepta et s'engagea

.à ne plus mentir

Il se retira et quand il voulut faire l'adultère, il se dit à lui-même : " si le saint prophète me
demande si j'ai fait l'adultère après mon engagement, si je dis non, j'aurais menti, et si je dis

oui, il m'infligera la peine (encourue par les personnes adultères) ".

En ce qui concerne l'éducation des enfants, il revient aux parents de les élever dans un
environnement où le mensonge ne trouve pas sa place, où la nature innée de l'enfant puisse se

développer correctement.

Aux origines du mensonge

Une étape essentielle de la lutte contre le mensonge consiste à localiser les origines du
mensonge. La peur, la faiblesse, l'inaptitude, le sentiment de médiocrité et d'autres sentiments

.psychologiques sont parmi les facteurs pouvant aboutir à la maladie du mensonge

On rapporte du saint Prophète paix sur lui et sa famille : " le menteur ne ment qu'en raison du



" sentiment de médiocrité qu'il a envers lui-même

Le mensonge est une forme d'oppression et l'oppression naît de la faiblesse de celui qui la
commet. Selon l'Imam Sajjad paix sur lui : " j'ai certes appris que…le faible a besoin de recourir
à l'oppression et Toi ô mon Dieu, tu es bien plus élevé que cela (pour commettre une telle

.chose) "4

En d'autres termes, le menteur est une personne qui, nourrissant un sentiment de faiblesse et
de médiocrité envers elle, se réfugie derrière le mensonge face aux conséquences de ses actes
et aux dangers de la vie. Ainsi, une famille aux mœurs détestables, qui serait réprimandée par
le reste de la société, aura plus facilement recours au mensonge. Une nation humiliée par la
dictature, privée de sa liberté de parole, colonisée et privée de toute indépendance politique,
sera plus encline au mensonge que les nations confiantes en l'avenir, indépendantes d'esprit et

jouissant d'une vraie liberté de pensée et de parole.
Concernant l'enfant, les familles doivent attacher une singulière importance à l'émergence du

mensonge chez leur enfant, comme s'il s'agissait d'un dangereux virus.

L'antidote aux mensonges des enfants

On rapporte du saint Prophète paix sur lui et sa famille : " Dieu pardonne celui qui aide son
enfant à faire le bien " On lui demanda " comment faire pour aider son enfant à faire le bien ". Il

: répondit

il accepte le travail dont l'enfant est capable et qu'il a effectué " -
- il n'exige pas un travail dont l'enfant est incapable

- il ne pousse pas l'enfant à faire un pêché et à commettre une injustice
" - il ne lui dit pas de mensonge et ne fait pas d'idiotie devant lui

L'une des causes du mensonge chez l'enfant est l'exigence posée par les parents à ce que leur
enfant fasse des choses dont ils ne sont pas capables. Des attentes déraisonnables et une
sévérité excessive à cet égard amène l'enfant à mentir à propos d'actes qu'on lui demande



! d'accomplir alors qu'il en est incapable


