
Différents avis au sujet des objectifs de l’envoi des prophètes

<"xml encoding="UTF-8?>

Dans le Noble Coran, deux significations, deux notions précises ont été citées comme
indiquant  l’objectif  fondamental  de  l’envoi  des  prophètes,  à  savoir  que  l’ensemble  des
enseignements
des  prophètes  a
é t a b l i  u n e
introduction  à
deux  choses  :  la
connaissance  de
Dieu et le fait de
se  rapprocher  de
Lui d’une part, et
l’établissement de
la justice au sein
d e  l a  s o c i é t é

.humaine  d’autre  part

 

Le Noble Coran dit : « Ô Prophète ! Nous t’avons envoyé pour être témoin, pour annoncer nos
promesses et nos menaces. Tu appelles les hommes à Dieu, tu es le flambeau lumineux. » (1)
(Al-Ahzâb (Les coalisés) ; 33 : 45-46). Parmi tous les aspects cités dans ce verset, il est clair
que « l’appel à Dieu » est la seule chose qui puisse être comptée comme un objectif

.fondamental

 

D’autre part, le Coran dit à propos de tous les prophètes : « Nous avons envoyé nos prophètes
avec des preuves indubitables. Nous avons fait descendre avec eux le Livre et la balance afin
que les hommes observent l’équité. » (2) (Al-Hadîd (Le fer) ; 57 : 25). Ce verset présente
explicitement la fondation de la justice en tant qu’objectif de l’envoi et de la mission des

.prophètes



 

L’appel à Dieu, le fait de Le connaître et de se rapprocher de Lui désigne l’appel au
monothéisme dogmatique et pratique de l’individu, or, la fondation de la justice au sein de la
société désigne l’établissement du monothéisme pratique communautaire ; la question se pose
donc ainsi : l’objectif fondamental des prophètes est-il la connaissance et l’adoration de Dieu,
toutes les autres choses, dont la justice sociale, n’en demeurant que les prémisses, ou est-ce
au contraire la fondation de la justice qui est leur objectif principal, la connaissance de Dieu et
Son adoration n’étant uniquement que les prémisses et le moyen de réaliser cette idée sociale
? Et si nous voulions exposer cela dans la langue que nous avons employée au début de cet
article, nous devrions plutôt dire : « L’objectif fondamental est-il le monothéisme dogmatique
et le monothéisme pratique individuel, ou bien le monothéisme pratique communautaire ? » Ici,

: plusieurs façons de voir peuvent être avancées

 

Les prophètes avaient deux objectifs distincts : l’un de ces deux objectifs relève de la vie -1
future, de la félicité future de l’être humain (le monothéisme dogmatique et le monothéisme
pratique individuel), et l’autre de son bonheur en ce monde (le monothéisme communautaire).
De ce point de vue, les prophètes se sont occupés du monothéisme communautaire en vue du
bonheur sur terre de l’être humain et se sont occupés du monothéisme dogmatique et du
monothéisme pratique individuel, qui est purement spirituel et subjectif, en vue de sa félicité

.dans l’au-delà

 

L’objectif fondamental c’est le monothéisme communautaire. Le monothéisme dogmatique -2
et le monothéisme pratique individuel constituent les prémisses nécessaires au monothéisme
communautaire. Le monothéisme dogmatique a trait à la connaissance de Dieu. Pour l’être
humain en soi, il n’est aucun besoin de connaître ou de ne pas connaître Dieu, il n’importe pas
que Dieu soit le seul facteur de stimulation de son esprit ou mille autres choses – de même, et
à plus forte raison, il n’importe pas à Dieu que l’être humain Le connaisse ou non, L’adore ou
pas - or, l’opinion que la complétude de l’être humain réside dans le fait de devenir « nous »
avec le monothéisme communautaire, et le fait que sans le monothéisme dogmatique et le
monothéisme pratique individuel il n’y a aucune voie vers cela, induit que Dieu a fait de Sa

.connaissance et de Son adoration les moyens de réaliser le monothéisme communautaire



 

L’objectif fondamental c’est la connaissance de Dieu et le fait de se rapprocher de Lui, de -3
L’atteindre. Le monothéisme communautaire assure l’introduction, le moyen d’accéder à ce but
élevé, car – comme nous l’avons dit précédemment – selon la vision du monde monothéiste, le
monde a pour essence : « de Lui » et « vers Lui », c’est pourquoi la complétude de l’être humain
se trouve dans le fait d’aller vers Lui, de se rapprocher de Lui. L’être humain jouit d’un privilège
particulier « … et que J’aurai insufflé en lui de Mon Esprit… » (3) (Al-Hadîd (Le fer) ; 15 : 29 et

.Sâd ; 38 : 72) et sa réalité est la réalité de Dieu

 

La fitrat (l’innéité) de l’être humain, c’est le fait de chercher Dieu, c’est pourquoi sa félicité, sa
complétude, son salut, son bien, ce qui est le mieux pour lui, sa béatitude, se trouvent dans la
connaissance de Dieu, dans Son adoration et dans le fait de traverser ce qui mène à Sa
proximité. Mais, selon l’opinion que l’être humain est social par nature et, que si nous le
séparons de la société, il ne sera plus humain et que si la société n’est pas dominée par un
système équilibré, alors la quête de Dieu qu’a l’être humain s’en trouvera impossible, aussi, les
prophètes  ont-ils  souscrit  pour  cela  à  la  production  de  la  justice  et  à  la  négation  de

.l’oppression et de la discrimination

 

Par conséquent, les valeurs sociales telles la justice, la liberté, l’égalité, la démocratie, et de
même pour la morale sociale, dont la générosité, le pardon, l’amitié et la bonté n’ont pas de
valeur foncière et n’entrent pas foncièrement en ligne de compte concernant la perfection de
l’être humain, toutes ces valeurs ayant pour fonction l’introduction et le moyen, tandis qu’en
dehors de cet aspect préparatoire, il est indifférent qu’elles soient présentes ou non. Elles sont
des conditions à l’acquisition de la perfection et non la perfection en soi, des préalables à la

.délivrance et au salut et non le salut en soi

 

La quatrième opinion dit que, à l’instar de la troisième opinion, le suprême degré de l’être -4
humain, sa perfection et même le suprême degré et la perfection véritable de toute créature, se
trouvent résumés dans le cheminement vers Dieu, de là, revendiquer que les prophètes soient
venus pour deux choses correspond à un associationnisme impardonnable. De la même façon,



clamer que le but final des prophètes est le bonheur terrestre et que le bonheur terrestre n’est
autre que la jouissance des dons de la nature et non le fait de vivre sous la protection de la
justice,  de la liberté,  de l’égalité et  de la fraternité,  consiste en l’adoration de la matière.
Cependant, contrairement à la troisième opinion, les valeurs sociales et morales, tout en étant
introductives  et  nécessaires  à  l’acquisition  de  la  valeur  fondamentale  et  unique  de  l’être
humain, à savoir la connaissance et l’adoration de Dieu, ne sont pas dépourvues de valeur en

.soi

 

L’explication en est que le rapport entre l’introduction et ce
: qu’elle vise est de deux sortes

 

Dans le premier cas, la seule valeur de l’introduction est de faire parvenir à ce qu’elle vise,
après cela, il n’importe pas qu’elle soit présente ou non. Par exemple, quelqu’un veut traverser
un cours d’eau, alors il place un gros rocher en son milieu afin de le franchir. Il est évident
qu’après  avoir  traversé  le  cours  d’eau,  l’existence  ou  l’inexistence  de  ce  rocher  n’a  pas
d’importance pour lui, il en va de même pour l’échelle permettant d’accéder au toit ou du livret

.scolaire permettant de passer une classe

 

Dans l’autre cas, alors que l’introduction permet d’atteindre ce qu’elle vise et alors que la valeur
fondamentale et unique réside dans ce qui est visé, l’existence ou l’absence de l’introduction ne
sont pas égales, au contraire,  après que le but soit atteint,  son existence garde la même
nécessité qu’avant, de même les enseignements des classes du primaire permettent d’accéder
aux enseignements des classes supérieures, or il n’est pas vrai qu’une fois atteint les classes
supérieures on n’ait plus aucun besoin de ces enseignements. Par exemple, si tout le monde
les a oubliés et qu’ils sont devenus nuls et non avenus, il n’y aura pas de mal et l’élève pourra
passer en classe supérieure, or ce n’est généralement qu’en possédant ces enseignements et

.en ne les perdant pas en chemin que l’on peut poursuivre sa scolarité

 



Le cœur du sujet est qu’il arrive parfois que l’introduction soit un infime degré de ce qu’elle vise
en réalité, et parfois non. L’échelle n’appartient pas au degré qui consiste à se trouver sur le
toit, ni le rocher celui qui consiste à ce trouver de l’autre côté du cours d’eau tandis que les
enseignements des classes primaires et ceux des classes supérieures comptent tous pour des

.degrés d’une même réalité

 

Les valeurs morales et sociales par rapport à la connaissance et à l'adoration de Dieu font
partie du second cas. Ainsi, il est faux de penser que si l’être humain accède à la pleine
connaissance de Dieu et à Sa parfaite adoration, l’existence ou l’inexistence de la droiture, du
bien, de la justice, de la générosité, de la bienfaisance, de la bienveillance, de la bonté et du
pardon n’a aucune importance, car la haute moralité de l’être humain est une forme d’état divin
et, en vérité, il s’agit de degrés et de stades de la connaissance de Dieu et de Son adoration,

.même sous une forme inconsciente

 

De fait, l’attachement de l’être humain à ces valeurs résulte de l’attachement inné (de la fitrat)
au fait d’être doué de qualités divines, même si l’être humain n’est pas forcément attentif à leur
racine originelle et nie à l’occasion le sens commun. Par ailleurs, les connaissances islamiques
disent  que  ceux  qui  possèdent  une  bonne  moralité  en  matière  de  justice,  de  bonté,  de

.bienfaisance en verront l’effet dans l’autre monde, même s’il s’agit de polythéistes

 

Si la mécréance et le polythéisme de ces personnes ne sont pas dus à l’opiniâtreté, s’ils croient
d’une certaine manière à l’autre monde, alors en vérité, ces personnes, sans être connaissant

.d’elles-mêmes, ont accédé à un degré de l’adoration divine

________________________

.Traduction Kasimirski-1

.Traduction Denise Masson-2

.Traduction Denise Masson-3


